
Filología clásica
Antonio Río Torres-Murciano - Apuntes para una traducción 
de la Tebaida de Estacio

Filosofía
Juan Manuel Campos Benítez - Espejismos lógicos en un 
‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J.
Marcus Boeira - Conexões extensionais em sentenças de 
identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de quan-
tifi cação na escolástica ibero-americana? A resposta oferecida 
por fray Alonso de Vera Cruz (1507-1584)
Michael Schulz - El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: 
el concepto del ethos

Materia clásica
Roberto Hofmeister Pich - Sobre el valor de las «Súmulas» 
de lógica: Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las 
palabras
Andrés Eichmann Oehrli - Diego Flores y la materia clásica 
en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Varia
Cecilia Colombani - Repercusiones contemporáneas de los 
clásicos. Hesíodo  y la interpelación de un tiempo histórico
Juan Luis García Alonso - Colonización e historia de la 
escritura: fenicios, griegos y el surgimiento de los semisilabari-
os paleohispánicos

Reseñas
Vicente Cristóbal, Tempestad en el Tirreno: libro I de la Eneida 
(traducción), Editorial Renacimiento, 2022, 147 pp., ISBN: 
978-84-18818-71-4
Ismael Capitán El Khadraoui

Francisco García Jurado (dir.), Diccionario Hispánico de la
Tradición y Recepción Clásica: conceptos, personas y 
métodos, Madrid, Guillermo Escolar, 2021, 828 pp., ISBN: 
978-84-18093-93-7
Julia Moreno Casasola

Fernando García Romero, Lechuzas a Atenas. Pervivencia 
hoy del refranero griego antiguo, Madrid / México / Buenos Ai-
res / Santiago, Edaf, 2022, 218 pp., ISBN: 978-84-41441-53-8
Patricia García Zamora

Andrea Rodighiero, Giacomo Scavello, y Anna Maganuco,
METra 1 Epica e Tragedia Greca: Una Mappatura. Lexis 
supplementi, 11, Venezia, Edizioni Ca’Foscari, 2022, 232 pp.,
ISBN: 978-886-969-655-8, ISBN (ebook): 978-886-969-654-1;
Andrea Rodighiero, Anna Maganuco, Margherita Nimis y 
Giacomo Scavello, METra 2 Epica e Tragedia Greca: Una 
Mappatura. Lexis supplementi, 14, Venezia, Edizioni Ca’Fos-
cari, 2023, 290 pp., ISBN: 978-88-6969-759-3, ISBN (e-book): 
978-88-6969-738-8, DOI: 10.30687/978-88-6969-738-8
Andrea Sánchez i Bernet

Laura Massetti, Pindar’s Pythian Twelve: A Linguistic Com-
mentary and a Comparative Study, Leiden / Boston, Brill, 
2024, 248 pp., ISBN (tapa dura): 978-90-04-68807-0, ISBN 
(e-book): 978-90-04-69413-2, ISSN: 2667-3770
Santiago Real Besteiro

Jhon Killen (ed.), The New Documents in Mycenaean Greek, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2024, vol. 1: Intro-
ductory essays, DOI: 10.1017/9781139029049; vol. 2: Select-
ed Tablets and Endmatter, DOI: 10.1017/9781139046152
José Miguel Jiménez Delgado 





Dirección y edición general 
Andrés Eichmann Oehrli, Universidad Mayor de San Andrés, Bolivia

Subdirección y Secretaría general  
Tatiana Alvarado Teodorika, Academia Boliviana de la Lengua, Bolivia

Comité de redacción 
Débora Zamora Alcázar, investigadora independiente, Bolivia
Carla Salazar Benavides, investigadora independiente, Bolivia

José Luis Brandao, Universidad de Coímbra, Portugal
Responsable de la sección reseñas 

Laura Paz Rescala, Università Ca’ Foscari di Venezia, Italia
Coordinación de producción 

Carolina Uría Paz, investigadora independiente, Bolivia

CLASSICA BOLIVIANA / XIII 
Revista de la Sociedad Boliviana 

de Estudios Clásicos (SOBEC)

Comité científico 
Pares evaluadores nacionales (Bolivia): 
Estela Alarcón Mealla, Universidad Nuestra Señora 
de La Paz 
Hans van den Berg, Universidad Católica Boliviana 
Mario Castro Torres, Universidad San Francisco 
Xavier
Libardo Tristancho, Universidad Católica Boliviana  

Pares evaluadores internacionales: 
Antonio Alvar Ezquerra, U. de Alcalá de Henares, 
España
Josefa Álvarez, Le Moyne College, Francia 
Javier Andreu Pintado, U. de Navarra, España 
Antonio Barnés Vázquez, U. Complutense de 
Madrid, España
Alberto Bernabé, U. Complutense de Madrid, España
Mauricio Beuchot, U. Autónoma de México, México
Emiliano Buis, U. de Buenos Aires, Argentina
Javier Cabrero Piquero, U. Nacional de Educación a 
Distancia, España 
Cecilia Colombani, U. de Morón y U. de Mar del 
Plata, Argentina

Rafael Gallé Cejudo, U. de Cádiz, España 
Francisco García Jurado, U. Complutense de Madrid, 
España 
Fernando García Romero, U. Complutense de 
Madrid, España 
Ana María González de Tobia, U. Nacional de La 
Plata, Argentina
Andrew Laird, Brown University, EE. UU.
Fernando López Sánchez, Wolfson College, Reino 
Unido 
Ana Mª Martínez de Sánchez, U. Nacional de 
Córdoba, Argentina 
Ricardo del Molino García, U. Externado de 
Colombia, Colombia
Álvaro Sánchez Ostiz, U. de Navarra, España 
Walter Redmond, Texas University, EE. UU. 
María Isabel Rodríguez López, U. de Castilla – La 
Mancha, España 
Marcela Alejandra Suárez, U. de Buenos Aires, 
Argentina



Colaboraron además para el presente número: 
Sandra Accatino, U. Alberto Hurtado, Chile
Marco Ambrosi de la Cadena, Università Vita-Salute 
San Raffaele, Italia
Iván Andrés Alba, U. Autónoma de Madrid, España 
Antón Alvar Nuño, U. de Málaga, España 
Juan Luis Arcaz Pozo, U. Complutense de Madrid, 
España
Javier Beltrán Hofmann, U. de Heidelberg, Alemania
María José Brañes, Pontificia Universidad Católica 
de Chile, Chile
José Martín Castro Manzano, U. Popular Autónoma 
del Estado de Puebla, México 
Sebastián Contreras, U. de los Andes, Chile 
Alexandre Costa e Leite, U. de Brasilia, Brasil
Jeferson da Costa Valadares, École Normale 
Supérieure de Lyon, Francia
Manuel Cruz, U. de Navarra, España 
Alfredo Cruz Prados, U. de Navarra, España 
Alfredo Fraschini, U. Nacional de Villa María, 
Argentina

Joaquín García Huidobro, U. de los Andes, Chile 
Alfonso García Marqués, U. de Murcia, España
Ramiro González Delgado, U. de Extremadura, 
España 
Miguel Herrero de Jáuregui, U. Complutense de 
Madrid, España 
María Gabriela Huidobro, U. Andrés Bello, Chile
María Paz López Martínez, U. de Alicante, España 
Fernando Montes D’Oca, Instituto Federal do Rio 
Grande do Sul, Brasil
Sandra Mª Plaza Salguero, U. de Cádiz, España 
Lucía Querejazu, Pontificia U. Católica del Perú, 
Perú
Juan Ignacio Riveros, U. de los Andes, Chile 
Ángel Ruiz Pérez, U. de Santiago de Compostela, 
España 
Álvaro Sánchez Ostiz, U. de Navarra, España 
José Torres Guerra, U. de Navarra, España 
Jesús de la Villa, U. Autónoma de Madrid, España 

Depósito Legal: Nº 4-3-96-2023 
ISSN: 2313-5115 
ISSN-e: 2518-2587
Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli y Tatiana Alvarado Teodorika

Portada: Perfil de hombre laureado. España. Ministerio de Cultura. Archivo General de Indias, MP-ESTAMPAS, 
138. (Para esta publicación nos hemos tomado la licencia de cambiar la orientación de la imagen, de modo que 
el personaje representado mire hacia las páginas que se han de abrir. En el texto «Nuestra Portada» se reproduce 
la imagen sin ninguna modificación).
Edición fotográfica: Felipe Ruiz 
Contacto e informaciones:	 estudiosclasicosbolivia@gmail.com 
	 www.estudiosclasicosbolivia.org

© Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (SOBEC)
Manifestamos nuestro profundo agradecimiento a la Universidad Nuestra Señora de La Paz que, desde los inicios 
de la actividad de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos y desde la edición del primer número de Classica 
Boliviana, ha brindado un sostenido apoyo, desinteresado y generoso, para la elegante publicación en formato 
físico.
La Paz, diciembre de 2024



CLASSICA BOLIVIANA 
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número XIII





Índice

Presentación
Tatiana Alvarado Teodorika............................................................................. 9

Nuestra portada
Pedro Querejazu Leytón................................................................................ 13

Filología clásica

Apuntes para una traducción de la Tebaida de Estacio
Antonio Río Torres-Murciano........................................................................ 37

Filosofía

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. 
(La Plata, 1669)
Juan Manuel Campos Benítez........................................................................ 55

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há 
uma lógica primitiva de quantificação na escolástica ibero-americana? 
A resposta oferecida por fray Alonso de Vera Cruz (1507-1584)
Marcus Paulo Rycembel Boeira..................................................................... 85

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos
Michael Schulz............................................................................................. 111

Materia clásica

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica: Andrés de Pardo S. J. y el 
arte de introducir las palabras (I)
Roberto Hofmeister Pich.............................................................................. 149

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos 
en latín (1611)
Andrés Eichmann Oehrli.............................................................................. 187

Varia

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico
María Cecilia Colombani............................................................................ 231



Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos
Juan Luis García Alonso.............................................................................. 253

Reseñas

Vicente Cristóbal (trad.), Tempestad en el Tirreno: libro I de la 
Eneida, Sevilla, Editorial Renacimiento, 2022, 147 pp., ISBN: 978-
84-18818-71-4
Ismael Capitán El Khadraoui...................................................................... 283

Francisco García Jurado (dir.), Diccionario hispánico de la 
tradición y recepción clásica: conceptos, personas y métodos, Madrid, 
Guillermo Escolar, 2021, 828 pp., ISBN: 978-84-18093-93-7
Julia Moreno Casasola................................................................................ 289

Fernando García Romero, Lechuzas a Atenas. Pervivencia hoy del 
refranero griego antiguo, Madrid / México / Buenos Aires / Santiago, 
Edaf, 2022, 218 pp., ISBN: 978-84-41441-53-8
Patricia García Zamora............................................................................... 293

Andrea Rodighiero, Giacomo Scavello y Anna Maganuco, METra 
1 Epica e Tragedia Greca: Una Mappatura. Lexis supplementi, 11, 
Venezia, Edizioni Ca’Foscari, 2022, 232 pp., ISBN: 978-886-969-655-
8, ISBN (ebook): 978-886-969-654-1, DOI: 10.30687/978-886-969-654-1

Andrea Rodighiero, Anna Maganuco, Margherita Nimis y Giacomo 
Scavello, METra 2 Epica e Tragedia Greca: Una Mappatura. 
Lexis supplementi, 14, Venezia, Edizioni Ca’Foscari, 2023, 290 pp., 
ISBN: 978-88-6969-759-3, ISBN (ebook): 978-88-6969-738-8, DOI: 
10.30687/978-88-6969-738-8
Andrea Sánchez i Bernet.............................................................................. 297

Laura Massetti, Pindar’s Pythian Twelve: A Linguistic Commentary 
and a Comparative Study, Leiden / Boston, Brill, 2024, 248 pp., ISBN 
(tapa dura): 978-90-04-68807-0, ISBN (e-book): 978-90-04-69413-2, 
ISSN: 2667-3770, DOI: 10.1163/9789004694132
Santiago Real Besteiro................................................................................. 305

John Killen (ed.), The New Documents in Mycenaean Greek, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2024, vol. 1: Introductory 
Essays, DOI: 10.1017/9781139029049; vol. 2: Selected Tablets and 
Endmatter, DOI: 10.1017/9781139046152
José Miguel Jiménez Delgado..................................................................... 309



9
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 9-11, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII980  

Presentación

Tatiana Alvarado Teodorika

El presente número de la revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos 
constituye un paso más en el camino que venimos forjando a lo largo de estos 
veinte años de trabajo. Por un lado, sale a la luz el logotipo de nuestra revista: 
el Gorgoneion, que había sido la portada de nuestro número VI (en 2014) y 
cuya adaptación debemos a Felipe Ruiz, se convierte en el flamante logotipo 
de Classica Boliviana. Como explicábamos entonces, se trata de la aldaba 
que Edwin Claros fotografió en la calle Arenales 221, en Sucre; el profesor 
de la Universidad de Granada, Francisco Montes, destacó la similitud de este 
Gorgoneion con la Medusa Rondanini, una copia romana de un original griego 
que se conserva hoy en la Gliptoteca de Munich. A imagen de esa aldaba en 
aquella puerta en la capital chuquisaqueña, pronta y dispuesta a alejar a los 
malos espíritus y proteger a quien vive en la casa a la que da paso, nuestro 
gorgoneion quiere ser protector de estas páginas y las futuras y ser imagen de 
profecía de buen augurio.

La Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos también estrena logotipo 
o, más bien, regresa a su logotipo inicial, fiel a su indagación constante en 
el pasado. El kero del siglo XVII que se encuentra en el Museo del Cusco 
muestra en la banda central escudos incas y peces, mientras en la banda 
superior los centauros se enfrentan a un dragón de tres cabezas: una hermosa 
obra que fusiona imaginarios.

También estrenamos, con este número, la admisión de Classica Boliviana 
en los índices del portal de libros y revistas en consolidación AmeliCa así 
como su inclusión en el directorio de Latindex y, con ambas, confiamos, la 
llegada a más lectores.

Este número se distingue, además, por su inscripción en el tiempo: 
cumpliéndose este año el cuarto centenario de la fundación de la Universidad 
Mayor Real y Pontificia de San Francisco Xavier de Chuquisaca, dos de los 
artículos del volumen están dedicados a la obra del jesuita Andrés de Pardo, 
profesor de Filosofía y Teología en dicha universidad en el siglo XVII y, a decir 



10

Tatiana Alvarado Teodorika

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 9-11, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII980 

de Andrés Orías Bleichner, misionero en Mojos, región también representada 
en este número con la imagen que hemos elegido para nuestra portada y que 
viene ampliamente glosada por Pedro Querejazu.

Classica Boliviana XIII se abre con un bloque dedicado a la filología 
clásica, en el que contamos con un estudio de la traducción de la Tebaida de 
Estacio. Tras hacer revista de las primeras traducciones de la Tebaida, Antonio 
Río Torres Murciano hace un recorrido a través de las recientes y se detiene en 
pasajes que representan particular dificultad, haciendo paralelos entre varias 
traducciones en distintos idiomas. El estudioso expone la necesidad de una 
edición bilingüe de la Tebaida (latín-castellano) a imagen de las que se han 
publicado recientemente en otras lenguas.

El segundo bloque, más amplio, se concentra en la Filosofía. Juan Manuel 
Campos Benítez trata los «Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de 
Andrés de Pardo». Expone los antecedentes y el contexto histórico-filosófico 
que nos permiten entender el cuadrado modal propuesto en 1669: el lugar de las 
Súmulas, la división del estudio de la lógica en mayor y menor, las oraciones 
modales y los cuadrados modales. Campos Benítez estudia pormenorizadamente 
dos figuras de Pardo para llegar a una conclusión provisional (en espera de la 
edición de la obra), en la que destaca la singularidad del cuadrado pardiano, 
donde se producen lo que denomina «espejismos lógicos». 

El artículo de Marcus Boeira se concentra en la obra del novohispano fray 
Alonso de Vera Cruz y dialoga, en cierta medida, con el trabajo de Campos 
Benítez. Boeira se ocupa de las «conexiones extensionales en oraciones de 
identidad y de propiedad», y ofrece la respuesta de Vera Cruz a la pregunta de si 
existe una lógica primitiva de cuantificación en la escolástica iberoamericana, 
inscribiendo la labor del fraile agustino en una amplia tradición reflexiva en 
torno a la lógica en los siglos de oro, heredera del mundo antiguo y medieval.

En otro ámbito de la filosofía, Michael Schulz se ocupa del «aristotelismo 
de Bartolomé de Las Casas». En el artículo, el autor destaca la manera en la 
que el fraile dominico recurre a Aristóteles y su concepción del ethos (como 
‘costumbre’) para la defensa de los indios. Se concentra en la Apologética 
Historia Sumaria leyéndola en paralelo con el tratado teológico lascasiano De 
unico vocationis modo omnium gentium ad ueram religionem.

El tercer bloque, dedicado a la materia clásica, reúne dos estudios. En 
el primero, Roberto Hofmeister Pich vuelve a la obra de Andrés de Pardo, 



11

Presentación

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 9-11, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII980  

el valor de sus Súmulas de lógica «y el arte de introducir palabras». El 
Proemio de Pardo contiene las más antiguas líneas conservadas de una obra 
filosófica oriunda de la Universidad de San Francisco Xavier, en él se expone 
la necesidad de dominar la historia semántica de las palabras. Hofmeister 
Pich presenta los antecedentes de las súmulas y hace una minuciosa edición 
anotada del proemio acompañada de la traducción al castellano (realizada por 
Alfredo Fraschini y revisada por Sandra María Plaza Salguero) y al portugués 
(obra del propio Hofmeister Pich). De momento este texto puede considerarse 
entre las piezas literarias (y filológicas) latinas más antiguas de Charcas.

Por otro lado, Andrés Eichmann Oehrli completa el tercer bloque con un 
trabajo sobre «Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas 
de textos en latín (1611)», una serie de poemas (en la mayoría de los casos) 
de su tratado Preciosa margarita. De la vida, muerte y gloria de la serenísima 
virgen María, madre de Dios. El estudioso analiza la labor de Flores, en su 
afán de hacer poesía, y la manera en la que introduce en su tratado un texto 
de Aquiles Tacio, un pasaje del centón euripideano conocido con el título de 
Christus patiens, otro atribuido a la Sibila Tiburtina, entre varios otros.

En el siguiente bloque encontramos el estudio de Cecilia Colombani sobre 
las «Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la interpelación 
de un tiempo histórico». En él se propone una lectura de Hesíodo como marco 
antropológico-social de tensión entre lo Mismo y lo Otro y se presenta la 
palabra como modo de resistencia política a una determinada coyuntura 
histórica, con la educación como único instrumento eficaz para garantizar un 
modelo de hombre y sociedad apegados al trabajo, la virtud y la justicia.

Finalmente, Juan Luis García Alonso, se ocupa de la «Colonización e 
historia de la escritura: fenicios, griegos y el surgimiento de los semisilabarios 
paleohispánicos»; analiza la llegada de la escritura a la península ibérica y 
trata de determinar cuál sería el pueblo forastero responsable de la misma, 
haciendo un recorrido a lo largo de los siglos por distintas formas de escritura 
acompañado de cuadros comparativos. Sus conclusiones son relevantes para 
la historia de la lengua que compartimos.

Classica Boliviana XIII cierra sus páginas con un nutrido bloque 
de reseñas, una práctica que iniciamos en el número X y que se consolida 
significativamente y quiere ser la invitación a la lectura de páginas nuevas.





13
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

Nuestra portada

Pedro Querejazu Leytón
Academia Boliviana de la Historia

pedroquerejazu@gmail.com
ORCID: 0000-0001-9755-3354

1.	 El dibujo
Perfil de hombre laureado integra un grupo de seis dibujos realizados por 
indios a finales del siglo XVIII, en San Pedro de Moxos1, en la antigua 
Audiencia de Charcas, que por entonces formaba parte del Virreinato del Río 
de La Plata, con sede administrativa en la ciudad de Nuestra Señora de los 
Buenos Aires. 

El de la portada es un dibujo que representa a un hombre adulto, de edad 
mediana, mostrado de perfil por su lado izquierdo. El personaje lleva una 
barba crecida de tipo cuadrado; lleva, además, una corona de laurel sobre las 
sienes y rodeando su cabeza. El autor del dibujo, cuyo nombre figura al pie de 
la hoja, es el indio de Moxos José Guayacho.2

Perfil de hombre laureado, 1790. Sanguínea sobre papel. José Guayacho, 
indio de Moxos. España. Ministerio de Cultura. Archivo General de Indias, 
MP-ESTAMPAS,138. Disponible en https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/
catalogo/description/18480?nm

1	 Como es sabido, la consonante «x» de la palabra «Moxos» representa al fonema velar 
fricativo sordo /χ/, (igual que en las palabras Xavier, México, etc.), por lo que debemos 
considerarla un alófono poco frecuente de la «j» (Nota de los Editores).

2	 H. Vázquez-Machicado y J. Vázquez-Machicado, 1988, pp. 5-40.



14

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

Figura 1

1.1.	 El tema

Sobre el personaje representado en el dibujo, es preciso tener en cuenta la 
tradición cultural de la Hélade clásica, mantenida por la civilización romana. 
Los personajes a quienes se les otorgaba la corona de laurel, el lauro, eran los 
poetas ganadores de los «juegos florales» de poesía. Dadas las características 
faciales del representado, puede afirmarse, casi con seguridad, que es la 
representación de un poeta.

Independientemente de la posible identificación del hombre del dibujo, 
con toda certeza se trata de un personaje de la Grecia clásica, del helenismo 
o del periodo romano. Mirando los retratos helénicos en escultura que han 
llegado hasta el presente, de por sí idealizados, podría considerarse que 
hay algunas coincidencias iconográficas que dan pie a pensar que pudiera 
ser alguno de varios personajes reconocibles. Dadas ciertas semejanzas 



15

Nuestra portada

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

fisonómicas, podría tratarse de los poetas Píndaro o Calímaco; también podría 
ser el poeta y filósofo epicúreo Filomeno de Gádara, griego que se trasladó 
a Roma y a Herculano, durante el siglo primero antes de la era cristiana. 
Algunos de sus escritos fueron redescubiertos precisamente en Herculano, 
durante el redescubrimiento y las excavaciones arqueológicas de esa ciudad y 
de la vecina Pompeya, realizadas en el siglo XVIII.

Hay que decir, además, que los otros cinco dibujos de la misma colección 
también muestran temas clásicos: Hombre con casco y morrión de plumas, 
Rostro de mujer, Guerrero con casco oteando el horizonte, Cabeza de hombre 
joven desde atrás, y Joven pensativo (que corresponde más bien a un joven 
personaje del renacimiento italiano o francés). ¿Cómo es que un poeta clásico 
de la Antigüedad fue representado a fines del siglo XVIII por un indígena de la 
región amazónica de Moxos, en la antigua Audiencia de Charcas, en América? 

1.2.	 Técnicas y materiales

Los dibujos realizados por los seis indios de Moxos, entre los que está el de 
Guayacho, han sido hechos con sanguínea sobre papel de tina. La sanguínea 
es básicamente una arcilla rojiza preparada con goma y dejada secar. Se aplica 
directamente sobre el papel, como los pasteles en la actualidad. También se 
la conoció como conté, por el nombre de quien los fabricaba por entonces en 
Francia. Se usó mucho durante los siglos XVIII y XIX.

El papel de soporte es el conocido como «papel de tina», o sea papel de 
trapo, de fibras textiles de celulosa provenientes de lino y cáñamo remojado en 
grandes tinas o tanques, de donde viene el nombre. Era preparado con cedazos, 
en los que los fabricantes ponían su marca de agua. Es una técnica de fabricación 
china que se conoció en occidente a partir del siglo VIII. La pulpa del papel, 
con algo de goma, es cernida por cedazos de proporciones específicas.

2.	 Un nuevo sistema de enseñanza de la pintura. La Academia de 
Artes en Moxos

La documentación sobre estos seis dibujos, indica que fueron realizados 
en la Provincia de Moxos, entre 1790 y 1792, y nos remite a un sistema de 
enseñanza del arte pictórico. Ofrecen, además, uno de los datos más antiguos 
de la enseñanza del arte en la antigua Audiencia de Charcas. Los seis dibujos 
que el maestro Manuel Oquendo dio por buenos, fueron realizados por indios 
de esa región, cuyos nombres se consignan en cada pieza. Estos son:



16

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

	 -	 Perfil de hombre laureado, dibujo realizado por José Guayacho
	 -	 Hombre con casco y morrión de plumas, dibujado por Bartolomé Hojeari
	 -	 Rostro de mujer, dibujado por Benito Guacayane
	 -	 Guerrero con casco oteando el horizonte, dibujado por Francisco Avirá
	 -	 Cabeza de hombre joven, desde atrás, dibujado por Manuel Salvador Noé
	 -	 Joven pensativo con tocado, dibujado por Pablo Heugene

Estos seis dibujos están acompañados, en el informe del Gobernador, por 
otros dos que son obra del referido pintor y maestro, Manuel Oquendo:

	 -	 Bajones y zampoñas. Dibujos de algunos instrumentos musicales 
utilizados por los indios mojos

	 -	 Indio Mojo tocando un instrumento musical

El uso de temas clásicos como modelos para aprendices de arte, habla del 
sentido y estructura conceptual de una academia de bellas artes. Son también 
demostración de la pervivencia de sistemas más antiguos de enseñanza, como era 
la copia e imitación hasta la perfección, de modelos aceptados como prototipos3.

Neoclasicismo, estilo Neoclásico o Academismo, son nombres con los 
que se suele definir y describir el movimiento estético y cultural de retorno 
al mundo clásico greco-romano. Este fenómeno se inició a mediados del 
siglo XVIII tanto en Italia como en Francia. El detonante de su emergencia y 
desarrollo fue, por un lado, la fatiga de los excesos y efectismo del barroco y, 
por otro, el redescubrimiento en las villas romanas de Herculano y Pompeya, 
en la bahía de Nápoles, en Italia, que habían sido sepultadas en pocos instantes 
por la explosión y erupción piroclástica del volcán Vesubio, el año 72 d. C. 
Las precarias excavaciones realizadas en esos sitios mostraron el esplendor 
del sobrio mundo romano, congelado en el tiempo. Paralelamente se produjo 
el desarrollo de una arquitectura y un arte áulico grandilocuente, pero al 
mismo tiempo severo, que caracterizó a las cortes europeas de ese periodo, 
especialmente a la de Francia.

Durante el siglo XVIII, aunque con antecedentes del siglo anterior, se fue 
modificando el sistema de enseñanza del arte. Se abandonó paulatinamente 
la manera de enseñanza del taller gremial de la baja Ead Media, en que un 
maestro acreditado por el gremio, recibía y capacitaba aprendices que operaban 

3	 J. M. Mariluz Urquijo, 1956, pp. 37-52.



17

Nuestra portada

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

como ayudantes. Una vez que demostraban su habilidad y capacidad, podían 
independizarse y establecer un taller propio, con la debida autorización de 
los veedores del respectivo gremio. Desde fines del siglo XVII y durante 
el siglo XVIII, se pasó de modo paulatino a la formación en aula, en la que 
un maestro acreditado y autorizado enseñaba a alumnos seleccionados como 
aptos. Los pensadores de ese tiempo, ya dentro del neoclasicismo, adoptaron 
como modelo conceptual aquel de Academo, el pensador de la Atenas del 
siglo IV a. C. que reunía en el jardín de su casa a todos los artistas, poetas 
y pensadores activos o de paso por la ciudad. A partir de esa inspiración 
se fueron desarrollando las academias en la Antigüedad, resurgieron en el 
Renacimiento y siguieron su camino a través del tiempo. Por ejemplo, la 
primera Academia de las Artes de Dibujo se estableció en Florencia, fundada 
por Cosme de Médicis en 1563.

Hay que considerar que el método de la copia de las llamadas obras 
maestras, pinturas, estampas o esculturas, fue un sistema que se usó desde 
la baja Edad Media, y así está claramente indicado en el Tratado del Arte de 
Cennino Cennini. La práctica se mantuvo a lo largo de los siglos, incluso dentro 
de las Academias. (Aunque para eso surgió, además, la copia de estampas y 
el uso de reproducciones en yeso de esculturas, que permitían el estudio de 
luces, sombras, volúmenes y proporciones). Por eso no debe sorprender que 
Oquendo usara grabados y estampas como modelos, que los indios aprendices 
debieron imitar hasta lograr la perfección. Los ejemplos enviados por Lázaro 
de Ribera dan testimonio de esa práctica y de la capacitación lograda por los 
indios.

Algunos autores han indicado que las estampas usadas por Oquendo 
como modelos eran obra del pintor francés Charles Le Brun. ¿Por qué Le 
Brun en Moxos? La única explicación plausible es la de la influencia de la 
Real Academia de Bellas Artes de Francia, fundada durante el reinado de Luis 
XIV. Charles Le Brun (1610-1690) fue un teórico del arte en Francia y uno de 
los artistas dominantes en el arte en ese país durante el siglo XVII. Aunque 
cronológicamente está incluido dentro del barroco, su arte se caracterizó por 
el clasicismo. De ahí que fuera considerado como uno de los modelos de 
artista clasicista. Estudió en Roma entre 1646 y 1648, y ahí pudo conocer la 
obra de Rafael Sanzio, Leonardo, Miguel Ángel y otros pintores renacentistas 
italianos. A su retorno a Francia, en 1648, Le Brun consiguió del rey Luis XIV 
la fundación de la Académie royale de peinture et de sculpture, entidad que 
marcó un importantísimo hito en la historia del arte europeo y se convirtió 



18

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

en un modelo de enseñanza. Un siglo y más después, durante el reinado de 
Fernando VI, se creó en Madrid, en 1752, la Real Academia de Bellas Artes 
de San Fernando4. La Royal Academy of Arts y las Royal Academy Schools, 
fueron establecidas en Londres, en 1768, durante el reinado del rey Jorge III5. 
En 1784 se instaló en Florencia la Accademia di Belle Arti di Firenze, en el 
antiguo Hospital San Mateo, con base en una más antigua Accademia delle 
Arti del Disegno6.

3.	 Un grupo de documentos. Textos manuscritos e ilustraciones 
originales

Se conocen al presente tres grupos de documentos sobre la Provincia de 
Moxos remitidos por el Gobernador Lázaro de Ribera con destino al Rey. 
Estos informes, acompañados por ilustraciones, son:

	 -	 Relación de Gobierno. Archivo General de Indias (AGI), Audiencia de 
Charcas, Leg. 446

	 -	 Libro de las maderas. Biblioteca del Palacio Real

	 -	 Descripciones exactas e historia fiel de los indios, animales y plantas 
de la provincia de Moxos en el Perú7. Ministerio de Asuntos Exteriores

El primero de ellos es el que contiene el dibujo que ilustra la portada y 
dio origen a este escrito. El informe remitido por el Gobernador Lázaro de 
Ribera, además del texto informativo, contiene también la partitura completa 
de una pieza musical dedicada a los reyes, compuesta por los indios Gualamas 
y Sumie, así como los dibujos que le acompañaban. Todo ello fue encontrado 
y descrito por el notable historiador Humberto Vásquez Machicado, 
repetidamente citado por los estudiosos José de Mesa y Teresa Gisbert y 
otros. Fue aquel historiador cruceño quien relacionó estos seis dibujos hechos 
por varios indígenas de la región de Moxos con las obras del pintor francés 

4	 https://www.realacademiabellasartessanfernando.com/la-institucion/academia/la-
academia-y-su-historia/

5	 h t t p s : / / w w w. r o y a l a c a d e m y. o rg . u k / p a g e / a - b r i e f - h i s t o r y - o f - t h e - r a ? g a d _
source=1&gclid=EAIaIQobChMI3JWpyvXoiQMVFVRIAB3pPyaqEAAYASAAEgJ3YfD_BwE

6	 https://www.accademia.firenze.it/it/services/istituto 
7	 Aquí conviene aclarar que, si bien las misiones jesuíticas de Moxos fueron administradas 

por la provincia jesuítica del Perú, estaban dentro de la jurisdicción de la Audiencia de 
Charcas que, para entonces formaba parte del virreinato del Río de la Plata con sede en la 
ciudad de Buenos Aires, y no del Virreinato del Perú.



19

Nuestra portada

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

Charles Le Brun8. Los seis dibujos tienen escrito el nombre del autor de cada 
obra, probablemente puestos, con muy buena caligrafía, por el propio Manuel 
Oquendo.

Los historiadores del arte José de Mesa y Teresa Gisbert9, citando a 
Humberto Vásquez Machicado, describieron estos dibujos. Ellos mencionaron 
también la existencia de un segundo grupo de documentos con dibujos 
semejantes, que, según ellos, se conservan en las colecciones del Palacio Real 
en Madrid, que habrían sido igualmente remitidos por el gobernador de Moxos, 
don Lázaro de Ribera. En el Archivo Histórico Nacional de España, AHN, 
se conservan varios otros dibujos, también realizados por indios de Moxos, 
bajo la tutela y guía de Manuel Oquendo. Alguno de estos es semejante a 
uno de los que se encuentran en el Archivo General de Indias, ya descritos, 
particularmente el hombre con casco que con su mano izquierda se hace 
sombra para mirar en lontananza. Estos son: 

	 -	 Emblema
	 -	 Joven pensativo con tocado
	 -	 Rey (hombre barbado coronado, que mira a lo alto)
	 -	 Mujer joven
	 -	 Mujer joven con la cabeza alzada
	 -	 Atlante
	 -	 Dos querubines que disputan bajo una corona

Las obras realizadas por Manuel Oquendo en Moxos muestran varias 
técnicas. Un dibujo apenas perceptible, probablemente realizado con lápiz o 
punta de plata. Las obras monocromas muestran el uso de la técnica de la 
aguada, es decir, acuarela de un solo color, sepia o pardo oscuro, aplicada con 
pincel. Las ilustraciones de las «Descripciones» son todas obras que combinan 
el dibujo de lápiz de grafito, tinta manejada en aguada y colores a la acuarela.

Los descritos retratos reales y las pinturas en La Plata (Sucre), Potosí, 
Cochabamba y Lima se hicieron con la técnica imperante en ese periodo, 
pintura al óleo sobre lienzos de tela de lino, muy delgados, montados y 

8	 H. Vázquez Machicado, 1988, vol. III, pp. 1-47; ver J. de Mesa y T. Gisbert, 1977, pp. 71, 
249, 254, 260-268, 311 y 333.

9	 J. de Mesa y T. Gisbert, 1977, p. 260.



20

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

pegados a bastidores de madera10. Los marcos que se usaban en la época eran 
del mismo tipo que los descritos de las primeras páginas de las «Descripciones 
exactas» (1786-1994).

El tercer grupo es el álbum que se conserva en el Ministerio de Asuntos 
Exteriores de España, en Madrid.

4.	 Los protagonistas de la gesta del arte en Moxos al final del siglo 
XVIII

Para los efectos de este escrito hay tres protagonistas. El gobernador y gestor 
de la actividad gubernativa y de promoción de la cultura y el arte, el pintor que 
organizó una academia de arte de acuerdo a los modelos europeos y los indios 
de la región de Moxos en el actual Departamento Beni, en Bolivia.

4.1.	 Los indios: Moxo, Chimán, Rokorono, Baure, Canichana, Movima, 
Cayubaba, Moré, Chapacura, Aricoroni, Yuracaree.

Los jesuitas fundaron, sostuvieron y desarrollaron quince reducciones 
misionales, entre 1682 y 1720, en la región que vino a llamarse por ellos 
Moxos. Aunque muchas de las misiones o pueblos misionales pudieran tener 
indios de más de un grupo étnico de los mencionados, ellos pusieron especial 
empeño en evangelizarlos y educarlos en sus propias lenguas. La Compañía 
de Jesús se ocupó de proteger y cristianizar a todos los indios de lo que hoy, 
en buena parte, es el Departamento del Beni, en Bolivia. Desempeñaron su 
labor misional desde la primera fundación en 1682, hasta la expulsión de la 
orden en 1767.

Para cuando Lázaro de Ribera asumió la Gobernación de Moxos, estos 
pueblos estaban plenamente vivos y activos, pues los indios mantuvieron sus 
lenguas y cultura reduccional, que en buena parte pervive, pese a la intromisión 
de los ‘blancos’ desde la expulsión hasta el presente.

Para lo que aquí interesa, lo que Lázaro de Ribera encontró y luego presentó 
como obra de su gestión gubernativa, estaba instalado en esos pueblos originarios 
del Beni. Esto es particularmente notorio en la música que se mantenía en 
plena efervescencia. No hay noticias de que Ribera hubiera llevado a Moxos 
un maestro de música. No obstante, el Gobernador pudo remitir numerosas 
partituras compuestas por los indios de diversos pueblos de Moxos, dedicadas 

10	 P. Querejazu, 1986.



21

Nuestra portada

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

al rey Carlos IV o a su esposa María Luisa, como aquella de una pieza musical 
dedicada a los reyes, compuesta por los indios Gualamas y Sumie.

En cuando a los que aprendieron pintura bajo la tutela de Manuel 
Oquendo, se conocen los nombres de seis artistas indios: José Guayacho, 
Bartolomé Hojeari, Benito Guacayane, Francisco Avirá, Manuel Salvador Noé 
y Pablo Heugene. No se sabe el nombre del indio que reemplazó a Oquendo 
en la regencia de la Academia de Moxos que, probablemente, fue uno de los 
indicados, el cual, dadas las exigencias de la época y del gobernador, debió ser 
muy capaz y apto. Tampoco se sabe nada sobre la labor artística que estos u 
otros indios hubieran podido realizar en la región, con las enseñanzas recibidas 
en la Academia en San Pedro de Moxos. 

Veamos ahora quién fue el comitente y quien envió estos dibujos a la 
Corte de Madrid, que ocupó el cargo de gobernador e intendente en diferentes 
regiones del Imperio español en América del Sur.

4.2.	 Lázaro de Ribera y Espinoza de los Monteros (Málaga, España, 
1756 – Lima, Perú, 1824)11

Fue un político peninsular español, activo en América del Sur donde actuó de 
acuerdo con la mentalidad del Despotismo Ilustrado del reinado de Carlos III, 
continuado por su hijo Carlos IV. Siendo joven, Lázaro de Ribera llegó a Lima 
como parte de la corte del Virrey Manuel de Guirior, que antes había ocupado 
el cargo de Virrey de Nueva Granada. Estudió leyes en la Universidad de San 
Marcos en Lima. Con el tiempo se desempeñó como Gobernador de Moxos, 
de Paraguay y Gobernador-Intendente en Huancavelica. Fue una persona 
culta e ilustrada, autor de una obra matemática y de varios informes con 
descripciones geográficas.

Estando en Buenos Aires, ciudad sede del Virreinato del Río de la Plata, 
Lázaro de Ribera fue nombrado Gobernador de Moxos en 1783, cargo que 
ejerció hasta 179512. Tras su designación pasó por la ciudad de la Plata, sede 
de la audiencia de Charcas. Allí contrató a Manuel Oquendo. Al parecer, 
posteriormente se instaló en San Pedro de Moxos, donde desempeñó su cargo 
hasta 1795.

11	 https://dbe.rah.es/biografias/53990/lazaro-de-ribera-y-espinosa-de-los-monteros. Texto del 
Dr. José Luis Roca, de la Academia Boliviana de la Historia.

12	 A. Parejas Moreno, 1976, pp. 949-962.



22

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

En Moxos estableció un nuevo plan de gobierno bajo administración civil. 
Como hombre de la Ilustración y siguiendo la tradición de los jesuitas en la 
región, fomentó la cultura musical entre los indios, varios de los cuales figuran 
como compositores de música barroca, llegando a producir incluso varias piezas 
en lengua vernácula, en honor de la reina María Luisa. Estableció también una 
Academia de Artes, para lo cual contrató, como ya se dijo, a Manuel Oquendo. 
En su desempeño como gobernador de Moxos, envió a Madrid varios informes. 
Fue autor y compilador de un atractivo y valioso informe sobre los habitantes y 
la historia natural de Moxos13, titulado Moxos, descripciones exactas e historia 
fiel de los indios, animales y plantas de la provincia de Moxos en el virreinato 
del Perú por Lázaro de Ribera (1786-1794).

En 1795 fue nombrado Gobernador del Paraguay, puesto que ocupó 
hasta 1805. El último cargo desempeñado por Ribera fue el de gobernador-
intendente de Huancavelica, localidad de la sierra central en el actual Perú, de 
donde se extraía el mercurio o azogue que se utilizaba para el beneficio del 
mineral de plata en Potosí.

4.3.	 Manuel Oquendo (¿España?, c.1760 – La Plata / Sucre, Bolivia, 
1838) y su obra en y sobre Moxos14

Es el artista que formó numerosos artífices indios de varios pueblos de la región 
de Moxos (Beni). Fue un pintor cuyo arte estuvo imbuido de la mentalidad del 
Enciclopedismo Ilustrado, dentro de la estética del academismo, dominante 
en ese periodo. No se tienen datos de su formación ni de su actividad hasta 
1790 en que estaba activo en La Plata. Es el más neoclásico en su forma de 
pintar de entre sus contemporáneos activos en La Plata y en la Audiencia en 
esas décadas. Al comparar su obra con la de sus contemporáneos, tanto en la 
ciudad como en los territorios de la Audiencia, se hace evidente que fue el que 
mejor formación tuvo y era el más académico en su forma de pintar. Pese a 
la carencia de información sobre su producción, debió tener ya un prestigio 
consolidado en la ciudad sede de la Audiencia de Charcas, como para haber 
sido contratado allí por el Gobernador Lázaro de Ribera15 para que trabajara 
en Moxos. Consecuentemente, Oquendo fue el maestro responsable de la 

13	 1989. Algún autor se refiere a esta como publicada en 1989 por el Ayuntamiento de Torrejón 
de Ardoz con ilustraciones de la época sobre tipos humanos, así como flora y fauna mojeñas.

14	 https://dbe.rah.es/biografias/68983/manuel-de-oquendo. Texto de: Fernando Rodríguez de 
la Torre. En https://arca.uniandes.edu.co/ figura como pintor peruano.

15	 J. de Mesa y T. Gisbert, 2002.



23

Nuestra portada

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

enseñanza del arte pictórico en esa provincia creada con base en lo que fueron 
las misiones jesuíticas de Moxos16.

Manuel Oquendo es un artista del que se sabe muy poco aún. Estuvo 
activo en La Plata entre 1780 y 1838. Es evidente que tuvo una formación 
artística de carácter más académico que los artistas de su época en esa ciudad. 
Pudo haber nacido y formarse en España o en Lima. Su pintura es de gran 
calidad de factura, muy pulcra y académica. Pintó con una rica gama cromática, 
heredada del final del barroco, en la que aparte de esa riqueza cromática ya 
se hacen notorios el predominio de los colores blanco, rojo y azul, propios ya 
del neoclasicismo.

La obra más antigua que se conoce, firmada por él, es: San Felipe de Neri 
diciendo misa, 1790, en la Capilla del Oratorio, en La Plata (hoy Sucre)17. 
En ese mismo año, en La Plata, fue contratado por el Gobernador Lázaro de 
Ribera para trabajar en Moxos. El objetivo principal del contrato de Oquendo 
fue la creación de una academia de pintura y dibujo para los indios, con un 
salario de 400 pesos anuales, con el título de «maestro pintor de la provincia 
de los Mojos». Oquendo ejerció allí la docencia, estableciendo una academia 
de arte, uno de cuyos resultados es el dibujo que ilustra la portada de esta 
revista.

Oquendo estuvo en San Pedro de Moxos, desde 1790 hasta 1792. Una 
vez allí, por encargo del Gobernador, pintó en San Pedro, los retratos del 
Rey Carlos IV y de su esposa la Reina María Luisa de Borbón, seguramente 
basados en estampas, para que los habitantes de la región de Moxos pudieran 
conocer a los monarcas18.

A cargo de la Academia de Moxos, en pocos meses demostró su capacidad 
y sus dotes de instructor, como lo demuestran los seis dibujos de los indios. 
Estos formaron parte del envío que el Gobernador remitió con un oficio, 
fechado el 7 de diciembre de 1790 en el pueblo de San Pedro. Los dibujos están 
acompañados por un certificado que dice: «Certifico yo Manuel Oquendo, 
Maestro Pintor de esta Provincia, que las seis copias de los muchachos cuyos 
nombres están al pie de ellas las han dibujado ellos mismos por sí solos sin 

16	 J. de Mesa y T. Gisbert, 1977. pp. 255-269.
17	 M. Chacón Torres, 1973. p. 130.
18	 No se tienen noticias de su existencia o paradero. ¿Pudo el Gobernador Ribera haberlas 

llevado consigo, en 1795, al retirarse de Moxos, para asumir la Gobernación del Paraguay?



24

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

que yo les haya corregido o enmendado cosa alguna, por habérmelo ordenado 
así el señor gobernador don Lázaro Ribera».

Tras haber cumplido su contrato, Oquendo fue sustituido en la regencia 
de la academia por un pintor indio cuyo nombre se desconoce aún.

Manuel Oquendo retornó a La Plata en 1792 donde trabajó hasta el final 
de sus días. De hacia 1800 es la obra Éxtasis de santa Teresa, firmada «Manuel 
Oquendo me fecit en La Plata» que está en el convento carmelita de Santa 
Teresa, en Potosí19. La actividad del artista está documentada hasta 1838, 
aunque no se han encontrado obras firmadas y fechadas de ese periodo. Se 
conocen varias obras como Inmaculada sobre el Mundo20, de hacia 1796, en 
el Convento de Santa Rosa de Santa María, en Lima, e Inmaculada, de hacia 
1800, que está en la iglesia de Santo Domingo, en Sucre21. Se le atribuyen 
también un San Miguel con el retrato de Don José de Bellido22, de hacia 1786, 
de colección particular en La Paz, así como Dama chuquisaqueña23, Indios 
de Moxos y Chiquitos, Pareja de indios Chiriguanos24, Danzantes en La 
Plata25, c. 1772-1800, que se conservan en el Museo Franz Mayer, en ciudad 
de México, que tienen relación formal, estética y paralelismo temático con las 
aguadas del álbum del Ministerio de Asuntos Exteriores en Madrid. 

Hay que tomar como prueba de la calidad de la obra de Manuel Oquendo el 
álbum que el Gobernador envió a la Corte, que se conserva en el Ministerio de 
Asuntos Exteriores en Madrid, que ha sido reproducido en su integridad, tanto 
el texto como las láminas, en el magnífico libro Moxos…, del que ya se habló. 
Las páginas iniciales del manuscrito tienen decoración de marcos dibujados con 
pluma y tinta, que habrían sido realizados por Manuel Oquendo, cuyos textos 
fueron rellenados por un diestro calígrafo. Los rebordes muestran el diseño 
de los marcos para pinturas de esa época, de estilo neoclásico, con elementos 
rococó decorando el remate, las esquinas y las partes medias de las barras.

19	 J. de Mesa y T. Gisbert, 1977, fig. 289.
20	 https://arca.uniandes.edu.co/obras/4060
21	 https://arca.uniandes.edu.co/obras/21693. S. Stratton-Pruitt, 2017. p. 449.
22	 J. de Mesa y T. Gisbert, 1977, fig. 288.
23	 J. de Mesa y T. Gisbert, 1977, fig. 329 (Nota de los Editores: en la edición de 1977 hay error 

de numeración: aparece como 239, si bien se encuentra entre las figuras 328 y 330).
24	 J. de Mesa y T. Gisbert, 1977, fig. 330 (Nota de los Editores: en la edición de 1977 el pie de 

foto indica autor anónimo).
25	 Estos últimos tres pertenecieron antes la Colección Crombie, en Londres, Inglaterra.



25

Nuestra portada

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

Figura 2

Manuel Oquendo. Pareja de Indios Chiriguanos. 
Hacia 1798. Museo Franz Mayer. Ciudad de México.



26

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

El tercero de estos marcos muestra un detallado dibujo del escudo real, 
ricamente representado con panoplia de armas y banderas, encima del cual 
vuelan dos victorias que sostienen símbolos de triunfo, la de la izquierda sopla 
una trompeta de la cual cuelga una banderola con el retrato del rey, y la de la 
derecha sostiene la palma y la corona de laurel, símbolos de triunfo26.

El álbum de las «Descripciones exactas» contiene 86 láminas numeradas, 
que, en hojas adicionales del documento, incorpora explicaciones detalladas 
de cada acuarela o dibujo. De entre ellas, las ocho primeras son dibujos de 
indios de diferentes grupos étnicos de las tierras bajas del norte. Las láminas 
9 y 10 muestran dos escenas de danzas; las tres láminas siguientes muestran a 
indios en diferentes actividades y oficios:

	 -	 Tocando flauta de palma

	 -	 India hilando

	 -	 India tejiendo en telar portátil

	 -	 Indio trabajando corteza de cabituqui

Desde la lámina 14 sigue una secuencia que muestra especímenes de 
fauna y flora tropicales propias de la región de los Moxos (aves, mamíferos, 
reptiles y peces e insectos), con escala, los nombres y el idioma nativo del que 
ha sido tomado; escritos todos con letras de molde.

Al final están incluidas tres ilustraciones realizadas a doble página (que 
se doblan por su mitad vertical). Las láminas 82 y 83 muestran dos vistas 
horizontales de La cordillera nevada de Yuracares. Las láminas 84 y 85, 
muestran Vistas del camino de Yuracares (entre Cochabamba y Moxos), y, 
finalmente, la lámina 86, Vista de una parte del río Chapári (que muestra dos 
embarcaciones llevadas por indios bogueros que, con su carga y pasajeros, 
sortean los bancos de arena y los troncos de árboles encallados en el lecho del 
curso de agua).

Los dibujos y las acuarelas de fauna y flora son de gran calidad y precisión 
en el detalle, lo que acredita el trabajo y capacidad de Manuel Oquendo, 
como un preciso ilustrador naturalista. Se aprecia en todas ellas la intención 
documentalista de proporcionar información adecuada, precisa y contrastable.

26	 L. de Ribera, 1989, pp. 66 y 67.



27

Nuestra portada

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

Figura 3

Manuel Oquendo. Yndio Yuracares, 1. Álbum: 
«Moxos, descripciones exactas […] Lámina 1». 

1792. Ministerio de Asuntos Exteriores, 
Madrid, España. Con Autorización PQ.

Al final de la citada obra, como parte del estudio introductorio, se reproducen 
en blanco y negro, una serie de ilustraciones de muestras botánicas, a modo 
de herbario, compuesta por otras ochenta y seis láminas que corresponden 
al álbum de las maderas. Estas, como buen trabajo de naturalista, muestran 
ramas, flores, frutos y hojas individuales, aunque la mayoría comprende solo 



28

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

las últimas. También esas 86 láminas de especímenes botánicos son de gran 
calidad y precisión, es decir, son el trabajo de un verdadero naturalista del 
enciclopedismo ilustrado.

Es notable cómo en todos los casos, salvo los cinco paisajes, el tema está 
representado aislado de su contexto, enfatizando la condición de especímenes 
prototipo y objetos de estudio, aunque a veces se incluyen ciertos detalles, más 
bien decorativos y simbólicos. Todas las láminas que muestran especímenes 
completos incorporan una referencia de escala y dimensión en la parte 
baja o a un costado, que permite a observador y estudioso hacerse una idea 
apropiada de cada uno de ellos. Esto está en evidente correspondencia con 
la práctica académico-científica y taxonómica del Enciclopedismo Ilustrado, 
que caracterizó el pensamiento durante la segunda mitad del siglo XVIII en 
Europa27.

De toda la obra producida por Oquendo que forma parte del segundo 
álbum que don Lázaro de Ribera remitió al Rey Carlos IV, son de interés 
especial las representaciones de individuos y grupos de las diferentes naciones 
indígenas de las tierras bajas del norte, el gran Beni. Estas muestran a los indios, 
hombre y mujer, característicos. Los detalles que especifican a cada uno de los 
personajes representados son muy minuciosos y precisos, demostrando que 
el artista cumplió con gran pulcritud la instrucción recibida del Gobernador 
Lázaro de Ribera. Esas láminas tienen un sorprendente carácter documental 
en la representación de los detalles de los tocados y peinados, así como del 
vestuario o de los instrumentos de uso que cada indio o india porta. 

Sin embargo, el espíritu clasicista eurocéntrico emerge claramente en 
esas obras, traicionando en cierto modo el propósito de las mismas. Esto es, 
que el artista representó a los indígenas de las tierras bajas como si fueran 

27	 En el estudio introductorio del libro Moxos se mencionan algunas otras obras, más o 
menos contemporáneas, como las ilustraciones que acompañan la crónica sobre Moxos del 
Padre Eder (ver F. J. Eder, 1985), que representó algunos animales, a un indio no reducido 
disparando flechas con su arco, o los azarosos viajes en lancha o canoa por los caudalosos 
ríos del actual Departamento Beni. Este estudio hace también una comparación con las 
ilustraciones realizadas, cerca de cincuenta años después, en la región de Moxos por el 
equipo de naturalistas y dibujantes que formaron parte de la expedición encabezada por 
Alcides D´Orbigny e ilustradas en su magna obra Voyages dans l´Amérique du Sud, obra 
profusamente ilustrada con grabados litográficos que muestran paisajes, rutas, pueblos de 
Moxos y escenas de los indios de la región. En el volumen VIII, que es solo de ilustraciones, 
muestra muy diversos especímenes de flora y fauna, impresos en colores.



29

Nuestra portada

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

oriundos de la Hélade clásica, pre romana. Las posturas de cada personaje, las 
maneras, los gestos faciales, de pies y de manos, están imbuidos de la estética 
neoclásica basada en la de la Antigüedad y, también, del renacimiento italiano 
y europeo de los siglos XV y XVI28.

Estas representaciones de los modelos humanos de los diferentes grupos 
étnicos o naciones del Gran Moxos pretenden ciertamente mostrarlos ante 
ojos ajenos a estas realidades. Sin embargo, al mismo tiempo que aseguran ser 
genuinas y documentales, evidencian la necesidad tanto del artista como del 
gobernador, de traducir esas imágenes hacia un lenguaje visual comprensible 
en la capital del imperio, en Madrid. Entonces, tanto Oquendo como Ribera se 
convirtieron en «traductores», en un proceso que intrínsecamente traicionó el 
propósito mismo de la tarea, ocultando al otro, modificándolo para que fuera 
comprensible en Madrid y en Europa. Acaso sin quererlo, e inconscientemente, 
negaron la autenticidad y originalidad diversa del otro, el indio oriundo de 
América, en este caso de la gran región de Moxos29.

Esa impronta del mundo y del pensamiento clásico greco-romano está 
presente, no solo en la representación de los tipos étnicos, sino también 
en la de las escenas de danza y música, una de las cuales hoy sabemos se 
denomina como la danza de «los macheteros del Beni». En ambas los indios 
han sido representados como los angelotes de los rompimientos de gloria del 
barroco, seres aniñados, que no cumplen con el canon clásico de estatura de 
7 ½ cabezas por 2 de ancho. Pese a esas deformaciones, en estas dos láminas 
lo clásico se impone de manera más clara, tapando, encubriendo, ocultando 
lo auténtico. En Baile, la lámina 10, el artista mostró a indios fornidos y 
musculosos, pero chatos, casi enanos, y aniñados, casi como querubines. Con 
mucho esfuerzo de voluntad se podría identificar la fisonomía indígena, con 
ojos algo rasgados, en alguna de las caras de esas dos láminas. Características 
semejantes se muestran, pero con la representación invertida, en la lámina 
Indio Moxo con el llamado flautón de palma, que se conserva en el AGI.

La presencia del mundo clásico se coló incluso en alguna de las pinturas 
de la fauna, como la lámina 33, que muestra a una lechuza que reposa sobre 
los restos recostados de una columna de orden corintio romano, con el fuste 
liso, que, ciertamente, no existió en Moxos. Ahí el artista, al tratarse de un ave 

28	 E. Dussel, 1994.
29	 P. Querejazu, 1997 (texto inédito).



30

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

nocturna, parece recurrir a los imaginarios tardo medievales relacionados con 
la oscuridad y la muerte y, por otra parte, procurando establecer una relación 
con Atenea, diosa helena de la sabiduría.

Lo clásico es también perceptible en otra obra de Oquendo, la lámina 
86, una acuarela que muestra la navegación por el río Chapári, en la que el 
paisaje de fondo se asemeja más a la representación de los prados y bosques 
europeos, sobrios y moderados, muy distintos a la realidad de las riberas 
boscosas de árboles y flora exuberante que busca conquistar y dominar los 
cursos de agua, por muy grandes y caudalosos que sean. Hay que considerar 
también la elegancia de la postura de las mujeres, sus gestos de manos y pies, 
en las láminas 12, India tejiendo, y 13, India tejiendo en un telar portátil, que 
muestran la persistencia del sentido clasicista de la representación.

5.	 Moxos después de Lázaro de Ribera y Manuel Oquendo
A la terminación de los desempeños de Manuel Oquendo, en 1792 y del 
Gobernador Lázaro de Ribera, en 1795, en que ambos dejaran la Gobernación 
de Moxos, se produjo un vacío de información y de ilustraciones sobre esta 
región hasta el segundo tercio del siglo XIX.

En todo caso, la gesta de Ribera y Oquendo formó parte de un nuevo 
proceso de exploraciones científicas hechas por varios países europeos, entre 
ellos la Corona española, en diversas partes de América y el mundo. Fueron 
las misiones de exploración y descubrimiento, hechas dentro del espíritu del 
cientifismo emergente resultante del enciclopedismo ilustrado, destinadas 
a explorar y reconocer de nuevo el mundo conocido. Hay que considerar 
también que estas exploraciones estuvieron imbuidas de una mentalidad neo 
imperialista emergente en Europa, de muy diversa escala y con resultados 
muy diferentes. Como la realizada por geógrafo y naturalista Alexander von 
Humboldt (1769-1859), que entre 1799 y 1804 estuvo realizando estudios 
en Cuba, Venezuela, Colombia, Ecuador, Perú, y más tarde en México. Otro 
ejemplo es el pintor alemán Johan Moritz Rugendas (1802-1858), conocido en 
américa como Mauricio Rugendas30, que entre 1822 y 1845 viajó por Brasil, 
Haití, México, Chile, Perú, Bolivia Argentina y Uruguay, largo trayecto en el 
que realizó pinturas costumbristas y documentales de gran valor histórico hoy.

30	 Pintor y dibujante alemán, conocido por sus registros de paisajes y gente de varias regiones 
de América durante la primera mitad del siglo XIX. https://www.artistasvisualeschilenos.
cl/658/w3-article-39966.html



31

Nuestra portada

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

Ejemplo comparable a la obra de Manuel Oquendo es la obra del artista 
Jean-Baptiste Debret, que realizó numerosas acuarelas y dibujos para ilustrar 
un libro Un voyage pittoresque et historique au Brésil31 publicado en tres 
volúmenes, partir de 1834, que recogió los resultados de la expedición iniciada 
en 1816. Debret, además de los numerosos viajes que realizó en Brasil, creó 
y dirigió, entre 1816 y 1831, una Academia de Bellas Artes en Río de Janeiro, 
bajo el patrocinio del Rey Juan y del emperador Pedro I.

Alcides D´Orbigny, el explorador francés con todo su equipo de dibujantes, 
ilustradores y otros especialistas, entre 1832 y 1845 pasó por Bolivia, ya 
entonces República independiente, y visitó varias ciudades y regiones del 
país, entre ellas Moxos. En su gran obra impresa en numerosos volúmenes se 
describen usos y costumbres de Moxos y se ilustra con grabados hechos en 
litografía mucho de esa realidad tan poco conocida; lo que es particularmente 
evidente en el Volumen VIII que es exclusivamente de ilustraciones de fauna 
y flora americana.

Importante testimonio sobre Moxos, a mediados del siglo XIX, es el de 
Melchor María Mercado, hombre educado y culto que, pese a ser tan sólo un 
pintor aficionado, realizó numerosas acuarelas de los usos y costumbres de la 
región, incluyendo maravillosos testimonios visuales de las antiguas iglesias 
misionales32.

6.	 Conclusión
Al presente, no quedan más testimonios materiales del quehacer de estos 
artífices. Cabe la pregunta ¿Qué fue de esos artífices indios? ¿Qué tipos de 
obras produjeron y qué temas representaron, ya dentro de la mentalidad del 
Enciclopedismo ilustrado?

Hay que decir que la imposición de los modelos clásicos y su uso se 
mantuvo en las academias y entidades de enseñanza del arte hasta mediados 
del siglo XX, en casi todas partes del mundo, y no ha desaparecido del todo.

Solo la introducción de la fotografía permitió la transmisión de imágenes 
reales de los individuos y grupos humanos, así como de especímenes naturales 

31	 Jean-Baptiste Debret. Un viaje al Brasil Imperial. Acuarelas y dibujos. Catálogo de 
exposición. Biblioteca Luis-Ángel Arango. Banco de la República. Bogotá, Colombia. 
Septiembre-octubre de 1995.

32	 G. Mendoza, 1991. (Nota de los Editores: la reprografía de todas las obras de Melchor 
María Mercado publicadas en este libro fue realizada por el autor de este artículo).



32

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

de flora y fauna. Este medio permitió poner en evidencia la diferencia entre las 
estéticas del Renacimiento, el Barroco y el Academismo y la realidad. También 
se puede argumentar que, este medio en principio más fiel a la realidad, 
está filtrado por la mirada de los fotógrafos, los pioneros, los tempranos y 
los actuales, y que también estuvo y está imbuida por una mentalidad euro 
centrista clásica, pero eso ya es tema de otra discusión33.

Figuras 4 y 5

Familia de indígenas del Chaco. Hacia 1890. Ilustrador 
no identificado, MD. Xilografía basada en fotografía. 
Ilustración del libro de J. Crevaux, 1883. Nótese la 
modificación estética de las posturas de los indios, 
conforme a los cánones de la Academia francesa, 

distante del verismo de la fotografía.

Pareja de indios. Gran Chaco. Hacia 1890. Fotógrafo 
no identificado. Postal impresa. Colección particular. 

La Paz.

33	  P. Querejazu, 2017, pp. 105-144.



33

Nuestra portada

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

Bibliografía
Crevaux, Jules, Voyages dans l´Amérique du Sud, Paris, Hachette, 1883.

Chacón Torres, Mario, Arte virreinal en Potosí. Fuentes para su historia, 
Sevilla, Escuela de Estudios Hispano Americanos, Sevilla, 1973.

D’Orbigny, Alcides, Voyages dans l’Amérique méridionale, 9 vols., Paris, 
1839-1843.

Dussel, Enrique, 1492. El encubrimiento del otro: hacia el origen del 
mito de la modernidad, La Paz, Plural Editores / UMSA (Facultad de 
Humanidades y Ciencias de la Educación), 1994.

Eder, Francisco Javier S. J., Breve descripción de las reducciones de Mojos, 
Josep M. Barnadas (ed.), Cochabamba, Historia Boliviana, 1985.

Mariluz Urquijo, José María, «Las escuelas de dibujo y pintura de Moxos y 
Chiquitos», en Anales del Instituto Americano de Arte e Investigaciones 
Estéticas, Buenos Aires, 9, 1956, pp. 37-51.

Mendoza, Gunnar, Melchor María Mercado. “Álbum de paisajes, tipos 
humanos y costumbres de Bolivia”. (1841-1869), La Paz, Banco Central 
de Bolivia, 1991.

Mesa, José de y Teresa Gisbert, Holguín y la pintura virreinal en Bolivia, La 
Paz, Librería y Editorial «Juventud», 19772.

---, «Oquendo, Manuel», en Diccionario Histórico de Bolivia, Josep M. 
Barnadas (ed.), Sucre, Grupo de Estudios Históricos, 2002.

Querejazu, Pedro, «Materials and Techniques of the Andean Painting», en 
Gloria in Excelsis, The Virgin and Angels in the Vice Regal Painting 
of Peru and Bolivia, New York, Center for Inter American Relations / 
Americas Society, 1986, pp. 78-82.

---, «La visión o el encubrimiento del otro a través del arte en Moxos y 
Chiquitos», ponencia presentada en Los pueblos de indios: Patrones 
de asentamiento, arquitectura y arte, IL Congreso Internacional de 
Americanistas, Quito, 5 al 12 de julio de 1997 (Texto inédito).

---, «La representación de los habitantes del Chaco desde la imagen. La pintura 
y la fotografía como registro social de los olvidados», Historia y Cultura, 
La Paz, 40, 2017, pp. 105-144.



34

Pedro Querejazu Leytón

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 13-34, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII982

Ribera, Lázaro de, Moxos. Descripciones exactas e historia fiel de los indios, 
animales y plantas de la provincia de Moxos en el virreinato del Perú, por 
---, 1786-1794, Mercedes Palau y Blanca Sáiz (eds.), Madrid, Ministerio 
de Agricultura, Pesca y Alimentación / Ediciones el VISO, 1989.

Stratton-Pruitt, Suzanne, El arte de la pintura en la Bolivia colonial, 
Filadelfia, Saint Joseph´s University Press, 2017. p. 449.

Vázquez Machicado, Humberto y José, «Un códice cultural de Moxos. Siglo 
XVIII», en Obras completas de Humberto y José Vázquez Machicado, 
vol. III, La Paz, Editorial Don Bosco, 1988, pp. 1-46.



FILOLOGÍA CLÁSICA





37
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

Apuntes para una traducción de la Tebaida de Estacio1

Notes for a translation of the Thebaid of Statius

Antonio Río Torres-Murciano
Universidad Nacional Autónoma de México

antonio_rio@enesmorelia.unam.mx
ORCID: 0000-0001-5796-6699

Fecha de recepción: 6-9-24
Fecha de aceptación: 19-11-24

Resumen
En este trabajo se muestra con unos pocos ejemplos que, a pesar de la reciente 
proliferación de ediciones y traducciones de la Tebaida de Estacio, quedan 
pasajes que siguen siendo difíciles de interpretar en cuanto a su sentido, o 
discutibles en cuanto a su texto.

Palabras clave: Estacio, Tebaida, traducción, crítica textual

Abstract
In this paper it is shown with a few examples that, despite the recent 
proliferation of editions and translations of Statius’ Thebaid, there remain 
passages which continue to be difficult to interpret as to their meaning, or 
debatable as to their text.

Keywords: Statius, Thebaid, translation, textual criticism

1	 El presente estudio, que se enmarca en el proyecto DGAPA-PAPIIT IN400122, es versión 
escrita de la ponencia «Traducir la Tebaida de Estacio en el siglo XXI», presentada en el 
XII Encuentro Internacional de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos. Agradecemos 
a Andrés Eichmann Oehrli y a los demás organizadores la amable hospitalidad, así como la 
invitación a publicar el texto en Classica Boliviana.



38

Antonio Río Torres-Murciano

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

Del creciente interés despertado por la Tebaida de Estacio desde las 
últimas décadas de la pasada centuria, durante las cuales fue objeto de dos 
traducciones italianas —la de Antonio Traglia y Giuseppe Aricò (1980) y la de 
Giovanna Faranda Villa (1998)—, una francesa —la de Roger Lesueur (1990-
1994)—, una inglesa —la de A. D. Melville (1992)— y una alemana —la de 
Otto Schönberger (1998)—, da prueba el hecho de que en lo que va de siglo 
han salido a la luz nada menos que cuatro versiones al inglés, dos en prosa 
junto con las respectivas nuevas ediciones del texto latino —la de David R. 
Shackleton Bailey (2003), que ha reemplazado a la de John H. Mozley (1928) 
en la Loeb Classical Library, y la de Annabel L. Ritchie (2007)2— y dos en 
verso —la de Charles S. Ross (2004) y la de Jane W. Joyce (2008)3—, una al 
alemán —la de Hermann Rupprecht (2000)— y una al italiano—la de Laura 
Micozzi (2010)—, a las que hay que sumar una de los cinco primeros cantos 
al portugués en verso —la de Dorval Cardoso (2018)—, y aquellas que en 
inglés o en italiano han sido incluidas en varios comentarios a libros sueltos4.

En español la fortuna de la Tebaida ha sido menor. Don Enrique de 
Villena vertió en prosa castellana la sphragís del duodécimo libro (versos 
810-819) en la carta a Juan II de Navarra con la que prologó su versión de 
la Eneida, terminada en 14285. Y en los últimos tiempos, la página web del 
proyecto Thebarum fabula, que dirige Cecilia Criado, ha puesto en circulación 

2	 En J. B. Hall, A. L. Ritchie y M. J. Edwards, 2007-2008, la edición del texto latino —
publicada en el primer volumen— ha corrido a cargo de Hall en colaboración con los otros 
dos coautores, y la traducción al inglés —publicada en el segundo volumen— a cargo de 
Ritchie y Hall en colaboración con Edwards. En lo sucesivo nos referiremos a la edición del 
texto latino por el apellido de Hall y a la traducción por el apellido de Ritchie.

3	 Existe, además, la traducción inglesa de Anthony S. Kline (2013), disponible en línea 
a través de las respectivas páginas web del propio traductor —Poetry in translation— y 
del proyecto Thebarum fabula; pero no la hemos considerado en este trabajo porque no 
especifica sobre qué edición del texto latino se basa —parece que en el de Mozley—, al 
igual que sucede con la de Ross —parece que en el de Shackleton Bailey—. No hemos 
tenido, por lo demás, ocasión de consultar la versión inglesa de Melville ni la alemana de 
Schönberger.

4	 Para el libro 1 la italiana de Briguglio (2017, 2020), para el libro 2 la inglesa de Gervais 
(2017), para el libro 4 la inglesa de Parkes (2012) y la italiana de Micozzi (2019) y para 
el libro 8 la inglesa de Augoustakis (2016). Del siglo pasado son la neerlandesa de Heuvel 
(1932) y la italiana de Caviglia (1973) para el libro 1, la inglesa  de Dewar (1991) para el 
libro 9  y la italiana de Venini (1970) para el libro 11.

5	 Ver P. Cátedra, 1994, p. 26. No se hizo, en cambio, uso directo del texto de la Tebaida 
estaciana para la redacción de la General estoria de Alfonso X el Sabio, si hemos de creer a 
M. R. Lida de Malkiel, 1958, p. 121, y a P.-E. Barreda, 1991, pp. 196-199.



39

Apuntes para una traducción de la Tebaida de Estacio

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

traducciones en prosa de los libros primero —realizada por la propia Criado 
(2019)— y séptimo —realizada por Juan José Marcos (2019)—. Pero la única 
versión completa con la que hasta ahora contábamos es la que comenzó a 
finales del siglo XVI Juan de Arjona —quien trasladó los nueve primeros 
libros— y concluyó hacia 1618 Gregorio Morillo —quien trasladó los tres 
libros restantes—, no dada a la imprenta hasta el siglo XIX6. Y esta, aun 
cuando se trata de una obra admirable que ha recibido justos elogios de Lope 
de Vega, de Diego de Saavedra Fajardo y de Marcelino Menéndez Pelayo7, 
puede extrañar al lector actual por su forma métrica —está en octavas reales— 
y por las libertades que, en consonancia con las prácticas de su época, se toma 
con respecto al original, que a veces no parece comprender a la perfección8. 
La excelente traducción que ha elaborado Rosa María Agudo Cubas en «líneas 
versales» de entre dieciocho y veinte sílabas sin rima, publicada por Alianza 
en mayo del presente año9, ha venido, pues, a llenar un vacío que resultaba 
muy notable si se comparaba el caso de la Tebaida con el de la Aquileida, 
recientemente trasladada por Antonio Bernalte Calle (2016), y la desairada 
situación que ocupaba Estacio a este respecto con la de los otros dos épicos 
flavios10.

El texto de la Tebaida es, sin embargo, difícil en no pocos lugares, y 
precisamente en los mismos en los que las traducciones suelen discrepar entre 
sí. Bastará con poner a continuación algunos ejemplos para hacer ver cómo 

6	 Fue impresa primero en el tomo 36 de la Biblioteca de Autores Españoles de Rivadeneyra 
(A. de Castro, 1855, pp. 63-207) y después en los tomos 109 y 110 de la Biblioteca Clásica 
de la Viuda de Hernando (J. de Arjona, 1888). Nuevamente ha sido publicada por la editorial 
Mestas con introducción y notas de Juan José Marcos (2019), que a su vez se ha basado en 
la edición digital realizada sobre el manuscrito de la biblioteca Lambert Mata de Ripoll por 
Jesús M. Morata (2008) después de que hubiera quedado inconcluso un proyecto similar de 
Pere-Enric Barreda (1996). Ver también Cristóbal, 1987.

7	 Ver Menéndez Pelayo, 1952, pp. 190-200.
8	 Por ejemplo, en el libro 1 el atque adeo tuleram del v. 219 debe entenderse, a nuestro 

juicio, como lo han hecho Traglia y Aricò («avevo perfino tolerato»), Faranda Villa («ero 
arrivato al punto di tolerare»), Ritchie («I had indeed tolerated»), Micozzi («avevo persino 
sopportato») y Criado («llegué incluso a permitir»), a pesar de Arjona («por esto tuve tanto 
sufrimiento», lib. 1, oct. 63, v. 1) y de Dorval Cardoso («decerto eu amarguei»). El texto de 
Arjona se cita por la edición de J. M. Morata, 2008.

9	 Ver R. M. Agudo Cubas, 2024, p. 11. Agradecemos mucho a la traductora que haya tenido 
la gentileza de hacernos llegar un ejemplar de su obra en cuanto esta fue publicada.

10	 De las Argonáuticas de Valerio Flaco existen la versión de J. de León Bendicho y Qüilty 
(1868-1869), la de S. López Moreda, 1996, y la nuestra (A. Río Torres-Murciano, 2011), y 
de las Púnicas de Silio Itálico la de J. Villalba Álvarez, 2005.



40

Antonio Río Torres-Murciano

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

las cuestiones relativas a la interpretación —y, en consecuencia, a la apropiada 
traducción— del texto latino del poema mayor de Estacio distan mucho de 
haber quedado definitivamente resueltas.

En el libro segundo de la Tebaida sigue a la celebración de las bodas de las 
hijas de Adrasto el pasaje en que Argía, presintiendo que Polinices está tentado 
de regresar a Tebas para reclamar su derecho a la corona, intenta disuadirlo. 
Con este fin aduce, entre otros argumentos, que lo que le preocupa no es verse 
ella misma abandonada, sino la seguridad de la vida de su marido11:

                                          nil foedere rupto
conubiisve super moveor viduaque iuventa,
etsi crudus amor necdum post flammea toti
intepuere tori: tua me, properabo fateri,
angit amata salus (Theb 2.339-343).

Al intepuere del verso 342 se le ha atribuido el significado de ‘enfriarse’ 
—to cool— en la mayoría de las más recientes traducciones al inglés:

A broken bond, my marriage, a widowed youth move me not, 
though my love is fresh and our bed has not all cooled after the 
bridal (Shackleton Bailey).

I am not at all troubled by thoughts of a broken contract of marriage 
or of a widowed youth, for all that our love is fresh and not since 
our wedding has our undiminished passion yet cooled (Ritchie).

I’m not distressed for myself 
by thoughts of wedlock cut short, of young widowhood—though
our love’s fresh, our bed not yet cool since I cast off
my flame-red veil (Joyce).

En sentido análogo lo habían entendido ya antes Mozley y Lesueur, aun 
cuando ambos prefirieron amortiguar en sus respectivas versiones la retórica 
del frío y el calor que es recurrente en la poesía amorosa grecorromana:

Tis not the sundering of our marriage-bond that moves me, nor a 
widowed youth; although our love is still fresh, nor has our couch 
yet since the bridal lost the first glow of passion (Mozley).

Ce n’est pas la rupture de notre union, ma jeunesse vouée à la 
solitude qui me soucient, quoique notre amour soit tout récent et 

11	 En el v. 343 leemos, con la gran mayoría de los manuscritos, amata a pesar de que D. 
E. Hill, por cuya editio secunda emendata (1996) citamos el texto latino de la Tebaida 
salvo indicación en contrario, ha preferido el amate de los códices Casellanus 164 y 
Guelferbytanus Gudianus 54.



41

Apuntes para una traducción de la Tebaida de Estacio

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

qu’après le mariage notre couche n’ait pas épuisé tout le feu de 
notre passion (Lesueur).

Disiente, sin embargo, Gervais, para quien intepere significa exactamente 
lo contrario:

It’s not a broken bond of wedlock or a widowed youth that moves 
me—although our love is unripe and our bed has not yet fully 
warmed after the bridal.

Esta otra lectura había sido ofrecida ya, como el propio Gervais reconoce 
en la oportuna nota, por Traglia y Aricò, y es la aceptada en las dos versiones 
italianas publicadas con posterioridad a la de estos, así como en la portuguesa 
de Dorval Cardoso:

Non mi turba il pensiero delle nozze infrante, della mia vedova 
gioventù, anche se il nostro amore è appena all’inizio e il letto 
ancora, dopo il rito nuziale, non ha raggiunto il suo pieno calore 
(Traglia y Aricò).

Non sto a piangere sull’infrangersi del patto nuziale né sul mio 
destino di giovane vedova, anche se il mio amore non è stato 
soddisfatto e il talamo, dopo le nozze, non ha avuto nemmeno il 
tempo di riscaldarsi completamente (Faranda Villa).

No, non mi muove il timore che tu infranga il nostro patto e le 
nozze, o la paura di trascorrere in solitudine la giovinezza, privata 
del mio sposo; anche se il nostro amore è appena nato e dal giorno 
del matrimonio il nostro letto non ha ancora raggiunto la pienezza 
del suo tepore (Micozzi).

                                   Pacto rompido de bodas
não me move, nem mesmo uma jovem viuvez,
embora cru o amor, e a cama, após os flâmeos,
nem quente esteja (Dorval Cardoso).

Existe, pues, un dilema entre interpretaciones opuestas: el lecho conyugal 
de Argía y de Polinices ¿no ha tenido tiempo de enfriarse o no ha tenido 
tiempo de calentarse? La segunda de estas dos posibilidades fue contemplada 
ya por nuestro Arjona, mientras que Agudo se ha inclinado, con acierto, por 
la primera:

No el juramento ni la fe quebrada, 
ni esta mi juventud pudo moverme,
aunque al principio de mi edad, dejada,
eternamente viuda habré de verme.
Ni el lecho me ha movido, aunque obligada



42

Antonio Río Torres-Murciano

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

pudo ya en él el crudo amor hacerme,
pero tan poco en él dormido habemos,
que aun apenas caliente le tenemos (Arjona, libro 2, octava 107).
No es la ruptura del pacto o de nuestro matrimonio lo que 
me mueve, ni tampoco pasar mi juventud en soledad,
aunque el lozano amor aún no se ha entibiado del todo en nuestro
lecho tras las nupcias (Agudo).

Entendemos, en efecto, que la opción de Agudo es la acertada; pero 
lo es, a nuestro juicio, por un detalle de expresión del pasaje estaciano que 
solamente ha encontrado adecuado reflejo en tres de las traducciones que 
hemos confrontado. La interpelación de Argía a Polinices tiene lugar en el 
propio tálamo matrimonial poco después de la fiesta de bodas, que ha durado 
doce días (Theb. 2.306-307). Mas, para referirse a esta circunstancia temporal, 
la princesa argiva no dice «tras las nupcias» (Agudo), ni «dopo il rito nuziale» 
(Traglia y Aricò), ni «after the bridal» (Shackleton Bailey, Gervais) o «since 
our wedding» (Ritchie), sino ‘después de los flámeos’ (post flammea, Theb. 
2.241), o «após os flâmeos» (Dorval Cardoso) o, si se quiere, «since I cast off 
my flame-red veil» (Joyce). Y el flammeum no es —huelga decirlo— el rito 
nupcial, sino el velo del color de la llama con que durante la celebración de 
este se cubría la cabeza de la novia. De tal manera que en este lugar Estacio 
ha combinado una sinécdoque —el flámeo por las bodas— con una antítesis 
basada en la etimología del término flammeum y en el sentido metafórico que 
al fuego se da habitualmente en la poesía amorosa12 —las llamas de la pasión 
inaugural durante la noche de bodas frente al progresivo entibiarse del lecho 
con posterioridad a este momento13—. Habría, pues, que intentar mantener en 
la traducción la sinécdoque para evitar que con ella se pierda una agudeza tan 
propia del «barroco» estilo estaciano. Proponemos con este fin dos versiones, 
una literal y otra que, aunque parafrástica, sirve para reproducir de manera 
aceptable el juego semántico del original:

En nada por el pacto roto o las bodas y viuda juventud me 
conmuevo, aunque crudo está nuestro amor y aún después de los 
flámeos no se han entibiado el lecho del todo.

En nada por el pacto roto o las bodas y viuda juventud me 

12	 Baste aquí recordar el inolvidable agnosco veteris vestigia flammae de Virgilio (Aen 4.23).
13	 En la nota correspondiente, Gervais, 2017, p. 194, ha percibido la figura etimológica, pero 

no la antítesis; su reparo al posible uso de intepere con el sentido de ‘enfriar’, basado en 
que para este sólo se encontrarían paralelos en prosa, carece de peso si se tiene en cuenta la 
audacia lingüística de Estacio, 



43

Apuntes para una traducción de la Tebaida de Estacio

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

conmuevo, aunque crudo está nuestro amor y aún después del 
llameante velo nupcial no se ha entibiado el lecho del todo.

En el libro quinto, el rumbo que llevaban los argonautas es descrito por 
Hipsípila con las palabras que siguen:

illis in Scythicum Borean iter oraque primi
Cyaneis artata maris (Theb 5.346-347).

La lectura primi nos ha sido transmitida por el códice Parisinus Latinus 
8051 —el preciado codex Puteaneus— y por el Parisinus Latinus 10317, y la 
lectura maris por estos dos junto con el Bambergensis classicus 47. Ambas 
figuran en los textos de Mueller, Mozley, Garrod, Klotz, Lesueur, Hill y 
Martínez Zepeda, después de que el primero las haya defendido in apparatu 
por comparación con dos pasos de la misma Tebaida en los que el adjetivo 
primus se utiliza para referirse al confín del mar con la tierra o bien con un 
río —el Ismeno— que en él desemboca14. En esta idea, Lesueur tradujo los 
versos estacianos así:

Ils allaint chez les Scythes boréens et naviguaint vers l’entrée de la 
passe maritime que resserrent les Roches Cyanées.

Esta es la interpretación que puede encontrarse, asimismo, en dos de las 
traducciones italianas, con las que coincide al respecto la reciente versión 
española:

Loro meta è la nordica Scizia, e l’imbocco del mare serrato dalle 
Cianee (Traglia y Aricò).

La nave puntava verso la Scizia, patria di Borea, e verso l’ingresso 
dello stretto chiuso dalle Cianee (Faranda Villa).

Rumbo al Bóreas escítico iban ellos, y antes a la entrada
del ponto cerrada por las islas Cianeas (Agudo).

La traducción inglesa de Mozley —cuyo texto latino ha servido de base a 
Agudo— reposa, sin embargo, sobre una exégesis bastante diversa:

Towards Scythian Boreas were they voyaging and the mouth of 
the unattempted sea that the Cyanean rocks hold fast.

14	 O. Mueller, 1870, p. 202: primis iamque offendere carinae / litoribus (5.170-171); iacet ipse 
[sc. Crenaeus] procul, qua mixta supremum / Ismenon primi mutant confinia ponti (9.358-
359).



44

Antonio Río Torres-Murciano

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

Equivalente a esta es la lectura de Zissos, que remite el primi... maris 
al verso inicial de las Argonáuticas de Valerio Flaco (prima deum magnis 
canimus freta pervia natis)15. Y, aun con diferencias en la expresión, no otro 
es el sentido que le ha dado al pasaje Joyce —siguiendo el texto de Mozley 
en que se basó primeramente, a pesar de que con posterioridad revisó su 
traducción teniendo en cuenta el de Shackleton Bailey16—:

Their route led them into the Scythian North Wind, the first men
to enter the sea squeezed by Cyanean Rocks.

La última en adherirse a esta interpretación ha sido Micozzi:
Il loro itinerario volgeva verso la Scizia di Borea e le strette bocche 
cianee del mare inviolato.

El texto del Puteaneus es, no obstante, duro, y las traducciones que lo 
entienden de este modo no dejan de parecer forzadas. Menos convence, eso 
sí, White, cuando pretende que primus signifique aquí ‘eastern’17. ¿Cabría 
quizás buscar en el primi... maris una referencia al Ponto Euxino, en la idea 
transmitida por Estrabón de que este era por su superior extensión considerado 
‘el mar’ por antonomasia, al igual que se llamaba a Homero, sin más, ‘el 
poeta’18? En cualquier caso, mientras que el primi... ponti de 9.359 se refiere 
en general al comienzo del mar por oposición al río que en él penetra, aquí 
el sentido parecería exigir que se aludiera a un mar concreto. Eso debió de 
pensar Markland cuando, en lugar de primi, sugirió leer ponti19, enmienda que 
Shackleton Bailey, juzgando el primi «unintelligible», combinó con su propia 

15	 A. Zissos, 2006, p. 166 n. 5: «Statius seems to signal his model at Theb. 5.346-7 illis [sc. 
Argonautis] in Scythicum Borean iter oraque primi / Cyaneis artata maris (“Their voyage 
was towards Scythian Boreas and the mouth of the untried sea that the Cyanean Rocks 
pressed thin”). Primi... maris and the mention of the Cyanean or Clashing Rocks and Scythia 
evoke Valerius’ exordium (Arg. 1.1-4), and even the mention of Boreas, an important figure 
in Arg. 1, could involve a sly nod to Valerius’ epic».

16	  J. W. Joyce, 2008, p. xxxv.
17	 H. White, 2007, p. 333.
18	 Sin embargo, no hemos encontrado en la literatura latina paralelos con los que se pueda 

sostener esta interpretación, y el texto de Estrabón (1.2.10) no dice de manera expresa 
que el Ponto fuera tenido por ‘el primero’ de los mares como Homero era tenido por ‘el 
primero’ de los poetas: ἁπλῶς δ᾽ οἱ τότε τὸ πέλαγος τὸ Ποντικὸν ὥσπερ ἄλλον τινὰ ὠκεανὸν 
ὑπελάμβανον, καὶ τοὺς πλέοντας ἐκεῖσε ὁμοίως ἐκτοπίζειν ἐδόκουν ὥσπερ τοὺς ἔξω στηλῶν 
ἐπὶ πολὺ προϊόντας: καὶ γὰρ μέγιστον τῶν καθ᾽ ἡμᾶς ἐνομίζετο, καὶ διὰ τοῦτο κατ᾽ ἐξοχὴν 
ἰδίως πόντον προσηγόρευον, ὡς ποιητὴν Ὅμηρον.

19	 J. Markland, 1728, p. 305.



45

Apuntes para una traducción de la Tebaida de Estacio

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

corrección de maris en moris, ‘barriers’20, para el verso siguiente, de manera 
que la versión inglesa que acompaña su edición del texto latino reza como 
sigue:

Their voyage was to Scythian Boreas and the shores of Pontus 
narrowed by Cyanean blocks.

Hall acepta igualmente el ponti de Markland, pero en lugar de maris 
ha preferido el vadis presente en todos los códices primarios salvo en el 
Puteaneus21, con lo que la correspondiente versión de Ritchie dice así:

Their voyage was to Scythian Boreas and the mouth of Pontus 
made narrow by the Cyanean shallows.

Análoga es la traducción portuguesa de Dorval Cardoso («a entrada do 
Ponto / restrita pelos Ciâneos vaus»), aun cuando extrañamente en su edición del 
texto latino se lee primi para el verso 346 y vadis para el 347. Nos preguntamos, 
llegados a este punto, si, dada la reconsideración a la que ha sometido Hall 
el testimonio del Puteaneus, no convendría seguir a la mayoría de los códices 
primarios leyendo vadis para el verso 347 y primum, en lugar de primi22 —por 
más que esta sea, sí, la lectio difficilior—, para el 346, con lo que el texto latino 
reproduciría el de los editores anteriores a Mueller y la traducción retomaría la 
exégesis atribuida por Barth a sus scholia vetera23:

illis in Scythicum Borean iter oraque primum
Cyaneis artata vadis (Theb 5.346-347).

Llevan rumbo al escítico Bóreas y a las riberas que primero estrechaban 
las rompientes cianeas.

La problemática de este pasaje muestra hasta qué punto la labor de 
traducción puede llegar a imbricarse con la de revisión del texto latino. Otro 

20	 D. R. Shackleton Bailey, 2000, p. 467.
21	 Primeramente en el Cantabrigensis D. Iohannis Evangelistae D 12, en el Bruxellensis 5337 

en el Laurentianus 38.6, en el Oxoniensis S. M. Magdalenae 18, en el Londiniensis Bibl. 
Brit. Regius 15 C X, en el Parisisnus Lat. 13046 y en el Parisinus n. a. Lat.1627; post 
correctionem en el Bambergensis class. 47 y en el Parisinus Lat. 10317.

22	 Leen primum el Bambergensis class. 47, el Cantabrigensis D. Iohannis Evangelistae 
D 12, el Bruxellensis 5337, el Laurentianus 38.6, el Oxoniensis S. M. Magdalenae 18, 
el Londiniensis Bibl. Brit. Regius 15 C X, el Parisisnus Lat. 13046 y el Parisinus n. a. 
Lat.1627; post correctionem el Parisinus Lat. 10317.

23	 En C. Barth, 1664-1665, vol. 3, p. 179: prius quam illuc Argonautae venirent. Acerca de la 
naturaleza y la procedencia de los scholia vetera de Barth, ver Berlincourt, 2013, p. 125.



46

Antonio Río Torres-Murciano

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

ejemplo que podría ponerse a propósito de la selección de variantes entre la 
tradición manuscrita se encuentra en el verso 223 del libro primero, para el 
que los editores siguen leyendo ire per illicitum pelago, germane, dedisti, 
cuando probablemente sea preferible leer ire per illicitum pelagus, germane, 
dedisti con el Puteaneus24 —dado que aquí sí resulta de ayuda Valerio Flaco 
(1.640-646)25—. En otros casos habría que considerar si algunas correcciones 
ampliamente aceptadas en las ediciones más recientes contra el testimonio casi 
unánime de los códices sirven de verdad para mejorar el texto transmitido. Así, 
los versos 9-10 del libro primero, en los que el poeta se pregunta si empezará 
su canto por la construcción portentosa de las murallas de Tebas por efecto 
de la música de Anfión, han sido leídos de la siguiente manera por Hill, por 
Shackleton Bailey, por Hall y por Criado:

                                                          quo carmine muris
iusserit Amphion Tyriis accedere montes (Theb 1.9-10).

En todos los códices, salvo en cinco recentiores, se lee, sin embargo, 
Tyrios, lectura que han preferido Mueller, Garrod, Klotz, Mozley, Lesueur y 
Caviglia, a pesar de que Tyriis haya sido propuesto como corrección —en nota 
y con cautela— por Gronovius26. Y, en efecto, la intensidad hiperbólica de la 
sinécdoque inversa mediante la que los enteros montes sirven para referirse a 
la piedra de estos extraída para levantar las murallas de Tebas resulta, a nuestro 
juicio, mayor si el adjetivo Tyrius —que aquí equivale en cualquier caso a 
Thebanus a pesar de Barth27— se aplica, como sucede en la gran mayoría 
de los manuscritos, a aquellos y no a estas, como si el Citerón y el Teumeso 
hubieran sido obligados a deshacerse en sillares y encajarse en los muros por 

24	 Además de en este —el Parisinus Lat. 8051 —, entre los códices primarios figura igualmente 
pelagus en el Cantabrigiensis D. Iohannis Euangelistae D 12 y, como varia lectio, en el 
Parisinus Lat. 13046. 

25	 Ver A. Río Torres-Murciano, 2023.
26	 I. F. Gronovius, 1653, p. 375: Hic tamen malim Tyriis, ut ad muros referatur. Rectius quippe 

dices Thebanis muris accedere saxa quam saxa Thebana accedere muris, etsi eadem saxa 
alio loco bene possis dicere Thebana. Para los recentiores ver J. B. Hall, A. L. Ritchie y M. 
J. Edwards, 2007-2008, vol. 1, p. 1.

27	 C. Barth, 1664-1965, vol. 2, p. 12: Immane sane spatium e Phoenicia in Graeciam ad 
transferendos montes. Sed qui hoc possit, nec spatium moretur? Imo tota res magnidicentia 
pendet, longe sequente famula ratione. Quam quidem illius imperio strictius nemo poeta 
addixerit. [...] Legendum Tyriis: omnia erunt plana. Ha señalado Berlincourt, 2013, p. 362 
n. 64, que esta corrección fue planteada por Barth antes que por Gronovius, aun cuando las 
notas de aquel hayan sido publicadas con posterioridad a las de este.



47

Apuntes para una traducción de la Tebaida de Estacio

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

obra de la lira de Anfión28. Así, siguiendo el texto de Mozley, ha traducido 
Agudo el pasaje como sigue:

                                                    mediante qué melodía
hizo Anfíon acercarse a los montes tirios para fabricar
las murallas.

Y podría, quizás, intentarse una versión más literal:
con qué cantar mandó a los tirios montes Anfión que en los muros 
se entraran.

Los ejemplos estudiados hasta aquí muestran, primero, que hay algunos 
pasajes del poema más ambicioso de Estacio cuya interpretación sigue siendo 
discutida; y, segundo, que el establecimiento del texto latino continúa dando 
que pensar a pesar de —o gracias a— las ediciones recientes. Es, desde luego, 
perfectamente legítimo basar la traducción en una edición concreta señalando 
ocasionales discrepancias para los lugares en que las haya, como han hecho 
Traglia y Aricò con respecto a Klotz, Micozzi con respecto a Hill, Dorval 
Cardoso con respecto a Shackleton Bailey y Agudo con respecto a Mozley, e 
incluso aceptar el texto del editor sin intervenir sobre él salvo para corregir las 
erratas, como ha hecho Faranda Villa con el de Hill. Pero la existencia de las 
ediciones de Shackleton Bailey y de Hall —reseñables ambas por su tendencia 
a la enmienda ope ingenii—, y especialmente la de la segunda merced a la 
amplísima colación de manuscritos que su autor ha llevado a cabo, invita a 
reexaminar en profundidad el texto estaciano antes de traducirlo al español. 
De ahí podría acaso salir una edición bilingüe de la Tebaida con los textos 
latino y vernáculo careados a la manera en que lo están en las de Mozley, 
Shackleton Bailey, Lesueur, Traglia y Aricò, Faranda Villa, Micozzi y Dorval 
Cardoso, lo cual es algo que todavía se echa en falta en nuestra lengua.

Bibliografía
Agudo Cubas, Rosa María (trad.), Estacio. Tebaida, Madrid, Alianza, 2024.
Arjona, Juan de (trad.), La Tebaida por Publio Papinio Estacio traducida en 

verso castellano, 2 vols., Madrid, Viuda de Hernando, 1888.

28	 En el libro 12, en el que se encuentra el Tyrios... montes (693) contemplado ya por 
Gronovius, los troncos procedentes del Teumeso y la selva del Citerón ‘vienen’ a las piras 
de los tebanos: et iam / montibus orbatis, lucorum gloria, magnae / Teumesi venere trabes et 
amica Cithaeron / silva rogis (50-53). Otros paralelos con los que se ha sostenido la lectura 
mayoritaria pueden verse en Mueller, 1870, p. 3, Klotz, 1908, p. 1, Heuvel, 1932, p. 61 
—que prefiere Tyrios— y  Briguglio, 2017, p. 119 —que prefiere Tyriis.



48

Antonio Río Torres-Murciano

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

Augoustakis, Antony (ed. y trad.), Statius, Thebaid 8. Edited with an 
Introduction, Translation and Commentary, Oxford, Oxford University 
Press, 2016.

Barreda, Pere-Enric, Studia Statiana: estudios sobre la tradición española 
de la Tebaida de Estacio, tesis doctoral, Barcelona, Universidad de 
Barcelona, 1991.

---, La Tebaida de Publio Papinio Estacio traducida por Juan de Arjona, 
libros 1 y 2, en Parnaseo, 1996 <http://parnaseo.uv.es/Lemir/textos/teba.
html>. Fecha de consulta: 21-VIII-2024.

Barth, Caspar von (ed.), P. Papinii Statii quae extant, 3 vols., Zwikau, 
Göpner, 1664-1665.

Berlincourt, Valéry, Commenter la Thébaïde (16e-19e s.). Caspar von Barth 
et la tradition exégétique de Stace, Leiden/Boston, Brill, 2013.

Bernalte Calle, Antonio M. (trad.), Publio Papinio Estacio. Aquileida. Texto 
bilingüe. Introducción, traducción y notas, Sevilla, Padilla Libros, 2016.

Briguglio, Stefano (ed. y trad.), Fraternas acies. Saggio di commento a 
Stazio, Tebaide, 1, 1-389, Alessandria, Edizioni deli’Orso, 2017.

--- (ed. y trad.), La notte di Argo. Commento a Stazio, Tebaide, 1, 390-720, 
Alessandria, Edizioni deli’Orso, 2020.

Castro, Adolfo de (ed.), Curiosidades bibliográficas, Madrid, Rivadeneyra, 
1855.

Cátedra, Pedro (ed.), Enrique de Villena. Traducción y glosas de la Eneida. 
Libros I-III, Madrid, Fundación José Antonio de Castro, 1994.

Caviglia, Franco (ed. y trad.), P. Papinio Stazio. La Tebaide. Libro I. 
Introduzione, testo, traduzione e note, Roma, Edizioni dell’Ateneo, 1973.

Criado, Cecilia (ed. y trad.), P. Papinius Statius. Thebais. Liber primus, en 
Thebarum Fabula. Biblioteca Digital del Mito Tebano, 2019 <http://
thebarumfabula.usc.es/exist/apps/bibliotheca/Statius-Thebais-1.xml>. 
Fecha de consulta: 16-VIII-2024.

Cristóbal, Vicente, «Juan de Arjona y Gregorio Morillo, traductores de 
Estacio», en Fidus interpres. Actas de las Primeras Jornadas Nacionales 
de Historia de la Traducción, eds. Julio César Santoyo et. al., León, 
Universidad de León, 1987, vol. I, pp. 38-44. 



49

Apuntes para una traducción de la Tebaida de Estacio

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

Dewar, Michael (ed. y trad.), Statius. Thebaid IX. Edited with an English 
Translation and Commentary, Oxford, Clarendon Press, 1991.

Dorval Cardoso, Leandro (ed. y trad.), A Tebaida de Públio Papínio Estácio: 
introdução, tradução e comentários (cantos I-V), tesis doctoral, 3 vols., 
Araraquara, Universidade Estadual Paulista «Júlio de Mesquita Filho», 
2018.

Faranda Villa, Giovanna (trad.), Stazio. Tebaide, 2 vols., Milán, Rizzoli, 
1998.

Garrod, Heathcote W. (ed.), P. Papini Stati Thebais et Achilleis, Oxford, 
Clarendon Press, 1965.

Gervais, Kyle (ed. y trad.), Statius, Thebaid 2. Edited with an Introduction, 
Translation, and Commentary, Oxford, Oxford University Press, 2017.

Geymonat, Mario (ed.), P. Vergili Maronis Opera, 2º ed., Roma, Edizioni di 
Storia e Letteratura, 2008.

Gronovius, Johannes Fredericus (ed.), P. Papinii Statii opera, Ámsterdam, 
Elzevir, 1653.

Hall, John B., Ritchie, Annabel L., and Edwards, Michael J.  (ed. y trad.), P. 
Papinius Statius. Thebaid and Achilleid, 3 vols., Newcastle, Cambridge 
Scholars Publishing, 2007-2008.

Heuvel, Herman (trad.), Publii Papinii Statii Thebaidos liber primus versione 
Batava commentarioque exegetico instructus, Zutphen, Nauta, 1932.

Hill, Donald E. (ed.), P. Papini Stati Thebaidos libri XII, 2ª ed., Leiden / 
Nueva York / Colonia, Brill, 1996.

Joyce, Jane W. (trad.), Statius. Thebaid: A Song of Thebes, Ithaca/Londres, 
Cornell University Press, 2008.

Kline, Anthony S. (trad.), Statius: The Thebaid, en Poetry in Translation, 
2013 <https://www.poetryintranslation.com/klineasstatiusthebaid.php>. 
Fecha de consulta: 21-VIII-2024.

Klotz, Alfred (ed.), P. Papini Stati Thebais, Leipzig, Teubner, 1908.

León Bendicho y Qüilty, Javier de (trad.), Los Argonautas, poema latino de 
C. Valerio Flacco, traducido en versos castellanos e ilustrado con notas, 
3 vols., Madrid, Viuda de Aguado, 1868-1869.



50

Antonio Río Torres-Murciano

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

Lesueur, Roger (ed. y trad.), Stace. Thébaïde, 3 vols., Paris, Les Belles 
Lettres, 1990-1994.

Lida de Malkiel, María Rosa, «La General estoria: notas literarias y 
filológicas (I)», Romance Philology, 12/2, Berkeley, University of 
California Press, 1958, pp. 111-142.

López Moreda, Santiago, (trad.), Valerio Flaco. Las Argonáuticas, Madrid, 
Akal, 1996.

Marcos, Juan José (ed. y trad.), P. Papinius Statius. Thebais. Liber septimus, 
en Thebarum Fabula. Biblioteca Digital del Mito Tebano, 2019 <http://
thebarumfabula.usc.es/exist/apps/bibliotheca/Statius-Thebais-7.xml>. 
Fecha de consulta: 21-VIII-2024.

--- (ed.), Papinio Estacio. Los siete contra Tebas (la Tebaida), Algete, Mestas, 
2019.

Markland, Jeremiah (ed.), P. Papinii Statii Silvarum libri quinque, Londres, 
Bowyer, 1728.

Martínez Zepeda, Baruch (ed.), P. Papinius Statius. Thebais. Liber quintus, 
en Thebarum Fabula. Biblioteca Digital del Mito Tebano, 2019 < http://
thebarumfabula.usc.es/exist/apps/bibliotheca/Statius-Thebais-5.xml>. 
Fecha de consulta: 16-VIII-2024.

Meineke, Augustus (ed.), Strabonis Geographica, Leipzig, Teubner, 1877.

Melville, A. D. (trad.), Statius: Thebaid, Oxford, Clarendon Press, 1992.

Menéndez Pelayo, Marcelino, Biblioteca de traductores españoles, vol. 1, 
Santander, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1952.

Micozzi, Laura (ed. y trad.), Stazio. Tebaide, Milano, Mondadori, 2010.

--- (ed. y trad.), P. Papinius Statius. Thebaidos liber IV, Florencia, Le Monnier, 
2019.

Morata, Jesús M. (ed.), La Tebaida de Juan de Arjona según el manuscrito 
de Ripoll, en página web del editor, 2008 <https://jesusmorata.es/wp-
content/uploads/2018/08/LA_TEBAIDA_DE_ESTACIO.pdf>. Fecha de 
consulta: 14-VIII-2024.

Mozley, John H. (ed. y trad.), Statius with an English Translation, 2 vols., 
Londres/Nueva York, Heinemann/Putnam, 1928.



51

Apuntes para una traducción de la Tebaida de Estacio

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 37-51, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII777

Mueller, Otto (ed.), P. Papini Stati Thebais et Achilleis cum scholiis, Leipzig, 
Teubner, 1870.

Parkes, Ruth (ed.), Statius, Thebaid 4. Edited with an Introduction, Translation 
and Commentary, Oxford, Oxford University Press, 2012.

Río Torres-Murciano, Antonio (trad.), Valerio Flaco. Argonáuticas, Madrid, 
Gredos, 2011.

---, «Ire per illicitum pelagus. Nota a Estacio, Tebaida I 223», Emerita, 91/2, 
Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2023, pp. 317-
326.

Ross, Charles S. (trad.), Publius Papinius Statius. The Thebaid: Seven Against 
Thebes, Baltimore/Londres, The Johns Hopkins University Press, 2004.

Rupprecht, Hermann (trad.), Statius. Thebais. Die Sieben gegen Theben, 
Mitterfels, Stolz, 2000.

Shackleton Bailey, David R., «On Statius’ Thebaid», Harvard Studies in 
Classical Philology, 100, Cambridge, MA, Harvard University Press, 
2000, pp. 463-476.

Shackleton Bailey, David R. (ed. y trad.), Statius, 3 vols., Cambridge, MA/
Londres, Harvard University Press, 2003.

Schönberger, Otto (trad.), Publius Papinius Statius. Der Kampf um Theben, 
Würzburg, Königshausen & Neumann, 1998.

Traglia, Antonio y Aricò, Giuseppe (ed. y trad.), Opere di Publio Papinio 
Stazio, Turín, Utet, 1980.

Venini, Paola (ed. y trad.), P. Papini Stati Thebaidos liber undecimus. 
Introduzione, testo critico, commento e traduzione, Florencia, La Nuova 
Italia, 1970.

Villalba Álvarez, Joaquín (trad.), Silio Itálico. La Guerra Púnica, Madrid, 
Akal, 2005.

White, Heather, «Notes on Statius’ Thebaid», Myrtia, 22, Murcia, Universidad 
de Murcia, 2007, pp. 331-339.

Zissos, Andrew, «Reception of Valerius Flaccus’ Argonautica», International 
Journal of the Classical Tradition, 13/2, Nueva York, Springer, 2006, pp. 
165-185.





FILOSOFÍA





55
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo 
S. J. (La Plata, 1669)

Logical Mirages in a Modal ‘Square’ from Andres de Pardo S. 
J. (La Plata, 1669)

Juan Manuel Campos Benítez
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla (México)

juancamposb@hotmail.com

Fecha de recepción: 2-8-2024
Fecha de aceptación: 23-9-2024

Resumen
En este artículo exponemos un cuadrado modal propuesto por Andrés de 
Pardo en 1669, que a simple vista presenta algunas diferencias con cuadrados 
del mismo tema. Primero ofrecemos una breve introducción histórica de la 
lógica modal medieval para ubicar el origen del cuadrado, los elementos 
lógicos presupuestos y luego exponemos la teoría lógica de la modalidad. 
El resultado al que llegamos nos hace dudar sobre si el cuadrado que ofrece 
Pardo es realmente un cuadrado, y destacamos varios elementos novedosos 
que no están presentes en los lógicos medievales y que resaltan su originalidad 
en el reordenamiento de los elementos del cuadrado.

Palabras clave: Pardo, cuadrado de oposición, cuadrado modal, octágono

Abstract 
In this paper we present a modal square proposed by Andrés de Pardo in 
1669, and which at first glance presents some differences with squares of the 
same subject. First, we offer a brief historical introduction of medieval modal 



56

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

logic to trace the origin of the square and the logical assumptions. Then we 
present the logical theory of modality. The result we arrive at makes us doubt 
whether the square that Pardo offers is really a square. We highlight several 
novel elements that are not present in medieval logicians and that highlight his 
originality at the arrangement of the elements of the square.

Keywords: Pardo, square of opposition, modal square, octagon.

1. Introducción
En el presente artículo queremos exponer con cierto detalle un cuadrado modal 
presente en la obra de Andrés de Pardo, sacerdote jesuita potosino, quien 
escribió su Disputationes in uniuersam Aristotelis philosophorum principis 
dialecticam, terminado en 1669 y conservado en el Archivo Diocesano Santos 
Taborga, en Sucre. El manuscrito es de difícil lectura debido a las numerosas 
abreviaturas que contiene, pero es de esperar su pronta transcripción y 
publicación. Por esa razón me limito a exponer en detalle el tercer cuadrado, 
pues son tres los que ofrece Pardo: uno para las oraciones categóricas que 
constituye el cuadrado tradicional aristotélico y dos para oraciones modales 
de dicto en su forma singular y en su forma cuantificada. Será necesario dar 
detalles del cuadrado tradicional aristotélico y del cuadrado modal medieval 
del siglo XIII para entender mejor a Pardo.

La lógica medieval hizo contribuciones importantes y su historia es 
compleja, pues tuvo varias fuentes: aristotélicas, estoicas, y aportaciones desde 
el mundo musulmán y judío, incluyendo elementos novedosos que fueron 
asimilándose poco a poco1. En la Edad Media latina tenemos aportaciones 
importantes ya desde el siglo XII con Pedro Abelardo, Juan de Salisbury y 
otros, y se conservan varios manuscritos anónimos. En algún momento y 
como resultado de varios desarrollos previos, la lógica se plasmó en manuales 
o pequeños tratados, el más famoso de los cuales fue el escrito por Pedro 
Hispano en el siglo XIII, Tractatus o Summule logicales. En el mismo periodo 
encontramos las Introductiones in logicam, de William de Sherwood, la 
Logica o Summa lamberti de Lamberto de Auxerre, y un opúsculo que nos 
servirá mucho en este estudio, De propositionibus modalibus, atribuido a 

1	 En Persia, por ejemplo, «Avicena construyó entonces una teoría detallada de la inferencia 
silogística a partir de proposiciones temporalmente modalizadas», ver A. Prior, 1976, p. 67.   



57

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Tomás de Aquino. En Sherwood y en Pedro Hispano encontramos también 
un tratamiento similar de las proposiciones modales, pero en el pseudo-Tomás 
habrá algo novedoso, como veremos, que nos ayudará a entender mejor a 
Andrés de Pardo. 

La lógica tuvo un desarrollo tal que en algún momento tuvo que dividirse 
su enseñanza. Hubo varias razones para esto. Una de ellas fue el contenido 
filosófico de dichos textos. Por una parte, los textos de lógica servían también de 
comunicación y crítica entre los lógicos y filósofos, pues había cosas en las que 
no todos estaban de acuerdo. Así lo expresa, por ejemplo, Buridan cuando dice en 
el prólogo de sus Summulae de dialectica que, si bien comenta a Pedro Hispano, 
también añade cosas y en ocasiones tendrá que opinar diferente2. Eso harán los 
comentadores de Pedro Hispano, añadiendo u omitiendo, e incluso modificando, 
distinciones respecto a los diversos temas que tratan, y desarrollando las teorías 
expuestas, lo cual explica el aumento en volumen de los textos de lógica3. Por 
otra parte, se requerían textos que fueran preparando al estudio de cualquier 
ciencia o disciplina, con especial atención al estudio de la teología. La lógica, 
junto con la gramática y la retórica, era parte del plan de estudios en la facultad 
de artes; estudiar súmulas era el comienzo al estudio de cualquier ciencia. 

Las súmulas o pequeños tratados recogían las aportaciones lógicas 
e incluían el estudio de la modalidad: los modos en que una proposición 
puede ser verdadera o falsa desde el primer tratado, a la par con el estudio 
de la cuantificación y el cuadrado de oposición. Una de las fuentes para el 
estudio de la modalidad fue Aristóteles y tendremos un aspecto complejo 
que involucra los modos y los cuadrados que presentamos. Las súmulas 
corresponden a lo que hoy se enseña como lógica formal, incluyendo la lógica 
proposicional, cuantificación, silogística y lógica modal, más la enseñanza 
de las aportaciones medievales como las proprietates terminorum (apelación, 
suposición, ampliación, restricción). En algún momento la lógica se «dividió», 
es decir, se enseñaban dos lógicas, la mayor y la menor4. Una causa fue la 

2	 «exponendum et supplendum, immo etiam et aliter aliquando quam ipse dixerit et scripserit 
dicendum et scribendum, prout mihi uidebitur oportunum», ver Summulae de dialectica, 
Tratado 1, cap. 1. 

3	 Por ejemplo, la llamada suposición natural, que será eliminada o redefinida por autores como 
Ockham, Alberto de Sajonia o Jean Buridan. También hubo desarrollos de la conversión de 
las oraciones extendidas a oraciones modales realizados por Ockham (1974, Parte 2, cap. 24 
y ss.) y continuadores.

4	 «Al lado de la cátedra de Súmulas o de Prima de lógica hay la de Vísperas o Lógica Magna, 
donde se explican los tratados del Organon precedidos de la Isagoge de Porfirio», ver V. 



58

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

complejidad que alcanzó y la dificultad para aprenderla, lo cual motivó dos 
respuestas, una de ellas exagerada, eliminar la lógica medieval del plan de 
estudios, la otra, pulirla, limar asperezas para hacerla accesible al estudiante. 
El humanismo renacentista no gustaba de la lógica medieval, tan llena de 
formalismo, y prefería la aristotélica. 

Autores del siglo XVI, como los novohispanos Alonso de la Veracruz y 
Tomás de Mercado, escriben obras lógicas que corresponden a las súmulas 
(Recognitio summularum, Commentarii lucidissimi in textum Petri Hispani) y 
obras que corresponden a la lógica magna (Dialectica resolutio e In logicam 
magnam Aristotelis commentarii). Hubo un auge de la lógica mayor y poco a 
poco decayó el estudio de las súmulas, aunque se consideraban importantes 
para entender al Estagirita y algunos presentan un compendio de ellas al 
inicio de su obra. Antonio Rubio publica su lógica magna, Commentarii in 
uniuersam dialecticam Aristotelis, conocida también como Logica mexicana, 
y en su edición de 1610 y 1613 aparece con el título Commentariorum in 
uniuersam Aristotelis dialecticam magnam et paruam5.  Es decir, quizá 
agregó algo de lógica formal para el mejor entendimiento de su libro, pero 
enfatizando su carácter aristotélico. No es exagerado decir que la obra de Pardo 
recoge elementos sumulísticos y elementos aristotélicos, probablemente con 
predominio de los últimos. 

1.1.	 La posibilidad y la contingencia
Aquí encontramos una situación que resume muy bien Simo Knuuttila:

En la traducción latina de De interpretatione hecha por Mario Victorino y que 
fue utilizada por Boecio, los dos términos de Aristóteles para «posible» fueron 
traducidos por los términos latinos ‘possibile’ y ‘contingens’ y que Boecio 
consideró como sinónimos. Esta fue la noción usual en la lógica medieval 
temprana y se puede encontrar todavía en los cuadrados de oposición para los 
modos que presentan William de Sherwood y Pedro Hispano a mediados del 
siglo trece. No obstante, ya desde el siglo doce hubo intentos de dar significados 
separados a estas dos palabras6.

Muñoz Delgado, 1972, p. 71. Más adelante conjetura que tal vez las súmulas de ese tiempo 
eran una ‘mera’ introducción al Estagirita. Algo parecido sugiere Redmond (2020, p. 68), 
hablando de los tiempos de Espinoza Medrano (†1688): «Gran parte de la lógica formal se 
había reducido a un compendio de las Summulae logicales de Pedro Hispano (m. 1277), 
llamado la lógica “menor”, que fue vista como sección prefatoria de la lógica».

5	 Reporta W. Redmond, 2020, p. 235.
6	 Knuutila, en Kretzmann, Kenny y Pinborg, 1982, p. 342.



59

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

En efecto, los autores medievales mencionados (Hispano, Sherwood y 
pseudo-Aquino) consideran que ‘posible’ y ‘contingente’ son intercambiables; 
luego, donde aparezca uno de ellos podemos sustituirlo por el otro. Sin embargo, 
hay autores que no están completamente de acuerdo con esa equiparación. 
Ya en el siglo XII, Juan de Salisbury dice que posible ya no se entiende 
como contingente sin más, tomando ‘contingente’ en el sentido aristotélico7, 
donde una proposición contingente es posible siempre y cuando su opuesta 
también sea posible. Es decir, ambas son posibles, y por eso se le llamaba 
«doble posibilidad». En el siglo XIV, Jean Buridan también tiene sus dudas y 
distingue dos sentidos de contingencia, uno de los cuales no es consistente con 
la necesidad, por eso omite a la contingencia en su tratamiento8, y en nuestro 
mundo novohispano, Tomás de Mercado dice que hay cierta violencia en esa 
equiparación9.

Esto nos obliga a escudriñar la posibilidad desde un punto de vista 
ontológico, metafísico, pero en tanto permanezcamos en el aspecto lógico, con 
sus analogías con el cuadrado aristotélico, podemos eliminar la contingencia 
de nuestro tratamiento. Tomaremos esto al pie de la letra y omitiremos el 
modo contingente de nuestra exposición. No es la economía nuestra única 
motivación para hacer esto.

La imposibilidad, el tercer modo que ofrecen nuestros autores, también 
es omitible y las razones pueden entenderse. Decir que algo es imposible, 
digamos comer y silbar a la vez, es afirmar que no es posible comer y silbar 
a la vez. Pero ya contamos con el modo posible y la negación, así que 

7	 «Sic et in eo quod dicitur contingens, aliquatenus derogatum est ei, quod apud Aristotelem 
obstinebat. Jam enim nequaquam contingens possibili comparatur, hoc tamen in tractatu 
modalium sensisse visus est», ver Juan de Salisbury, Metalogicus, lib. III, cap. 4, p. 0901B.

8	 «De contingenti autem sciendum est quod aliquando ‘contingens’ accipitur large, et tunc 
synonyme se habet cum ‘possibile’, et aliquando accipitur stricte, quod uocamus ‘contingens 
ad utrumlibet’, et est species ‘possibilis’ distincta contra necessarium». Y agrega que no 
tratará la contingencia quedándose con los tres modos restantes: «Sed de isto contingenti, 
(…) dimittemus pro nunc, quia propositiones de istis modis non habent proprie oppositiones 
nec aequipollentias ad propositiones de aliis modis», ver Buridan, Tratado1.8.5

9	 T. de Mercado, 1571, lib. III, Cap. iv, lección segunda: «At circa secundum modum l. 
contingens aduertito, dupliciter sumi, uno modo generaliter, & uulgariter, pro eo quod potest 
esse, & non esse ut me cras scribere (…). Sic de illo nulla penitus hic fit mentio. Alio modo 
contingens est, quodcumq; esse potest, quomodo libet siue contingenter, siue necesario: 
ita ut contingens sit omne, quod non est impossibile. In quo & contingentia, & necessaria 
clauduntur. In hac acceptione satis (meo iudicio) termino uiolenta introducunt eum huc 
summulistae, & conuertitur cum possibili», p. 60.  



60

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

podemos omitir «imposible» sin tantas complicaciones como en el caso 
de la contingencia. Notemos de paso que la imposibilidad es una forma de 
necesidad, como diciendo que lo imposible no puede ser, que es necesario que 
no sea, y la contingencia una forma de la posibilidad. Nos quedamos, pues, 
con dos modos principales o básicos, la posibilidad y la necesidad10.  

2.	 Oración y negación, cuantificación y modos 

2.1.	 Negaciones externa e interna en oraciones singulares

Comenzaremos con las cosas más sencillas, la noción básica de oración, que 
incluye sujeto y predicado, como en la siguiente:

	 sujeto	  predicado
	 Pedro	 disputa

Cualquier oración con esta forma puede transformarse en una oración con 
sujeto-cópula-predicado:

	 sujeto	 - 	 cópula	 -	 predicado
	 Pedro		  está		  disputando11

Y la podemos negar de dos maneras, la primera es muy intuitiva, y me 
parece la más natural; consiste en negar el predicado, o la cópula, así que 
tendremos estos dos casos:

	   Pedro no disputa
Pedro no está disputando

La segunda manera es negar la oración desde el principio, antes de la oración, 
así:
	    No es el caso que Pedro disputa

No es cierto que Pedro está disputando

Vamos a llamarle negación «interna» a la primera y negación «externa» 
a la segunda, así que tendremos dos tipos de negación que, en nuestros 

10	 Aunque hay cuadrados con un solo modo en cada extremo, como el que encontramos en un 
comentario al Hispano (ca. 1300), por Robert Anglicus, ver U. O’Meadhra, 2012, p. 305.

11	 Uso ‘estar’ como cópula por su naturalidad y uso en lenguaje ordinario, aunque la cópula 
tradicional la constituye el verbo ‘ser’. Podría decir «Pedro es un corredor», «Pedro es alguien 
que corre», pero tendría que hacer explícita la presencia de un cuantificador particular para 
el predicado, lo cual complicaría mi presentación. Agradezco esta observación a un revisor 
anónimo.



61

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

ejemplos, son equivalentes, dicen lo mismo y son verdaderas o falsas bajo 
las mismas condiciones. Esto puede parecer superfluo al lector, pues, si dicen 
lo mismo, ¿para qué complicarse con tales distinciones? Si dicen lo mismo, 
podemos prescindir de alguna de ellas. Esto es cierto y, como dije, en el 
lenguaje coloquial tendemos a privilegiar la negación interna. Pero cuando 
las oraciones involucren otros elementos, nos serán de mucha utilidad. 

Vamos a abreviar nuestra oración «Pedro disputa» con la letra mayúscula 
D, y la negación externa con una tilde «~», así que la oración «no es el caso 
que Pedro dispute» quedaría así:

~D

y por el momento no trataremos la negación interna, aunque si el lector 
insistiera en una manera de simbolizarla le ofrecería esta: «D~», y en su 
momento veremos que el asunto es algo más complejo; ‘D’, a propósito, 
podría simbolizar también cualquier oración, y en cuyo caso le llamaríamos 
«dicho». El lector notará que estamos usando la misma letra para cosas 
distintas, espero, sin embargo, que esta ambigüedad desaparezca según el 
contexto. 

2.2.	 Clasificación de los modos

Vayamos con los modos. Un modo, dicen los medievales, es una modificación 
hecha a una cosa, como cuando, si tenemos la oración de la forma sujeto-
cópula-predicado, 

	 Sujeto	 -	 cópula	 -	 predicado
	 Un hombre	 está	 corriendo

podemos modificar o cualificar el sujeto con un adjetivo y el predicado con un 
adverbio, como en esta oración, donde la modificación está en cursivas:

Un hombre blanco        está        corriendo velozmente

Pero, dicen los tres medievales, la modificación propiamente dicha es la 
modificación de la relación entre el sujeto y el predicado, la «composición» 
(así le llaman) entre el sujeto y el predicado, como cuando decimos que la 
relación entre Pedro y la acción de disputar es posible, contingente, imposible 
o necesaria. Tenemos, pues, cuatro modos. Volveremos a esto, ya que 
primero debemos establecer la relación entre los modos y la cuantificación.  



62

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

2.3. 	 La cuantificación y el cuadrado modal medieval

Comencemos con las relaciones de cuantificación a manera de esquemas, es 
decir, todavía no usaremos oraciones cuantificadas, sino su armazón lógica 
expresada en la cuantificación, como en este cuadrado incompleto:

Cuadrado 1
A E

I O

Todo Ninguno

Alguno Alguno… no

Es incompleto pues sus extremos (usualmente expresados por las letras A, 
E, I y O) no son proposiciones propiamente dichas, pero pueden convertirse 
en proposiciones. Por ejemplo, las oraciones tipo A, E, I y O quedan así en el 
siguiente cuadrado: 

Cuadrado 2
A E

I O

Todo hombre corre Ningún hombre corre

Algún hombre corre Algún hombre no corre      

Volvamos a los cuatro modos, los medievales los presentan en un cuadrado 
de oposición similar al cuadrado 1 de oposición de oraciones categóricas con 
la cuantificación usual: todos, ninguno, alguno y alguno no.  Lo mismo pasa 
en el cuadrado modal, con expresiones que no son una oración, sino esquemas, 
como en el cuadrado 1:

Cuadrado 3

 

Necesario Imposible 

Posible Posible... no

El cuadrado modal lo muestra Pedro Hispano en el Tratado 1 de sus Tractatus 
o Summule logicales:



63

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Cuadrado 4
 Pedro Hispano

Donde, a diferencia del cuadrado tradicional, tenemos cuatro expresiones en 
cada extremo, con la salvedad de que dichas expresiones son equivalentes, 
expresan lo mismo, y por eso pueden reducirse.

2.4. Las expresiones mnemotécnicas
En un opúsculo atribuido a Tomás de Aquino encontramos letras 
mnemotécnicas para un cuadrado en cuyos cuatro extremos tenemos cuatro 
esquemas modales de oraciones (i.e. expresiones incompletas que pueden 
«llenarse» para formar oraciones) equivalentes. Son modales, pues, en lugar 
de cuantificadores (‘todo’, ‘algún’) tenemos modos (‘necesario’, ‘posible’). 
Los modos expuestos son cuatro: posible, contingente, imposible, necesario. 
En cada extremo tendremos los cuatro modos, en ese orden, pero los cuatro 
modos serán equivalentes entre sí según la negación o ausencia de la negación 
que cada uno exhiba. Cada extremo con sus cuatro esquemas será designado 
por una palabra cuyas vocales indican las negaciones (o su ausencia) antes y 
después del modo. 



64

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Sea M el modo, podemos tenerlo:

	 (a)  sin ninguna negación	 a.  M
	 (e) con una negación pospuesta	 e.  M ∼
	 (i) con una negación antepuesta	 i.  ∼M
	 (u) con la negación antepuesta y pospuesta	 u. ∼M∼
Si tenemos un modo M y colocamos una negación antes, tendremos su 
contradictorio; si colocamos la negación después, tendremos su contraria (o 
subcontraria); y si la colocamos antes y después tendremos su subalterna (o 
subalternante)12.

Notemos que pasa lo mismo con la cuantificación, sea Q el cuantificador 
y aprovechando las letras de arriba (los medievales no lo hacen; hasta 
donde llega mi conocimiento, esas vocales en cuatro expresiones aparecen 
por primera vez en el cuadrado modal de pseudo-Aquino), así tendremos 
expresiones análogas:

	 (a)  sin ninguna negación	 a.  Q
	 (e) con una negación pospuesta	 e.  Q ∼
	 (i) con una negación antepuesta	 i.  ∼Q
	 (u) con la negación antepuesta y pospuesta	 u. ∼Q∼

Con estas negaciones podemos establecer las relaciones usuales del 
llamado cuadrado de oposición aristotélico13 a manera de equivalencias, pero, 
antes de seguir, permítame el lector explicitar lo que las letras ‘M’ y ‘Q’ arriba 
quieren decir. 

M expresa los modos en que los autores medievales del siglo XIII (Pedro 
Hispano, William de Sherwood y el pseudo-Tomás) los ubican en un cuadrado 
de oposición. Hablan de cuatro modos y en este orden: posible, contingente, 
imposible, necesario, así que M se puede substituir por cualquiera de ellos. 

12	 «Negatio in modalibus praeposita modo facit aequipollere suo contradictorio, ut non 
necesse est esse, et possibile est non esse aequipollent; negatio uero apposita dicto facit 
aequipollere contrario: negatio uero apposita utrique, subalterno», pseudo-Tomás, 2014, 
versión electrónica sin paginación. 

13	 «Sciendum ergo, quod quodlibet signum aequipollet suo contradictorio cum negatione 
praeposita. Similiter quodlibet signum aequipollet suo subalterno cum negatione praeposita 
et postposita. Similiter omne signum uniuersale aequipollet suo contrariocum negatione 
postposita», Sherwood, 1995, p. 28.



65

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Esto nos resulta en dieciséis expresiones o esquemas modales, y son los que 
Pedro Hispano, con otros, exhibe en el cuadrado modal 4, arriba. En cierto 
sentido M y Q funcionan como metavariables, es decir, expresiones generales 
que pueden sustituirse por otras menos generales. En nuestro caso, M puede 
sustituirse por los cuatro modos y Q por los dos cuantificadores, universal y 
particular14.

El pseudo-Tomás estableció unas palabras para ubicar negaciones en 
los cuatro modos, amabimus, edentuli, iliace, purpurea, donde las vocales 
corresponden a lo que hemos descrito arriba15.  

2.5. Modalidad de dicto y modalidad de re

Ahora bien, para «llenar los huecos» que tienen los esquemas modales necesitamos 
nuestro dicho D, digamos «Pedro disputa».  Podemos tomar D como sujeto y el 
modo posible como predicado, y una manera natural de decirlo es:

	 sujeto	 cópula	 predicado
	 Que Pedro dispute	 es	 posible

O bien podemos ubicar al modo dentro del dicho, de manera adverbial:

	 sujeto	 cópula	 predicado
	 Pedro	 posiblemente	 disputa

Y se denominan modalidad de dicto, o composita, y modalidad de re o 
divisa, respectivamente16, y encontramos que, si queremos rellenar el cuadrado 

14	 M y Q son instancias de la misma cosa, y lo mismo ocurre con otros operadores (epistémicos, 
doxásticos, temporales, deónticos, etcétera) en una teoría más abstracta que cubre todos 
estos casos. Se trata de la Teoría de la cuaternalidad, «de la cual los cuadrados clásicos de 
oposición son casos especiales», Gottschalk 1953, p. 193.  

15	 «Primus amabimus, edentulique secundus. tertius illiace, purpurea reliquos. destruit u totum 
sed a confirmat utrumque, destruit e dictum, destruit i que modum (figura)», ver Aquino, 2014. 
Todas las citas del pseudo-Aquino provienen de ahí. Llamo la atención del lector sobre la 
última palabra (figura) que aludiría al cuadrado modal de oposición, pero que no está presente 
en esta edición. Hay cuadrados en el Hispano y en Sherwood, y, de haber un manuscrito 
perdido del pseudo-Aquino, conjeturo que tendría esas palabras mnemotécnicas amabimus… 
etc. En las ediciones modernas de Buridan (2001) traducidas, como la hecha por Gyula 
Klima, tampoco aparecen cuadrados u octágonos, aunque Klyma los reconstruye eficazmente. 
Tampoco hay figuras en la edición y traducción de la Perutilis logica y las Quaestiones in 
artem ueterem de Alberto de Sajonia, ambas realizadas por Ángel Muñoz García en 1988. 

16	 «Propositionum autem modalium quaedam est de dicto, quaedam est de re. Modalis de dicto 
est, in qua totum dictum subiicitur et modus praedicatur, ut Socrates currere est possibile; 
modalis de re est, in qua modus interponitur dicto, ut Socratem possibile est currere».



66

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

modal, necesitamos hacerlo con modales de dicto o modales de re.  Esto no 
aparece en los cuadrados del Hispano ni de Sherwood, y aunque en el texto del 
pseudo-Aquino se menciona una figura17, i.e. un cuadrado, tampoco se puede 
apreciar en el texto. 

Las oraciones modales de re siguen la cuantificación ordinaria. Pueden 
ser singulares, como en nuestro ejemplo arriba, pueden ser indefinidas (con 
término común, pero sin cuantificación, como homo currit), pueden ser 
particulares o universales18. Un ejemplo de una universal es este:

omnem hominem possibile est currere

El autor equipara la necesidad con la cuantificación universal y la 
posibilidad con la cuantificación particular19, así que su ejemplo es una 
oración universal por el dicho y particular por el modo, pero podemos intuir 
las posibles combinaciones, que serían cuatro. Y si tomamos las versiones 
negativas, tendríamos una figura con ocho extremos. Pero recordemos que 
esto no está en el texto, solo un ejemplo que muestra una combinación que 
resultará en octágonos en el siguiente siglo, con Buridan20. 
	 DICHO	 MODO	 DICHO	 MODO
	 Universal	 Universal	 Universal	 Universal neg.
	 Universal	 Particular	 Universa	 Particular neg.
	 Particular	 Universal	 Particular	 Universal neg.
	 Particular	 Particular	 Particular	 Particular neg.

Podemos ejemplificar el esquema anterior con oraciones modales de re y 
esto nos ayudará a entender mejor el cuadrado de Pardo que nos interesa. Lo 
que domina en las oraciones modales de re es el cuantificador al inicio de las 
oraciones, abarcando el predicado afectado por el modo21. Se pueden aplicar 

17	 «Ut patet in sequenti figura dice hablando de la contradictoria de necesse est esse». 
18	 «Modalis autem de re diiudicatur: uniuersalis, particularis, indefinita uel singularis 

secundum subiectum dicti, sicut de propositionibus de inesse». 
19	 «Attendendum est autem quod necessarium habet similitudinem cum signo uniuersali 

affirmativo, (...); impossibile cum signo uniuersali negativo (...). Contingens uero et 
possibile similitudinem habent cum signo particulari (...)». 

20	  Tres octágonos: uno para predicados cuantificados, otro para términos oblicuos y uno para 
proposiciones modales de re cuantificadas. Este último el que nos interesa. Como dije, los 
octágonos no aparecen en la traducción de Buridan, pero pueden encontrarse, los tres, en 
Stephen Read, 2012, pp. 100, 102, 106, publicado en J. Béziau y D. Jacquette, 2012.

21	 Conversamente, lo que domina en las modales de dicto es el modo, p. e.: «Que todo hombre 
corra es posible»; no se pueden aplicar directamente las reglas de la cuantificación.



67

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

las reglas ordinarias de la cuantificación, por eso dice el pseudo-Aquino 
que funciona como en las oraciones de inesse o asertóricas. Estas oraciones 
ejemplifican el esquema de arriba, ambos son octágonos:

	 Todo hombre necesariamente corre	 Todo hombre necesariamente no corre
	 Todo hombre posiblemente corre	 Todo hombre posiblemente no corre
	 Algún hombre necesariamente corre	 Algún hombre necesariamente no corre
	 Algún hombre posiblemente corre	 Algún hombre posiblemente no corre

A todas estas oraciones podemos aplicar reglas de cuantificación, por ejemplo, 
si todo hombre necesariamente corre, y Pedro es hombre, entonces podemos 
afirmar que Pedro necesariamente corre. Las oraciones de este esquema siguen 
también las oposiciones usuales del cuadrado (y una «oposición» que no está 
en el cuadrado y que veremos en su momento). Por ejemplo, las oraciones del 
primer renglón son contrarias absoluta o completamente, pues se oponen tanto 
por el cuantificador universal como por el modo necesario. Las oraciones 
inferiores, línea 4, tanto la afirmativa como la negativa, son subalternas de 
las superiores, tanto por el cuantificador como por el modo. Y así podemos 
indicar las relaciones de cada oración con las demás. 

3. Los cuadrados modales 

3.1. El cuadrado modal singular

Si acordamos prescindir de la contingencia y de la imposibilidad y representar 
los modos con N para necesario, P para posible y D para el dictum, el cuadrado 
modal quedará así, donde utilizaremos colores para las relaciones lógicas22: 
azul para las contrarias, flecha negra para subalternas, flecha de doble dirección 
para equivalencia, rojo para contradictorias y verde para subcontrarias. Así, 
pues, tenemos: 

22	 Siguiendo una sugerencia de J. Béziau, 2012, p. 12, hay otra manera de ilustrar las relaciones: 
consiste en usar una línea continua, una línea punteada, otra con guiones, pero por razones de 
claridad prefiero los colores. La doble flecha negra la introduzco. Los cuadrados medievales 
contienen oraciones equivalentes en cada extremo (Buridan tiene 9 oraciones equivalentes 
en cada uno de los ocho extremos), los cuadrados modernos no son tan prolíficos.



68

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Cuadrado 5
IV. purpurea

I. amabimus

III. iliace

II. edentuli

~P~D

P D

 ~P D

N~D

N D

~N~D

N~D

P~D

Notemos que en cada extremo tenemos un par de oraciones equivalentes y que 
la lectura es de dicto, pues MD tiene la forma función-argumento de la lógica 
matemática, D es M, donde M es el predicado y D, el dicho, es el sujeto. 

3.2.	 Los cuadrados modales singulares: Andrés Pardo y Alonso de la 
Veracruz

Recordará el lector que el cuadrado medieval presenta solo esquemas de 
oraciones, que pueden convertirse en oraciones cuando insertamos el dicho, y 
tenemos que escoger si lo interpretamos de dicto, con el modo en el extremo 
predicado, o de re, con el modo dentro de la oración, de manera adverbial. 

Este es el primer cuadrado modal que ofrece Pardo23:

23	 Los cuadrados los encuentra el lector en R. Hofmeister, 2023, pp. 35 y 43. 



69

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Cuadrado 6
Modal singular de dicto

	 pur:	 ~P~ D	  «Que Pedro no corra no es posible»
	 pu:	 ~C~ D	 «Que Pedro no corra no es contingente»
	 re:	 I~ D	  «Que Pedro no corra es imposible»
	 a:	 N D	 «Que Pedro corra es necesario»
El lector, sin duda, ya podrá reconstruir los extremos que faltan: amabimus, 
edentuli e iliace.

Alonso de la Veracruz24 ofrece un cuadrado modal para oraciones de re o 
divisas. Es este:

24	 Alonso, 1554, p. 70. De hecho, presenta los dos cuadrados, de dicto y de re, pues quiere 
establecer una relación entre ellos, pero no conviene entrar aquí en ese punto.



70

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Cuadrado 7
Singular de re

Veracruce, Ildephonsi a, Recognitio Summularum, Mexici, excudebat 
Ioannes Paulus Brissensis, 1554, fol. 37r.

Y entramos por fin al corazón del asunto, el cuadrado de Andrés Pardo, 
y lo haremos observando sus palabras mnemotécnicas para los extremos y 
experimentando un poco sobre lo que podemos encontrar. Sus palabras son: 
militanti, supputemus, margarita y uerebunde. «Experimentando» porque 
Andrés de Pardo no ofrece un cuadrado singular con aquellas expresiones. 
Lo que haremos ahora es escudriñar qué pasaría con un cuadrado con estas 
nuevas expresiones, lo cual podría ser un atisbo de lo que podríamos esperar 
al analizar el cuadrado más complejo. 

3.3.	 Experimentando con un posible cuadrado pardiano y algunas 
sorpresas

Su cuadrado combina cuantificación y modalidad, como lo hemos hecho 
nosotros cuando hablamos del octágono de Buridan para oraciones modales 
de re. Lo primero que debemos notar es esto. Sabemos ya leer este cuadrado:



71

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Cuadrado 8
purpurea iliace

amabimus edentuli

En Pardo tendremos esto:

Cuadrado 9
Verebunde Margarita

Militanti Supputemus

Que, en una primera aproximación (y recuerde el lector que omitimos 
contingencia e imposibilidad), podemos encuadrar así:

Cuadrado 10
Estilo Pardo

IV. Verenunde

I. Militanti

III. Margarita

II. Supputemus

P~D

~P D

P D

~P~D

N~D

~N D

N D

~N~D



72

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

El orden es el mismo que en el cuadrado medieval, para cada una de las cuatro 
vocales irán: posible, contingente, imposible y necesario. Notamos, además, 
que en el medieval la segunda vocal repite la primera, pues, al ser equivalente 
lo que se afirme o niegue, de una se afirma o niega de la otra. Pero en Pardo 
hay algunas sorpresas.

	 I. 	 Nuestra primera sorpresa es la presencia, en cada extremo, de una vocal 
que aparece tres veces. De hecho, cada una de las cuatro vocales a, e, i 
y u aparecen tres veces en cada uno de los cuatro extremos, como puede 
verse en negritas: 

a: margarita     e: uerebunde    i: militanti    u: supputemus

¿Habrá una tercera modalidad equivalente a las primeras? No puede 
ser, pues la primera es ‘posible’ y la cuarta ‘necesario’. Vamos a ubicar las 
oraciones modales en el cuadrado y veremos qué pasa; esto nos dará una idea 
de lo que podemos esperar cuando ubiquemos las modales cuantificadas del 
último cuadrado. Vamos a prescindir de los modos contingente e imposible, 
así que nos quedamos con la primera y la cuarta vocal, que resulta ser la misma 
en cada extremo, se aplican a los modos ‘posible’ y ‘necesario’, en ese orden. 

	 II. 	 La segunda sorpresa es que donde debería ir la universal negativa, 
representada como E, tenemos oraciones sin negación, pues las vocales 
son ambas aes. En el lado afirmativo, el extremo A, tenemos oraciones 
negando al dicho y donde iría la particular afirmativa I tenemos oraciones 
negando al modo. La particular negativa, el extremo O, muestra que donde 
el cuadrado medieval exhibe una sola negación, aquí aparece con dos.

	 III. 	 Encontramos subcontrarias en la parte superior, cuando siendo particulares 
(recordemos la semejanza entre modos y cuantificación) deberían ir abajo; 
hay contrarias también en la parte inferior. De hecho, cada extremo tiene 
una particular y una universal. También encontramos que las subalternas 
pueden ir de abajo hacia arriba pero dentro del mismo extremo. Las 
equivalencias no aparecen al interior de cada extremo, sino entre extremos 
superiores e inferiores del mismo lado, izquierdo o derecho. Las únicas 
relaciones que están en su lugar son las contradictorias, nuestras líneas 
rojas. Tenemos que ordenar el cuadrado y sus relaciones, lo haremos con 
la ayuda de los colores y las flechas. 

	 IV. 	 En cada extremo tenemos los modos ‘posible’ y ‘necesario’, y el 
cuadrado muestra las posibles combinaciones de negaciones. En 



73

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

margarita, ambos están afirmados y el dictum también; en uerebunde, 
la negación va al dicho y el modo queda afirmado; en militanti se 
niega el modo; y finalmente, en supputemus, se niegan ambos. Son 
las mismas combinaciones que en el cuadrado medieval, pero ahora 
reubicadas, por decirlo así. Poner en el mismo cuadro ambos modos 
es lo que permite estas nuevas maneras de ubicar las relaciones de 
oposición y equivalencia. No he visto nada parecido en otros autores.  
Las relaciones del cuadrado de Pardo quedan cabalmente expresadas en 
este segundo y más logrado intento:

Cuadrado 11  
Pardia

IV. Verebunde

I. Militanti

III. Margarita

II. Supputemus

P~D

~P D

 P D

~P~D

N~D

~N D

N D

~N~D

Las equivalencias se pueden mostrar así: tomemos las dos oraciones de 
uerebunde y las dos de militanti: la primera de uerebunde, P~D («que Pedro 
no dispute es posible»), equivale a la segunda de militanti, ~ND («que Pedro 
dispute no es necesario»), y la primera de militanti, ~PD («que Pedro dispute 
no es posible»), equivale a la segunda de uerebunde N~D («que Pedro no 
dispute es necesario»).  Lo mismo ocurre con el otro par, las oraciones de 
margarita y supputemus. PD equivale a ~N~D y ND equivale a ~P~D. Como 



74

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

si la doble negación equivaliera a una afirmación a costa de cambiar un modo 
por el otro. Lo mismo ocurre con la cuantificación con aquella regla que 
dice que el cuantificador universal (o el particular) afirmado equivale a su 
subalterno (o subalternante) colocando una negación antes y después. 

El lector notará que hay varias relaciones en su lugar (las contradictorias, 
una contraria arriba y una subcontraria abajo) y relaciones fuera de su lugar 
(las subalternas, una contraria abajo y una subcontraria arriba, las equivalentes 
abajo y arriba), y lo que en el cuadrado «normal» apuntaba a una dirección, 
digamos de arriba hacia abajo, ahora aparece en ambas direcciones. Pero 
lógicamente hablando, el cuadrado me parece impecable, pues podemos ubicar 
todas las relaciones (contrarias, subcontrarias, subalternas, contradictorias 
y equivalentes); si bien no es el primer cuadrado que conozco donde se 
trastoquen las líneas, sí es el más complejo25. Esto nos prepare para lo que 
viene.

3.4.	 La quinta sorpresa: el cuadrado no es un cuadrado

Este es el cuadrado para oraciones de dicto cuantificadas26, con las relaciones 
que conocemos mostradas en los colores de las líneas: 

Cuadro 12 
Modal de dicto cuantificado

	 VE Nullum animal esse hominem est possibile	 Omne animal esse hominem est possibile  MAR
	 RE Nullum animal esse hominem est contingens	 Omne animal esse hominem est contingens  GA
	 BUN Nullum animal non esse hominem est impossibile	 Omne animal esse hominem non est impossibile  RI
	 DE Nullum animal esse hominem est necess	 Omne animal esse hominem est necesse  TA

	 MI  Omne animal esse hominem non est possibile	 Nullum animal esse hominem non est possible  SUP
	 LI  Omne animal esse hominem non est contingens	 Nullum animal esse hominem non est contingens  PU  
	 TAN  Omne animal esse hominem est impossibile	 Nullum animal esse hominem est impossibile  TE  
	 TI  Omne animal esse hominem non est necesse	 Nullum animal esse hominem non est necesse  MUS      

25	 El lector puede intuir un cuadrado aristotélico de términos donde las contradictorias estén 
en línea horizontal, no en diagonal, en J. Campos, 2016, y M. Correia, 2017. 

26	 Sigo la lectura de R. Hofmeister, 2023, p. 42. 



75

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Encontramos que las oraciones de los cuatro extremos comienzan con 
cuantificadores universales, los extremos E e I tienen cuantificador universal 
afirmativo y los extremos A y O cuantificador universal negativo. La ley 
de las contradictorias exige que, si una es afirmativa, la otra es negativa, y 
si una es universal, la otra es particular y viceversa. El cuadro de Pardo no 
parece cumplir con este requisito, pues al parecer su cuadrado contiene solo 
proposiciones universales. El extremo superior E, que contiene solo oraciones 
afirmativas, tiene como subalternas el grupo O, que contiene solo oraciones al 
parecer negativas. ¿Será lo que parece? Veamos las cosas más de cerca. 

Sabemos por el cuadrado medieval que ‘posible’ equivale a ‘no es necesario 
que no’ (amabimus), y que mutatis mutandis, ‘algún’ equivale a ‘no todos 
no’. En el cuadrado de Pardo tenemos una combinación de modos (posible y 
necesario) y cuantificadores (universal y particular), así que con ayuda de las 
equivalencias podemos simplificar las oraciones para ver más claramente la 
situación lógica en cuestión. Vayamos, pues, a nuestras oraciones.

Lo primero que haremos es simplificar. El lector notará que el sujeto de 
las oraciones cuantificadas es «animal» y el predicado es «hombre». Tenemos 
que el sujeto abarca más cosas que el predicado, y la cuantificación abarca 
directamente al sujeto. Notemos que la oración modal de dicto consta de un 
sujeto que es un dictum y un predicado que es un modo. Lo nuevo aquí es que 
el dicho está cuantificado y que puede contener una negación, y también el 
modo puede estar negado, como el grupo supputemus. Sabemos, además, que 
dos negaciones (no juntas, sino separadas dentro de la oración) equivalen a 
una afirmación cambiando lo que hay que cambiar. 

Recordemos la estructura de las modales de dicto, donde el dicho está 
cuantificado y no hay negación ni al dicho ni al modo (la primera y la cuarta 
vocal de margarita):

	 dicho (sujeto)	 cópula	 modo (predicado)
	 Que todo animal sea hombre	 es	 posible
	 Que todo animal sea hombre	 es	 necesario

Y para las negativas:

	 sujeto	 cópula	 predicado
	 Que todo animal sea hombre	 no es	 posible
	 Que ningún animal sea hombre	 es	 necesario
	 Que algún animal no sea hombre	 no es	 imposible



76

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Notará el lector que la negación puede ubicarse en diversos lugares: en la 
cópula, en el dicho, y aquí puede ir al comienzo del dicho (en ‘ningún’), o casi 
en medio como en nuestro tercer ejemplo, e incluso al final de la oración en 
cierto tipo de oraciones27. Cuando hay dos negaciones en una oración, dicha 
oración será afirmativa, pero habrá que cambiar algo. Si hay tres negaciones, 
como en nuestro último ejemplo arriba, la oración será negativa. 

Con esto en mente, analicemos las oraciones negativas del cuadrado de 
Pardo. Comenzaremos simplificando las oraciones para ver más de cerca lo 
que está pasando. La simplificación es esta: todas las oraciones cuantificadas y 
todos los modos pueden unirse combinando modo y cuantificación, y podemos 
usar una palabra para abreviar la expresión.

El cuantificador universal se refiere a todo, a todo lo que hay en el 
universo, y una proposición universal como «Todo A es B» se lee «Para toda 
cosa, llamémosla x, si x es A, x es B». En las oraciones de Pardo, el sujeto es 
animal y el predicado ser humano, así que podemos restringir el dominio del 
cuantificador a los animales, y así la oración «Todo A es B» quedaría «Todo es 
B», sabiendo que el cuantificador ‘todo’ tiene como dominio a los animales.

Vamos a simplificar aún más: vamos a hacer implícito el predicado, y 
cuando tengamos un cuantificador omitiremos la letra del predicado, pero no 
el cuantificador. Por otra parte, sabemos que los modos y los cuantificadores 
ocupan los mismos lugares en el cuadrado, por ejemplo, ‘todo’ y ‘necesario’, 
‘ninguno’ e ‘imposible’, así que compactamos la nomenclatura usando, p. e., 
AA y AE para ellos, donde la letra en negrita indica el modo, y así de los 
demás esquemas AI y AO, etcétera, (siguiendo esta convención, poner en 
negritas la segunda letra indicaría la modalidad de re).
	 AA	 N todo: «que todo sea H es necesario»	 N ninguno: «que ninguno sea H es necesario»	 AE
	 AI	 N alguno: «que algo sea H es necesario»	 N alguno no: «que algo no sea H es necesario»	AO
	 IA	 P todo: «que todo sea H es posible»	 P ninguno: «que ninguno sea H es posible»	 IE
	 II	 P alguno: «que alguno sea H es posible»	 P alguno no: «que alguno no sea H es posible»	IO

27	 Lo que Buridan llamada oraciones de modo loquendi inconsueto, que tienen el predicado 
cuantificado y la cópula verbal al final, como en Omnis homo animal non est, ver Read, 
2012, p. 100. En este ejemplo, el predicado es particular aunque el cuantificador no esté a la 
vista, a diferencia de Omnis homo non est animal, donde el predicado es universal negativo. 



77

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

4. El cuadrado de Pardo visto más de cerca
Vayamos al cuadrado de Pardo comenzando con las oraciones que tengan más 
negaciones.

Primero van las del segundo orden, supputemus recordando que nos 
quedamos con la primera y la última vocal que se aplican a la posibilidad y la 
necesidad respectivamente.

Nullum animal esse hominem non est possibile

La oración es negativa por el dicho y negativa por el modo. El modo 
equivale a ‘necesario no’, lo que nos lleva a «es necesario que no sea el 
caso que ningún animal sea hombre», ahora bien, ‘no ninguno’ equivale a 
‘alguno’, lo cual conduce a «es necesario que algún animal sea hombre», que 
corresponde al esquema AI arriba. 

Nullum animal esse hominem non est necesse

‘No necesario’ equivale a ‘posible no’, que niega el dicho, lo cual equivale 
a afirmar la particular afirmativa, pues la contradictoria de E es I, así, pues, nos 
resulta «Pos alguno», corresponde a II.

Las oraciones de militanti:

Omne animal esse hominem non est possibile

‘no posible’ equivale a ‘necesario no’, que niega a ‘todo’, y negar ‘todo’ 
equivale a afirmar ‘alguno no’, el extremo O, la oración corresponde a AO. La 
siguiente abajo corresponde a IO:

Omne animal esse hominem non est necesse

Las dos oraciones de margarita corresponden a IA y AA, las de uerebunde 
a IE y AE.

Tenemos, pues, ocho oraciones, como en nuestro primer cuadrado, con 
las palabras mnemotécnicas de Pardo. Vamos a colocarlas en el cuadrado para 
ver cómo se relacionan entre sí, y mantendremos nuestras líneas en colores, 
pues en el manuscrito corresponden a las relaciones del cuadrado, contrarias, 
subcontrarias, etcétera. Ya sabemos que las cosas pueden cambiar.



78

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Cuadrado 13 
Primera aproximación

IV. Verenunde

I. Militanti

III. Margarita

II. Supputemus

I E

A O

I A

A I

A E

I O

A A

I I

Además de las sorpresas de arriba debemos notar que en el cuadrado, 
aparentemente, no había particulares del dictum, pues solo aparecían los 
cuantificadores ‘todo’ y ‘ninguno’. Ahora nos damos cuenta de que las 
particulares están casi en su lugar, en la parte inferior, y «casi» porque las 
afirmativas están en el lugar de las negativas, el extremo O, y viceversa.

En la parte superior hay un par de contrarias, pero no hay subcontrarias 
(como las hay en el cuadrado 11 modal pardiano), pues las subcontrarias se 
dan entre oraciones particulares por el dicho. En la parte inferior hay un par 
de subcontrarias, pero no de contrarias como las había antes. Hay subalternas, 
pero de dos maneras: la del cuadrado anterior donde en el mismo extremo 
había una subalterna y una subalternante, pero ahora hay una subalterna en el 
extremo superior y cuatro en el inferior. Se conserva, no obstante, la subalterna 
de abajo hacia arriba en los extremos superiores y de arriba hacia abajo en los 
inferiores. No hay proposiciones equivalentes, por lo que las oraciones son 
realmente ocho, distintas todas ellas, es decir, no estamos ante un cuadrado, 
estamos ante un octágono. Aquí están graficadas las relaciones:



79

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Cuadrado 14 
Mejor aproximación

IV. Verebunde

I. Militanti

III. Margarita

II. Supputemus

I E

A O

 I A

A I

A E

I O

A A

I I

El lector notará que no hay líneas que unan IE con IA y AO con AI 
de manera horizontal ni IE con AO e IA con AI de manera vertical. El 
que no haya dichas líneas indican que no son contrarias ni subcontrarias, 
ni subalternas ni contradictorias; tampoco se implican ni se contradicen, 
son lo que los medievales llamaban disparatae28 u oraciones inconexas (o 
lógicamente independientes, que también así se les llama); la relación puede 
llamarse «desconectividad» o «neutralidad». Esto plantea algunos problemas, 
por ejemplo: las relaciones lógicas del cuadrado admiten expresión mediante 
fórmulas en un lenguaje formalizado, y como son proposiciones modales, 
deberán ajustarse a alguno de los diferentes sistemas disponibles en la lógica 
contemporánea29. No entraremos en estos detalles, pero sí mostraremos un 

28	 Para una formulación de su comportamiento lógico, ver J. M. Campos, 2017, p. 338; y para 
saber cómo se construyen e identifican, consultar J. M. Campos, 2014.

29	 Para esto puede consultarse J. M. Campos, 2020, donde se tratan los diversos sistemas modales 
y los teoremas del octágono modal de re. Hasta el presente estudio, he encontrado que el sistema 
modal reflexivo (ST de Lewis) expresa teoremas (pero no he revisado todos; el cuadrado modal del 
siglo trece contiene 128 teoremas solo para las subalternas, en este la cantidad es mucho mayor).



80

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

esquema del octágono de Pardo o, mejor dicho, una reconstrucción del octágono 
a partir de la figura que presenta Pardo, pero ahora con ocho extremos y no 
cuatro, expresado en nuestra notación con dos vocales mayúsculas, la negrita 
expresando el modo y la segunda el cuantificador. Omitimos la segunda y 
la tercera sílaba de cada dicción, así que el octágono es este con los colores 
establecidos para las relaciones lógicas.

Cuadrado 15 
El octágono de Pardo

V E I E

D E A E

M I A O

T I I O. MUS I I

SUP A I

T A A A

MAR I A

5. Conclusiones provisionales
Terminamos nuestra exposición, basada solamente en las dos figuras de Pardo, y 
en este sentido habrá que esperar la aparición del libro para corroborar lo dicho 
aquí o refutarlo. Mientras tanto, el lector notará la originalidad en la disposición 
de las relaciones ordinarias del octágono, incluyendo las disparatae. El tema da 
para mucho y hay tareas por realizar, por ejemplo, establecer el sistema modal en 
que se prueben todos los teoremas presentes en el cuadrado y una comparación 
minuciosa entre el octágono pardiano y el octágono buridano, es decir, entre un 
octágono modal de dicto y un octágono modal de re, y establecer sus relaciones. 



81

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Este análisis comparativo puede ser enriquecido con la geometría lógica de 
Alessio Moretti, Lorenz Demey y otros30. 

Es difícil resistir la tentación de recurrir a NOT, n-opposition theory, de 
Alessio Moretti31, un análisis de las oposiciones que involucra el hexágono 
de Blanche, quien introduce conectivas para el par de extremos superiores e 
inferiores del cuadrado, y el hexágono de Sherwood, quien introduce un par 
de variables en medio de los extremos superiores e inferiores32. Sin embargo, 
nos llevaría a distinguir entre tipos de negaciones propuestas por Béziau33 
asociadas a operadores modales presentes en este estudio, pero que nos 
alejarían de nuestro propósito inicial de presentar el octágono pardiano. Otra 
tentación es atender la cuantificación dentro de las oraciones modales y buscar 
posibilidades de expresión utilizando negaciones; por ejemplo, buscar las 
contrapuestas, o las negaciones de términos en cada extremo, lo cual duplica 
los extremos. Esto es importante porque Pardo utiliza negaciones en varios 
extremos (los que lleven las vocales e, i y u), es decir, en seis de los ocho 
extremos de su octágono, lo que nos llevaría a cosas más complejas, como 
muestran D. Dubois y H. Prade34.  

Por otra parte, notamos que el estudio del cuadrado corresponde a las 
súmulas, a la lógica parva, lógica formal y no a la dialéctica o lógica magna. 
Claro que el título del libro de Pardo hace alusión directa a la segunda. Además 
de los posibles vínculos de Pardo con la lógica contemporánea, es importante 
establecer relaciones entre Pardo y la lógica medieval, que asimila y se atreve 
a modificar al proponer nuevas locuciones mnemotécnicas. También es 
importante indagar sobre las relaciones entre Pardo y los lógicos de su tiempo, 
en ambos lados del Atlántico. El estudio de la obra de Pardo apunta, pues, 
en dos direcciones, como las dos caras de Jano, hacia el pasado y hacia el 
presente. Aquí hemos establecido algunas relaciones con su pasado medieval, 
sin desdeñar el presente.

Hay un elemento lúdico al mostrar un cuadrado que aparentemente no 
tiene oraciones particulares y que coloca en el mismo extremo oraciones 

30	 Agradezco a un dictaminador anónimo llamar la atención sobre este punto. Con estos 
enfoques podremos encontrar más riqueza en el texto de Pardo.

31	 2009, Part 1.
32	 Ver J. M. Campos, 2007, p. 86.
33	 A. Moretti, 2009, p. 176.
34	 2021, Parte 1, «From the Square to the Cube of Opposition».



82

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

distintas o implicaciones patas arriba, o subcontrarias en extremos superiores 
y contrarias en extremos inferiores. Todo esto produce algo que me atrevo a 
llamar «espejismos lógicos». Espero los disfrute el lector.

Bibliografía
Aquino, Tomás de, «De propositionibus modalibus», 2014, disponible en 

http://www.corpusthomisticum.org/dpp.html
Béziau, Jean-Yves, «The New Raising of the Square of Opposition», in 

Around and Beyond the Square of Opposition, Jean-Yves Béziau and 
Dale Jacquette, Basel, Springer, 2012.

Buridan, John, Summulae de dialectica, Gyula Klima (trnsl.), New Haven, 
Yale University Press, 2001. Versión latina (aunque sin las figuras de los 
octágonos) disponible en http://individual.utoronto.ca/pking/resources/
buridan/Summulae_de_dialectica.txt, fecha de consulta: 24-1-2023.

Campos Benítez, Juan M., «El cuadrado de Aristóteles, los cuadrados 
medievales y su absorción en el octágono de Buridan», Medievalia 
Americana. Revista de la Red Latinoamericana de Filosofía Medieval, 
año 3, n. 2, diciembre, 2016, pp. 321-343. 

---, «Is there a Formula to Express the Disparatae Medieval Sentences? A 
Positive Answer», South American Journal of Logic, v. 3, n. 2, December, 
2017, pp. 327-339.

---, «The Medieval Octagon of Opposition for Sentences with Quantified 
Predicates», History and Philosophy of Logic, v. 35, 2014, pp. 354-368.

---, «¿Conocían los medievales el sistema S5 de Lewis? Una respuesta desde 
el octágono modal medieval», Open Insight, v. XI, n. 21, 2020, pp. 87-
112, disponible en https://bitly.cx/ejlz, fecha de consulta: 28-8-2024.

Correia, Manuel, «Aristotle’s Squares of Opposition», South American 
Journaf of Logic, v. 3, n. 1, 2017, pp. 1-14.	

Dubois, Didier & Henri Prade, «From Blanché’s Hexagonal Organization of 
Concepts to Formal Concept Analysis and Possibility Theory», Logica 
Universalis, v. 6, n. 1-2, 2012, 6, pp. 149-169.

Gottschalk, W. H., «The Theory of Quaternality», The Journal of Symbolic 
Logic, v. 18, n. 3, September, 1953, pp. 193-196.



83

Espejismos lógicos en un ‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J. (La Plata, 1669)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Hofmeister Pich, Roberto, «Andrés de Pardo S. J. y la lógica de las 
equivalencias y de las oposiciones proposicionales», Classica 
Boliviana. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos, n. 
XII, 2023, pp. 23-46.

Knuuttila, Simo, «Modal logic», in The Cambridge History of Later 
Medieval Philosophy, Norman Kretzmann, Anthony Kenny, Jan Pinborg, 
Eleonore Stump (eds.), Cambridge, Cambridge University Press, 1982, 
pp. 342-357.

Ockham, William de, Summa logicae, Philotheus Boehner (ed.), New York, 
Saint Bonaventure University Press, 1974.

Mercado, Tomás de, Comentarii lucidisimii in textum Petri Hispani, Sevilla, 
Fernando Díaz, 1571.

Moretti, Alessio, The Geometry of Logical Opposition, disponible en https://
www.academia.edu/11372480/The_Geometry_of_Logical_Opposition, 
fecha de consulta: 8-5-2024. 

Muñoz Delgado, Vicente, Lógica Hispano-Portuguesa hasta 1600, 
Salamanca, s/e, 1972.

O’Meadhra, Uainnin, «Medieval Logical Diagrams in Bro Church, Gotland, 
Sweden», Acta Archaeologica, v. 83, 2012, pp. 287-316.

Prior, Arthur, Historia de la lógica, Amador Antón y Esteban Requena 
(trads.), Madrid, Editorial Tecnos, 1976.

Read, Stephen., «John Buridan‘s Theory of Consequence and his Octagons of 
Opposition», in Around and Beyond the Square of Opposition, Jean-Yves 
Béziau and Dale Jacquette (eds.), Basel, Springer, 2012, pp. 93-110. 

Redmond, Walter, «La naturaleza de la lógica según Espinoza Medrano», en 
Walter Redmond. Obras filosóficas. Escritos de 1969-1984, W. Redmond 
y R. Casales (eds.), Puebla, UPAEP, 2020.

---, Lógica simbólica para todos, Xalapa, Universidad Veracruzana, 1999.

Salisbury, Juan de, Metalogicus, texto disponible en Corpus Corporum (mlat.
uzh.ch), fecha de consulta: 18-4-2024.

Sherwood, William de, Introductiones in logicam, Hartmut Brands y Cristoph 
Kann (ed. bilingüe), Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1995. 



84

Juan Manuel Campos Benítez

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 55-84, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII756

Veracruz, Alonso de, Recognitio summularum, Salamanca, Juan Bautista de 
Terranova, 1573.

Veracruce, Ildephonsi a, Recognitio Summularum, Mexici, excudebat 
Ioannes Paulus Brissensis, 1554, fol. 37r.



85
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de 
propriedade: há uma lógica primitiva de quantificação na 
escolástica ibero-americana? A resposta oferecida por fray 

Alonso de Vera Cruz (1507-1584)

Extensional connections in identity and property sentences: 
is there a primitive logic of quantification in Ibero-American 

scholasticism? The answer offered by fray Alonso de Vera Cruz 
(1507-1584)

Relaciones extensionales en oraciones de identidad y 
propiedad: ¿existe una lógica primitiva de cuantificación en 
la Escolástica iberoamericana? La respuesta dada por fray 

Alonso de Vera Cruz (1507-1584)

Marcus Paulo Rycembel Boeira
Universidade Federal do Rio Grande do Sul (Brasil)

 boeiramarcus@gmail.com 
ORCID: 0000-0003-0578-1064

Fecha de recepción: 28-8-2024
Fecha de aceptación: 21-11-2024

Resumen
Partiendo de la naturaleza proposicional y de extensión de dos tipos de 
enunciados dentro de la lógica categorial tal como la enseñaron los 
escolásticos iberoamericanos del siglo de oro, a saber, los enunciados 
de identidad y de propiedad, este artículo pretende establecer un análisis 



86

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

enraizado en la lógica extensional de las oraciones de propiedad presente 
en el pensamiento del filósofo fray Alonso de Vera Cruz (1507-1584). La 
lógica del siglo de oro debe considerarse como una vasta y amplia tradición 
reflexiva, heredera del mundo antiguo y medieval, construida sobre las 
nociones clásicas y distintas de enunciado, término predicativo, propiedades 
terminísticas y funciones categoremáticas y sincategoremáticas de los 
términos dentro de la oración. La enunciación es el punctum saliens de 
la lógica en este periodo, sobre todo porque, a partir de la composición 
de términos, se establecen múltiples relaciones lógicas entre ellos, lo 
que justifica la asunción de aporías como la identidad entre extremos, las 
propiedades compartidas entre sujetos y predicados, así como el análisis 
detallado de las funciones desempeñadas por términos y conceptos, unas 
veces como intentiones animae y otras como oraciones postuladas en el 
lenguaje. Por ello, se pretende aquí un análisis introductorio de la naturaleza 
de la enunciación de la propiedad y sus condiciones extensionales para 
una lógica primitiva de la cuantificación a partir del tratado Recognitio 
Summularum de fray Alonso. 

Palabras clave: enunciación, propiedad, extensión, identidad, proposición

Abstract
Starting from the propositional nature and extension of two types of statements 
within the categorical logic as taught by the Ibero-American scholastics of 
the siglo de oro, namely the statements of identity and property, this article 
aims to establish an analysis rooted in the extensional logic of property 
sentences present in the thought of the great philosopher fray Alonso de 
Vera Cruz (1507-1584). The logic of the siglo de oro should be seen as a 
vast and wide-ranging reflexive tradition, heir to the ancient and medieval 
world, built on the classic and distinct notions of enunciation, predicative 
term, terministic properties and categorematic and syncategorematic 
functions of the terms within the sentence. The enunciation is the punctum 
saliens of logic in this period, especially because, from the composition of 
terms, multiple logical relationships are established between them, which 
justifies the assumption of aporias such as the identity between extremes, 
the properties shared between subjects and predicates, as well as the detailed 
analysis of the functions performed by terms and concepts, sometimes as 
intentiones animae and sometimes as sentences postulated in language. 
The aim is therefore to provide an introductory analysis of the nature of the 



87

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

property statement and its extensional conditions for a primitive logic of 
quantification based on fray Alonso’s treatise Recognitio Summularum. 

Keywords: enunciation, property, extension, identity, proposition

Resumo
Partindo da natureza proposicional e da extensão de dois tipos de enunciados 
dentro da lógica categórica tal como ensinada pelos escolásticos ibero-
americanos do siglo de oro, a saber, os enunciados de identidade e de 
propriedade, o presente artigo pretenderá estabelecer uma análise radicada 
na lógica extensional de orações de propriedade presente no pensamento 
do filósofo fray Alonso de Vera Cruz (1507-1584). A lógica do siglo de 
oro deve ser vista como uma vasta e ampla tradição reflexiva, herdeira 
do mundo antigo e medieval, construída a partir das clássicas e distintas 
noções de enunciação, termo predicativo, propriedades terminísticas e 
funções categoremáticas e sincategoremáticas dos termos dentro da oração. 
O enunciado é o punctum saliens da lógica neste período, especialmente 
porque, a partir da composição dos termos, se estabelecem múltiplas 
relações lógicas entre eles, o que justifica a assunção de aporias como a 
identidade entre os extremos, as propriedades compartilhadas entre sujeitos 
e predicados, bem como a análise detalhada das funções desempenhadas 
pelos termos e pelos conceitos, ora como intentiones animae ora como 
sentenças postuladas na linguagem. Portanto, se pretenderá aqui uma análise 
introdutória sobre a natureza do enunciado de propriedade e suas condições 
extensionais para uma lógica primitiva de quantificação a partir do tratado 
Recognitio Summularum de fray Alonso. 

Palavras-chave: enunciado, propriedade, extensão, identidade, proposição

1.	 Introdução 
O presente artigo visa apresentar a natureza proposicional e a extensão de 
dois tipos de enunciados dentro da lógica categórica tal como ensinada 
pelos escolásticos ibero-americanos do siglo de oro: enunciados de 
identidade e enunciados de propriedade. Cada um destes dois modelos 
de sentenças lógicas admite formas de equivalência, regras próprias e 
modelos intercambiáveis de composição terminística, o que fomenta 
múltiplas combinações lógicas, além de pavimentar, no caso paradigmático 



88

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

das orações de propriedade, o caminho para uma primitiva lógica de 
quantificação. 

Nosso intento será o de averiguar se, a partir das noções enunciativas 
indicadas, podemos obter relações de equivalência entre as noções de 
identidade e de propriedade dentro de conexões extensionais. Para tal, 
buscaremos estabelecer uma análise radicada na lógica extensional de orações 
de propriedade presente no pensamento do grande filósofo fray Alonso de Vera 
Cruz (1507-1584). A lógica do siglo de oro deve ser vista como uma vasta e 
ampla tradição reflexiva, herdeira do mundo antigo e medieval, construída 
a partir das clássicas e distintas noções de enunciação, termo predicativo, 
propriedades terminísticas e funções categoremáticas e sincategoremáticas 
dos termos dentro da oração. O enunciado é o punctum saliens da lógica 
neste período, especialmente porque, a partir da composição dos termos, se 
estabelecem múltiplas relações lógicas entre eles, o que justifica a assunção de 
aporias como a identidade entre os extremos, as propriedades compartilhadas 
entre sujeitos e predicados, bem como a análise detalhada das funções 
desempenhadas pelos termos e pelos conceitos, ora como intentiones animae 
ora como sentenças postuladas na linguagem. Portanto, se pretenderá aqui 
uma análise introdutória sobre a concepção presente na obra de fray Alonso 
acerca da natureza do enunciado de propriedade e suas condições extensionais 
para uma lógica primitiva de quantificação. 

A lógica do siglo de oro pode ser vista como um grande e portentoso 
aparato investigativo destinado a pervadir a lógica de Aristóteles ao modo de 
comentários, bem como as indeléveis propriedades de termos (proprietates 
terminorum), matéria herdada da lógica medieval. As duas lógicas constituíam 
o complexo edifício da logica docens, tanto nas universidades peninsulares 
(península ibérica) como no novo mundo1. Geralmente, os filósofos ibero-
americanos do siglo de oro costumavam ensinar ambas as lógicas – a logica 
utens e a logica docens-, redigiam seus textos escolares e suas obras tendo 
em vista a produção de comentários aos temas tratados no Organon, além de 
incorporar em suas obras a lógica terminística tipicamente medieval2, neste 
último caso em contraste com alguns humanistas europeus, que criticavam 
abertamente a chamada logica modernorum dos escolásticos. A lógica era 

1	 V. M. Delgado, 1992.
2	 Ph. Boehner, 1952; I Bochenski, 1961; W & M. Kneale, William, 1984, p. 246; J. Pinborg, 

1984, p. 18 e ss.



89

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

estudada como arte – logica utens – e como ciência – logica docens-, e neste 
último caso, despontava como ciência intermédia entre as ciências especiais e 
a metafísica no mapa da divisão dos saberes3. 

Dentro disso, a natureza do enunciado, o estudo dos termos e de suas 
propriedades, as regras do silogismo e de implicação, assim como a teoria 
do signo e da suposição, formavam a cartografia dos assuntos que faziam da 
lógica uma autêntica ciência ao lado de outras4. 

O significado das proposições e a natureza da enunciação constituíam 
balizas primordiais, a partir das quais muitos desafios eram devidamente 
enfrentados. No caso específico da oração, de suas partes, da predicação e 
dos termos compositivos, a temática da extensão dos termos tomava assento, 
assumindo o papel de ponte para a sentenças quantificadas. A extensão dos 
termos e a complexa rede de substituição de variáveis proposicionais dentro 
de modelos não-intuitivos (ou contraintuitivos) de quadrados de opostos 
assume às vezes de organograma de conexões entre argumentos quantificados. 

Neste particular, alguns escolásticos ibero-americanos, como os 
dominicanos Domingo de Soto (1494-1560) e Tomas Mercado (1525-1575), 
o agostiniano Alonso de Vera Cruz (1507-1584), cuja filosofia é objeto 
deste artigo, os jesuítas Francisco de Toledo (1532-1596), Pedro da Fonseca 
(1528-1599) e Antonio Rubio (1548-1615), além de franciscanos como 
Jerônimo Valera (1568-1625), são alguns dos pensadores deste tempo que, 
em suas obras, trataram do tema das propriedades terminísticas. Valera, por 
exemplo, de matriz excessivamente escotista, nasceu no Perú, mas ensinou em 
Chuquisaca, na Bolívia. De acordo com Vicente M. Delgado, 

na Bolívia, já na parte final do século (XVI), se falava de um Colégio dominicano 
em Potosí e outro Colégio de Jesuítas em La Paz, onde se ensinavam artes. Os 
franciscanos tiveram estudos de artes em Potosí e em Chuquisaca, onde foi 
professor o Fray Jeronimo de Valera5.

3	 Sobre a divisão dos saberes, ver O. J. Torre, 2006.
4	 A logica docens deve ser vista como uma ciência em sentido estrito, a saber, não apenas 

como instrumenta sciendi, senão também como um âmbito investigativo cujo objeto 
principal é a razão formal dos entes de razão e, portanto, do modo adequado de saber pelo 
qual a razão apreende e julga o objeto intencional. O ente de razão desponta involucrado 
entre o modus sciendi e o modus intelligendi. Neste sentido, A. Rubio, 1603. 

5 	 V. M. Delgado, 1992, p. 357.



90

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

2.	 Enunciados de identidade e enunciados de propriedade
Os lógicos do período normalmente lidavam com dois tipos de enunciado: 
enunciado de identidade e enunciado de propriedade. 

Enunciado de identidade é um tipo de oração em que os termos que 
desempenham funções de sujeito e de predicado são idênticos semanticamente, 
ainda que não o sejam sintaticamente, já que um pode indicar uma substância 
primária e o outro, em ente de razão. Exemplo: Sócrates é este homem 
(considerando que um homem presente é apontado como o Sócrates). Há 
identidade entre Sócrates – termo singular que designa uma substância primária 
– e este homem – que designa uma espécie individuada com o emprego de um 
pronome demonstrativo. Neste tipo de oração, lidamos com sinais do tipo =, 
tal que S = este H. 

Orações de propriedade são enunciados formados por sujeito e predicado, 
em que o termo predicativo expressa algo cuja propriedade ontológica 
é atribuída à substância designada como sujeito. Logo, a propriedade 
corresponde ao predicado de ser atributo, diferença, espécie ou gênero. É 
atribuída ao sujeito, tomado como indivíduo pertencente a uma espécie. A 
propriedade é, então, (i) atribuída à coisa, podendo referir o próprio sujeito de 
uma oração em que a coisa seja um ente real, ou então (ii) designa um ente de 
razão de segunda intenção, como por exemplo, ser humano é espécie e animal 
é gênero, típico caso da suposição simples. Exemplo do caso (i) podemos 
encontrar aqui: Sócrates é um ser humano, onde a propriedade de ser humano 
pertence a Sócrates, assim como também a outras substâncias primárias nas 
quais se ache a propriedade de ser um humano.

Para que se possa tratar dos enunciados (orações) de propriedade dentro 
do escopo das unidades divisas/orações de segundo adjacente no pensamento 
de Alonso de Vera Cruz, é necessário, segundo Redmond, lidar com três 
ordens de questões6: a) composição dos extremos, isto é, sujeitos e predicados 
com um, dois ou mais indivíduos e/ou classes; b) tipos de suposições, suas 
regras e relações semânticas; c) forma de designação do enunciado, que 
pode contar com termos vagos (este ser humano, este animal, esta palavra, 
etc), variáveis de quantificação (todo, algum, um, nenhum), nomes próprios, 
descrições definidas, em suma, todo o conjunto de termos categoremáticos e 
sincategoremáticos usualmente empregados no siglo de oro. 

6	 W. Redmond e M. Beuchot, 1987, p. 56.



91

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

Na relação de identidade, notamos uma correspondência analógica 
secundum esse, em que o termo predicativo corresponde não por acepção 
universal, senão de modo singular, pois denota o mesmo indivíduo que é 
suposto no termo primário. Os extremos são idênticos. 

Na relação de propriedade, a atribuição requer uma correspondência adicional 
e confirmativa: a propriedade de ser um ser humano é atribuída à Sócrates. Como 
se pode ver, nas orações de identidade o foco central está na relação de absoluta 
equivalência entre extremos que correspondem ao mesmo objeto. Nas orações 
de propriedade, a correspondência se dá pelo compartilhamento de uma ou mais 
propriedades, que são expressas como predicáveis abstratos de um conjunto de 
sujeitos. É próprio o que se diz de algo, em relação a si mesmo, em relação a outra 
coisa e em relação a coisas em algumas ocasiões. 

No Livro V dos Tópicos, Aristóteles trata dos lugares do próprio. E aqui, 
nos diz que 

o próprio tomado como respectivo a outra coisa, dá lugar, ou a dois problemas, ou a 
quatro. Se a mesma coisa se dá como explicação desta e se rechaça a relação àquela, 
surgem apenas dois problemas, como por exemplo, é próprio do ser humano em 
relação ao cavalo ser bípede. Com efeito, alguém poderia intentar mostrar que o 
ser humano não é bípede e também que o cavalo é bípede: de ambas as maneiras 
o próprio ficaria deslocado. Mas, se cada um entre dois próprios fosse dado como 
explicação de cada uma dentre duas coisas, e se rechaçasse também em relação 
a cada uma, resultariam quatro problemas, como por exemplo, é próprio do ser 
humano em relação ao cavalo que um seja bípede e o outro quadrúpede. Com 
efeito, é possível intentar mostrar que o ser humano não nasce bípede, e também 
que nasceu quadrúpede, assim como o cavalo nascera bípede e que não nascera 
quadrúpede. De modo, pois, que, uma vez provada qualquer destas coisas, se 
eliminaria o anteriormente estabelecido. O próprio em si é aquele que se dá como 
explicação de uma coisa em relação a todas e a distingue de todas as demais, como 
por exemplo, referido ao ser humano o ser vivo mortal capaz de conhecimento. O 
próprio em relação a outra coisa é aquilo que não distingue algo de todos demais 
seres, senão de alguma coisa determinada, como por exemplo, é próprio da virtude 
em relação ao conhecimento que aquela surja por natureza em várias partes, e este, 
por outro lado, só na parte racional e só naqueles em que o racional se dá por 
natureza (a saber, o ser humano). É sempre próprio aquilo que é verdade durante 
todo o tempo e nunca deixa se sê-lo, como, por exemplo, referido ao animal, o 
caso de ser composto de alma e corpo. É próprio em algumas ocasiões aquilo que 
é verdade durante algum tempo e não se segue necessariamente sempre, como, por 
exemplo, o passear na praça pública em relação ao ser humano individual7.

7	 Aristot., Topic (V, 128b 15-42); na versão em espanhol de Miguel Candel Sanmartín, 1987, 
p. 187-188.



92

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

Como se vê a partir dos Tópicos, o universal «próprio» pode aparecer 
desempenhando inúmeras funções lógicas em um contexto proposicional, seja 
quando o próprio é tomado em si mesmo, seja quando respectivo a uma outra 
coisa, seja o caso em que a propriedade é ocasional, relativa a alguém em um 
determinado curso de tempo. 

Pedro da Fonseca, comentando os Tópicos, nos diz que 
o próprio, segundo Aristóteles, é duplo: complexo e simples. O complexo, 
visto ser oração e dividir-se em definição e descrição, será tratado em outro 
lugar. O nome de próprio simples, se for tomado como acidental (o essencial, 
com efeito, pertence à terceira espécie de universal) toma-se em quatro 
acepções. Com efeito, o que convém só a alguma espécie, e não à espécie na 
sua totalidade, diz-se ser-lhe próprio, como é, para o homem, ser gramático; 
igualmente, o que convém a toda uma espécie, mas não somente a ela, como 
é, para o homem, ser bípede; e também o que convém só e a toda uma espécie, 
todavia não sempre, como é, para o homem, encanecer; e, finalmente, o que 
convém só e a toda uma espécie e sempre, como é, para o homem, ser capaz 
de rir. Destas acepções a última é a mais importante. Com efeito, diz-se 
maximamente próprio duma coisa o que com ela tem reciprocidade. Ora tudo 
o que se diz próprio no quarto modo tem reciprocidade com a coisa de que é 
próprio, como neste exemplo: tudo o que é homem é capaz de rir, e, por sua 
vez, tudo o quer é capaz de rir é homem; e assim em outros deste gênero – o 
que, todavia, nos três modos anteriores, nunca se diria com verdade (...). estes 
modos vão ser remetidos para o acidente (...), pois não se predicam necessária, 
mas contingentemente da espécie- exceptuados alguns do segundo gênero, 
como é ser sensitivo, tomado no sentido de faculdade ou potência de sentir, e 
outros semelhantes. Estes, com efeito, predicam-se necessariamente, e nascem 
da própria essência da coisa, condições estas que não convém ao acidente 
(...). Todavia, nenhum destes é próprio do quarto gênero, segundo Porfírio, 
porque nenhum tem reciprocidade com a espécie ínfima, a única que ele, ao 
falar do próprio, entende com o nome de espécie. Os dialéticos, portanto, para 
abrangerem todos os próprios que dizem respeito ao quarto universal, de que 
agora tratamos, definem assim o próprio: próprio é o que, na pergunta qual é, 
se predica de vários acidental e necessariamente, como: ser apto para sentir, 
para compreender as ciências, e outras coisas do gênero (...). Há duas espécies 
de próprio: uma geral, que tem reciprocidade com uma coisa que é gênero; 
outra especial, que tem reciprocidade com uma coisa que é espécie ínfima. 
(...). Com efeito, ser apto para sentir tem reciprocidade com animal e apto para 
compreender as ciências tem reciprocidade com homem8.

Se vê, assim, que a propriedade pode ser tomada de vários modos. No 
quarto tipo assinalado por Fonseca, o próprio é visto como maximamente 

8	 P. da Fonseca, 2023, p. 125.



93

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

recíproco: entre ser humano e capacidade para rir há reciprocidade total: não 
há outra espécie que possa rir, e poder rir é uma propriedade exclusiva da 
espécie humana. Convém a ela e somente a ela. Mas os outros tipos atestam 
que muitas propriedades são convenientes a uma espécie ou a um gênero, 
e podem também ser predicadas em outras espécies e gêneros, pelo que o 
próprio pode ser predicado de uma substância, como um indivíduo pertencente 
a uma espécie que, por sua vez, é dotada de uma propriedade exclusiva ou não 
exclusiva, o que também se pode dizer do gênero. 

Tanto orações de identidade como orações de propriedade aceitam a 
ampliação de seus termos predicativos, quando se estabelece uma aproximação 
extensional entre os enunciados dos dois tipos. Nos enunciados de identidade, 
a coisa referida é designada diretamente, ao passo que nas orações de 
propriedade, apenas será referida de forma indireta. Nestas últimas, é o 
próprio e não a coisa o objeto diretamente referido, o que sugere um grau 
maior de abstração, dado que, diferentemente do indivíduo, a propriedade 
pode ser predicada em muitos indivíduos e em mais de uma espécie. 

A propriedade que é predicada de uma coisa pode ser vista como 
predicada de um conjunto ao qual a coisa, indivíduo ou termo pertençam como 
objetos particulares dentre outros tantos. Assim, enunciados de propriedade 
podem ser correspondentes por equivalência a uma taxonomia de classes de 
enunciados de identidade, em que um sujeito se define por uma diferença 
específica, e na predicação a propriedade desponte como definiendum 
adicional. Exemplo: este ser humano é um animal racional bípede, onde este 
ser humano é Sócrates e Sócrates é mestre de Platão. Logo, ao aplicarmos 
a substituição das variáveis proposicionais, teríamos que a propriedade de 
ser animal racional e bípede é predicada de 1. Sócrates; 2. Este ser humano; 
3. Mestre de Platão, onde a sentença Sócrates é animal racional e bípede 
é equivalente a este ser humano é animal racional e bípede e o mestre de 
Platão é animal racional e bípede. 

Tais combinações entre os extremos e os objetos denotados por 
proposições universais ou particulares podem ser analisados de maneira ainda 
mais profunda. Dentro do  amplo aparato lógico construído pelos escolásticos 
do siglo de oro, com especial enfoque na lógica terminística de fray Alonso, a 
análise dos enunciados de propriedade reivindica um olhar mais acurado para 
a lógica extensional e para a teoria da suposição. 



94

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

3.	 Teoria da Suposição 
Há uma implicação ontológica na teoria da suposição9. Para além de ser 
propriedade de um termo substantivo, e de quase sempre (exceção feita ao 
caso da suposição natural, que, após o final do século XIII somente sobreviveu 
na teoria sui generis de Jean Buridan, que a tratou dentro do escopo da 
omnitemporalidade10) ser uma propriedade de um termo empregado em um 
contexto proposicional, a suposição é o correlato da atual teoria da referência, 
pois é a designação da coisa substantiva e, assim, deve ser articulada com 
a questão da cópula tomada em proposições categóricas, particularmente no 
caso de orações afirmativas. 

A suposição, aqui, tem relação com a quantidade de termos inseridos 
em uma proposição, pelo que se discute, a partir da designação do objeto, a 
extensão e o alcance do predicado, no que diz respeito à referência dos objetos 
individuais particulares, a saber, os sujeitos de quem o predicado pode ser dito 
- dictum de omni et nullo. 

De Rijk nos diz que os tipos de suposição são classificados a partir do 
uso dos 

signa quantitatis, isto é, os prefixos de quantidade utilizados para quantificação 
predicativa, ou então pelo pronome demonstrativo que denota algum ente referido 
na proposição. Afirma o autor que «assim como o alcance dos predicados e dos 
sujeitos (particulares) era tomado pelos gramáticos e lógicos medievais como 
um dado básico, ao que denominavam CONGRUITAS ou veritas da proposição, 
a teoria da suposição também pode ser considerada como uma tentativa de 
especificar as condições de congruidade ou condições de verdade de uma 
proposição categórica»11.

A suposição, dentro disso, pode ser tomada, segundo aduz Ockham, como 
a propriedade terminística conveniente a um termo que, na proposição, pode 
ser sujeito ou predicado12. 

9	 L. M. de Rijk, 1967, p. 371.
10	 L. M. de Rijk, 1989, p. 52.
11	 L. M. de Rijk, 1967, p. 569. 
12	 Na Suma de Lógica, Ockham diz que «Dicto de significatione terminorum restat dicere de 

suppositione, quae est proprietas conveniens termino sed numquam nisi in propositione. 
Est autem primo sciendum quod suppositio accipitur dupliciter, scilicet large et stricte. 
Large accepta non distinguitur contra appelationem, sed appelatio est unum contentum sub 
suppositione. Aliter accipitur stricte, secundum quod distinguitur contra appelationem. Sed 
sic non intendo loqui de suppositione sed primo modo tantum. Et sic tam subiectum quam 



95

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

E para Fr. Alonso? Como aparece a suposição? 

Para o autor, a suposição é a propriedade de um termo que é presente no 
enunciado e por meio do qual é possível verificar a coisa que ele significa e 
refere. A verificação, para o autor, é do termo e da coisa. Diz ele: 

Para que se possa identificar se um termo tem suposição relativamente a coisa 
que ele significa, é necessário que se forme uma oração afirmativa, colocando-
se no sujeito a coisa que é significada pelo termo acompanhado de um pronome 
demonstrativo, pelo que se poderá verificar a suposição, além de se por como 
predicado o termo por cuja suposição de verifica. Caso a oração seja verdadeira, 
o termo possui suposição. É o caso, por exemplo, de ´ser humano’, que tem 
suposição na oração ‘um ser humano é animal’, porquanto é verdadeiro que ‘este 
ser humano’ designa a Pedro, razão pela qual ‘ser humano’ tem suposição por 
Pedro13. 

Alonso estabelece uma singular teoria da suposição em conexão com as 
orações de segundo e de terceiro adjacentes, abordando uma variedade de 
casos dentro da quantificação de predicados, como é o caso da extensão dos 
termos e das modalidades. O tipo de suposição corresponderá ao termo que, 
por sua vez, indicará a classe de existência adequada do ente por ele referido na 
sentença lógica. A existência semântica dependerá, assim, do posicionamento 
do termo na proposição e da função denotativa que ele desempenha, ora no 
contexto proposicional, ora independentemente deste contexto, como ocorre 
na suposição natural.

Nas orações de segundo adjacente, em que é aferida a existência ou 
inexistência de um ente no mundo linguístico e/ou extralinguístico, podemos 
empregar termos que expressam algo acompanhado por um pronome 
demonstrativo, por exemplo, «este ser humano é», «aquele ser humano é», 
«aquela coisa é», «esta coisa não é», ou então termos que expressam uma 
espécie, como é o caso de «o ser humano é»14.

praedicatum supponit; et universaliter quidquid potest esse subiectum propositionis vel 
praedicatum supponit» (G. Ockham, 1343).

13	 A. de Vera Cruz, 1554, fol. 48. «Ad cognoscendum utrum aliquis terminus supponat pro 
re quam significat, oportet unam propositionem affirmatiuam formare, et a parte subiecti 
ponere rem quam significat terminus supponens cum pronomine demonstratiuo, et a parte 
praedicati terminus supponentem: et si illa est uera, terminus supponit. Ut in hac: homo est 
animal, ly homo supponit, quia haec est uera: hic est homo, demonstrando Petrum [Ob id ly 
homo supponit pro Petro...]». 

14	 A. de Vera Cruz, 1554, fol. 16.



96

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

Em todos estes casos, os termos em questão desempenham funções 
lógicas de significatio e suppositio, pois significam (conotam) ou (i) a 
propriedade de ser este ou aquele ente (ex: ser humano ou coisa) no caso 
das orações acompanhadas de pronome demonstrativo, ou (ii) ser humano ou 
coisa tomados universalmente como espécie, hipóteses nas quais a suposição 
implica uma relação referencial em que estes mesmos termos designam 
diferentes entes, linguísticos ou extralinguísticos. Nos termos acompanhados 
de pronomes demonstrativos, a suposição tem atinência com indivíduos ou 
termos vagos, como «a coisa», «esta coisa». Na suposição de termos que 
expressam espécies/naturezas, como «o ser humano é», a suposição é simples 
e designa uma propriedade universal, a saber, a propriedade comum a todo ser 
humano15. 

Nota-se, assim, que a propriedade predicativa acarreta uma existência 
semântica em que, de forma conceitual e abstrata, o ente linguístico referido 
corresponde à certos atributos compartilhados por todos os indivíduos 
pertencentes à classe de indivíduos de uma espécie. Digamos que a propriedade 
sh corresponda à espécie humana. Então, todos os indivíduos desta espécie 
poderão ser definidos como entes reais que possuem a propriedade designada. 

Como se vê, o modelo de suposição pode ser identificado a partir do 
termo colocado na proposição e pela função lógica por ele desempenhada. 
Esta função permite a identificação da constatação semântica da forma 
de existência referida pelo termo – se particular ou universal. No caso da 
propriedade, a suposição pode ser simples ou pessoal. Na suposição simples, 
o objeto designado é universal (algo presente no pensamento) e se manifesta 
no conceito. São entidades mentais como «naturezas e propriedades». A 
suposição pessoal, por sua vez, denota coisas concretas como um único objeto 
referido, mediante um nome próprio ou pronome demonstrativo, um com 
referência a dois ou mais objetos designados por um termo comum, ocasião 
em que há vários referentes quantificáveis no termo da suposição. 

Na suposição pessoal, há uma variedade de subespécies: comum e discreta; 
comum: confusa e determinada; confusa: distributiva e meramente confusa; 
distributiva: imóvel e móvel. A partir das várias espécies de suposição pessoal, 
se pode inferir que os termos podem designar coisas de diferentes maneiras 
e segundo distintas funções lógicas e gramaticais, ainda que na idade média 

15	 A. de Vera Cruz, 1554, fol. 16 e 17.



97

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

–e em parte no barroco– a suppositio tivesse uma gramática um tratamento 
relativamente diferente daquele da lógica, pois naquela era exclusivamente o 
sujeito o termo de suposição. 

Podemos observar que termos como «ser humano» poderiam, em orações 
assertóricas de segundo adjacente quantificadas, desempenhar distintas 
funções lógicas no contexto proposicional, como por exemplo, «todo ser 
humano caminha» ou «algum ser humano caminha». A aplicação dos termos 
quantificados nestas orações extensionais torna a suposição distributiva no 
primeiro caso, e determinada no segundo. 

A lógica barroca como um todo pode ser vista, de modo geral, como 
um esforço científico voltado para analisar uma linguagem determinada, a 
saber, a linguagem-objeto da logica docens, componente do conjunto das 
orações que, segundo as regras da gramática, formam um sistema de signos, 
de onde é possível formular uma série de comentários apodícticos acerca das 
propriedades terminísticas e, dentro disso, das funções lógicas correspondentes 
aos termos (metalinguagem). 

Neste sentido, as orações de propriedade, cuja semântica é dimensionada 
por conceitos e abstrações –no contexto proposicional–, constituem um 
modelo linguístico em que a suposição toma um signo abstrato ou concreto 
(termo comum ou nome próprio), para então prover a «acepção do termo 
substantivo no lugar de algo»16. E porque a suposição pessoal é o caso em que 
se dá a «acepção do termo comum no lugar de seus inferiores; como quando 
se diz “o ser humano corre”, o termo “ser humano” supõe por seus inferiores», 
então o signo universal que supõe em orações de propriedade dependerá do 
contexto proposicional, uma vez que na relação lógica estabelecida entre os 
indivíduos pertencentes a um conjunto, as propriedades singulares implicam 
as propriedades universais, que as abarcam e incluem. Isto ocorre porque os 
objetos intencionais universais convêm aos indivíduos, como ocorre quando 
dispomos hierarquias predicativas como Platão tem a propriedade de ser 
um humano e, por isso, a de ser um animal. A propriedade universal de ser 
um animal convém a Platão como também a Sócrates e qualquer outro ser 
humano. 

Nas orações extensionais de propriedade, as relações entre os termos 
do enunciado e os termos que expressam as propriedades universais se dão 

16	 P. Hispano, 1972, p. 371. p. 79.



98

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

porque as propriedades singulares implicam as propriedades universais, que 
as abarcam e as incluem. 

4.	 Lógica extensional de enunciados de propriedade
A lógica extensional é um ramo da lógica que procura explicar como 
proposições universais se articulam com proposições particulares. Para 
tanto, visa capturar a estrutura das proposições e, a partir do posicionamento 
dos termos nos enunciados, analisar as diversas regras de transição entre as 
orações, bem como as propriedades terminísticas involucradas no interior 
de cada sentença. Dentro disso, as orações de propriedade e de identidade 
podem ser equivalentes, o que ocorre quando a inserção de uma propriedade 
em um termo predicativo é capaz de corresponder a um conjunto ampliado 
de enunciados de identidade, como por exemplo Sócrates um animal bípede 
e raciocina, e Sócrates é um ser social, onde as propriedades de ser bípede, 
raciocinar e viver em sociedade são propriedades de Sócrates, tomando-se 
o nome próprio Sócrates como apelativo, supondo que este Sócrates de que 
se fala aqui seja um ente real existente neste momento17. As propriedades 
em questão também podem ser predicadas de todo indivíduo humano, ou 
seja, a classe de indivíduos pertencentes a espécie humana. Supondo assim 
que as propriedades de ser bípede (b), raciocinar (r) e ser social (s) sejam 
propriedades de todo ser humano, onde cada indivíduo é um sujeito de um 
conjunto que é definido por estas propriedades comuns, poderíamos, assim, 
empregar o típico caso da suposição natural18 da expressão ser humano, que 
denota todo e qualquer ser humano que já tenha existido, existe e que irá 
existir, a despeito do contexto proposicional em que a expressão ser humano 
possa ser utilizada, e adicionar tais propriedades a cada indivíduo particular, 
como por exemplo Sócrates (S), Platão (P) e Aristóteles (A) são sujeitos que 
possuem as propriedades b, r e s. 

As propriedades, enquanto predicados dos indivíduos, são quantificadas. 
Elas convêm aos objetos que a possuem. Logo, no exemplo acima, os três 

17	 A apelação é vista, na lógica de propriedades terminísticas, como a propriedade de termo 
correspondente a um ente real existente. Para uma análise mais profunda sobre a apelação 
no âmbito das propriedades terminísticas, ver A. A. Coxito, 1980, p. 195 e ss.

18	 A suposição natural é a única modalidade de suposição que pode ser tomada, de acordo 
com Pedro Hispano, fora do contexto proposicional. A expressão «ser humano» pode supor 
por todos os indivíduos pertencentes a espécie humana, que já existiram, que existem e que 
existirão. P. Hispano, 1972, pp. 79-80. 



99

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

indivíduos S, P e A possuem as três propriedades anunciadas. E assim, se 
disséssemos que os seres humanos são na sua totalidade pertencentes a 
classe dos indivíduos que possuem as propriedades b, r e s, então b, r e s 
seriam quantificadas para todos os indivíduos pertencentes a esta classe. 
Logo, as propriedades em questão são ditas de todos os indivíduos desta 
classe. O nome Sócrates, aqui, seria suposto por suposição pessoal discreta, 
pois ao formarmos proposições singulares em que S ou P ou A despontassem 
como sujeitos, teríamos a situação de que a proposição só determinaria o seu 
objeto suposto no contexto semântico do aparato proposicional. O suposto 
é portador de uma relação conceitual de determinação em que o sujeito é 
semanticamente qualificado pelo conjunto de propriedades compartilhadas, 
das quais ele é possuidor. E as propriedades podem ampliar-se para múltiplos 
indivíduos concretos, o que, neste caso, exigiria que o termo da propriedade 
fosse suposto por suposição pessoal distributiva, pois aqui teríamos um 
descenso a todo conjunto de particulares correspondentes à propriedade 
universal, pelo que se desce copulativamente adicionando cada um dos 
indivíduos contidos. 

Mas este caso simples de relação sintático-semântica entre indivíduos e 
propriedades pode ser visto como o ponto de partida, e não de chegada, para o 
tratamento extensional das orações de propriedade. 

Para que seja possível observar as orações de propriedade na obra de 
Alonso de Vera Cruz, precisamos lidar com três (3) questões conjugadas: 
1. Classes de suposições (material, pessoal e acidental); 2. Composição dos 
termos correspondentes aos sujeitos e predicados com dois ou mais indivíduos 
ou classes; 3. Forma de designação do enunciado, que pode contar com 
termos vagos (ex.: este ser humano, este animal, esta palavra, etc), variáveis 
de quantificação (todo, algum), nomes próprios e/ou descrições definidas 
(Sócrates, Platão, o aluno de Sócrates, o mestre de Aristóteles, etc). 

Em Recognitio Summularum, Alonso propõe que em orações complexas 
os termos que expressam sujeito(s) e predicado(s) podem ser acompanhados 
por conectivos proposicionais (termos sincategoremáticos como e, ou, ...) e 
quantificadores (termos sincategoremáticos como todo, algum, nenhum). Por 
sua vez, orações simples são unidades divisas compostas de termos extremos 
sem qualquer elemento adicional19. 

19	 A. de Vera Cruz, 1554, fol.49.



100

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

É o primeiro caso, a saber, o da unidade oracional complexa, o modelo 
proposicional no qual desponta a questão paradigmática do enunciado de 
propriedade. 

Mediante a relação de propriedade entre os designados, se podem construir 
combinações lógicas variadas entre os termos e os conceitos, de modo que 
nomes próprios, descrições definidas ou termos vagos podem ser inseridos 
em orações por cujos predicados quantificados sejam inferidas propriedades 
comuns dentro de classes de sujeitos. 

Por exemplo, tomando o signo ( ) como «todo, e as expressões sh como 
ser humano, a como animal e b como bípede, tomamos a fórmula quantificada 
(sh) a b como todo ser humano é animal e tem a propriedade de ser bípede». 

Seria possível lidar com tais variáveis em relações combinatórias em 
orações de identidade? Parece que não. Os enunciados de identidade em 
Alonso nunca admitem termos quantificados, pois como afirma Redmond,

a oração (atômica, categórica) de identidade é a mais simplificada, pois conta 
unicamente com termos singulares, ou seja, determinados (nomes próprios ou 
nomes vagos. Tal oração a chamamos simplesmente ‘identidade’, pois nunca 
tem termos quantificados. Esta é a razão pela qual a oração de identidade foi 
considerada como básica na análise extensional da Lógica do Siglo de Oro, no 
sentido de que a ela se reduzem as orações que contém termos quantificados20.

Sim, pois na oração de identidade subsiste a união de dois termos 
singulares, próprios e vagos, ambos designando a mesma coisa. Por isso, são 
correspondentes ao mesmo objeto referente na suposição. Caso contrário, a 
oração seria falsa. Por isso, neste caso a disposição dos extremos é irrelevante, 
dado que os termos podem ser sujeitos ou predicados convertivelmente. O 
que garante a relação de identidade entre os extremos é a coisa denotada na 
suposição. Por exemplo: tomemos um nome próprio Sócrates e um termo 
vago o ser humano em questão. Se dissermos «Sócrates é o ser humano em 
questão», estaremos tomando o objeto da suposição como designado pelo 
sujeito e pelo predicado, o que determina uma relação de identidade entre os 
extremos. 

Nas orações de propriedade, a quantificação é um elemento integrante 
do enunciado. A extensão depende de constantes lógicas como os termos 
sincategoremáticos todo, algum, ao menos um, para que então uma propriedade 

20	 W. Redmond, 2002, p. 39.



101

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

possa ser quantificada. A quantificação afeta o modo como os termos do 
conceito designam os objetos referidos, pelo que uma propriedade comum 
a muitos indivíduos dependerá do emprego de um quantificador na oração 
extensional, tomado aqui como uma variável. Exemplo: todo ser humano tem 
a propriedade de ser bípede, onde (sh) b. 

Na lógica extensional de enunciados de propriedade, a quantificação é 
tomada como uma constante altamente relevante para a relação semântica 
ubicada na suposição. Assim, em orações de propriedade, poderíamos levantar 
diversas perguntas, como por exemplo: a propriedade de ser bípede é exclusiva 
da espécie humana? Esta questão nos leva a constatar que a propriedade 
desempenha uma função lógica, pois ao reparar que outros animais também 
podem ser classificados como bípedes, somos impelidos a tomar a propriedade 
como um predicado que é quantificado para uma classe ampliada de sujeitos. 
Orações de propriedade, assim, são tomadas dentro da lógica extensional. 

No caso do exemplo em questão, a resposta é negativa. Cangurus também 
podem ser bípedes, como ainda outros animais. A propriedade de «ser bípede» 
poderia ser quantificada? Sim. Mas para tal seria necessária a ampliação 
das classes de sujeitos onde esta propriedade universal despontaria como 
um atributo. Assim, teríamos: b – bípede; sh- ser humano; cg- canguru; su- 
suricatos; ch- chimpanzés. 

(x) ≡ (sh)x ˄(cg)x˄(su)x˄(ch)x˄(n)x

Tal que x é o conjunto de todas as classes de animais bípedes: seres 
humanos, cangurus, suricatos, e todos os demais representados pelo grupo n.

X é uma variável quantificada que simboliza o conjunto dos animais 
bípedes. 

Assim, a propriedade de ser bípede é quantificada mediante a ampliação 
para um conjunto indeterminado de classes, simbolizado pelas classes 
determinadas sh, cg, su e ch, e pela classe indeterminada n. 

Diferentemente das orações de identidade, nas quais podemos converter 
os extremos como facilidade, nas orações de propriedade a convertibilidade 
conduziria a composição de enunciados falsos. Por exemplo: se disséssemos 
«todo animal bípede é ser humano», do tipo (sh) b, esta fórmula seria falsa. 

A propriedade que é predicada de uma coisa pode ser vista como predicada 
de um conjunto no qual a coisa, indivíduo ou termo, pertença a este mesmo 



102

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

conjunto como um objeto dentre outros. Orações de propriedade podem ser 
correspondentes por equivalência a uma taxonomia de classes de enunciados 
cujos termos supõem congruentemente uma propriedade universal, dado que 
cada enunciado será composto por um sujeito definido pela diferença específica 
ou por um gênero comum, de maneira que na predicação a propriedade 
desponta como o objeto designativo do definiendum, como no exemplo «o 
ser humano é um animal racional» ou «o ser humano é um animal», de modo 
que todas as propriedades condizentes com ser humano poderiam ser listadas 
como predicáveis do sujeito em questão. 

O caso da propriedade no predicado exige uma abordagem que excede 
o espaço da lógica assertórica, ancorando-se na teoria da suposição. Porque 
a existência correspondente ao enunciado advém por meio da suposição e da 
significação dos termos que o compõe, somos impelidos a verificar as relações 
semânticas subsistentes entre a oração e a realidade que é designada. 

Desde a logica modernorum, o estudo da linguagem era dividido, em 
primeiro lugar, em dois grandes grupos: a significação (significatio) e a 
suposição (suppositio). A significação corresponde à teoria do significado, ao 
que hoje chamamos de teoria da conotação, ou também de teoria do sentido 
das palavras (o modo de apresentação do enunciado). A maioria das palavras 
possui significado: nomes, adjetivos, verbos, predicados. Já a suposição 
condiz com a teoria da referência, ou seja, à referência das expressões que 
formam parte de uma oração. Um termo só terá suposição se for parte de uma 
oração bem constituída gramaticalmente. A suposição é a referência de um 
termo dentro do contexto de uma oração. 

A existência se verifica de forma distinta em cada tipo de suposição. 
Existem dois grandes grupos de suposições: a suposição material e a suposição 
formal. A suposição material diz respeito a referência de coisas de dentro da 
linguagem, como é o caso de uma palavra qualquer que pode referir-se a si 
mesma. Ex.: água é uma palavra da língua portuguesa. Hoje colocaríamos «» 
em água, mas os escolásticos ibero-americanos como Alonso não colocavam. 
Ao invés, diziam Ly água21. A palavra água refere-se, em primeiro lugar, a ela 
mesma. Palavras podem se referir a linguagem. Este tipo de suposição ocorre 
quando está em jogo o uso correto das palavras dentro da gramática. Não 
condiz com coisas de dentro ou fora do pensamento, mas com o uso correto das 

21	 A. de Vera Cruz, 1554, fol. 49.



103

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

expressões. No caso aqui, água tem como suposição – material – a si mesma, 
enquanto palavra da língua portuguesa. Por sua vez, a suposição formal condiz 
com a referência de palavras que correspondem a coisas que se situam dentro 
ou fora do pensamento. Todos os casos de suposição que não forem suposição 
material, serão casos de suposição formal. Há dois tipos de suposição formal: 
imprópria e própria. A imprópria lida com sentidos figurados, metáforas e usos 
literários. A própria, com entidades individualizadas presentes no pensamento 
(coisas intramentais) ou na realidade (coisas extramentais). Coisas concretas 
individualizadas no mundo concreto, ou seja, coisas reais, são supostas por 
suposição pessoal. E entes intramentais, residentes dentro do pensamento 
humano, como é o caso dos conceitos, são supostos por suposição simples. E 
este é o caso das propriedades e naturezas (ser humano é uma espécie; animal 
é um gênero). 

Na suposição simples, a existência de uma propriedade é tomada universal, 
abstrata e conceitualmente, e é nisto que consiste a relação semântica entre 
uma oração de propriedade construída com termos de primeira ou de segunda 
intenção. Alonso nos diz que neste tipo de suposição a oração poderá ser 
construída (i) ora considerando o sujeito com um termo de primeira intenção, 
quando então este extremo terá relação com um predicado de segunda 
intenção, como «Pedro é ser humano», salvo se tal relação não for possível; 
ora (ii) quando o sujeito de segunda intenção se relaciona com um predicado 
universal, como por exemplo «o ser humano é uma espécie» ou «todo ser 
humano é mortal»; ou ainda quando (iii) empregamos um termo de segunda 
intenção no sujeito e o relacionamos com algum ato da alma, como o que 
expressa o ato de intelecção/assentimento, do tipo «ser humano é entendido 
como espécie» ou «ser humano é definido como natureza específica»22. 

O termo que supõe com suposição simples não pode ser comum, mas 
singular e/ou discreto, pois aqui ele toma o lugar de seu significado principal, 
de modo que a propriedade é carregada no termo que supõe. A referência é 
abstrata, dado que o objeto designativo repousa no conceito intramental, e não 
no mundo externo. Aqui, a relação semântica é de cunho transcendental, dado 
que o ente individualizado não é uma coisa do mundo físico, mas um ente 
intramental que desponta com a assunção do termo. 

A referência não se dá aos objetos que coletivamente integram o conjunto 
dos objetos do mundo pertencentes a uma classe de designações, o que tornaria 

22	 A de Vera Cruz, 1554, fol. 48.



104

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

a suposição como tal em pessoal (E não mais simples). Na suposição simples, 
não há descenso, pois o termo denota entes de razão e, portanto, há um caráter 
resolutivo na formalização do objeto designado, pelo que não há, como na 
suposição pessoal, o que os escolásticos chamavam de suposição distributiva 
ou suposição determinada, em outras palavras, quantificação de predicados, 
pois os termos comuns aqui poderiam ter mais de um referente. 

Se o tipo de suposição é identificado a partir do termo predicativo e da 
função lógica que desempenha para a constatação semântica da existência 
do objeto designado, então a propriedade, suposta como universal e abstrata, 
requer um modelo de suposição em que o ente individualizado não é externo, 
mas intramental, configurado pela razão proposicional que postula o conceito 
com base no conceito mental, impondo-o na linguagem como estrutura sígnica 
metalinguística. 

5.	 Orações de propriedade e quantificação em fr. Alonso 
Os lógicos novo hispanos, dentre os quais fr. Alonso de vera Cruz, 
desenvolveram sistemas de quantificação avançados para a época, comparáveis 
ao que temos hoje no âmbito da lógica simbólica. A lógica de quantificação 
vale-se de termos sincategoremáticos como as expressões «todo», «algum», 
«nenhum», «ao menos um» e etc, ou seja, signos que expressam coisas 
quantificadas a partir de um predicado compartilhado23. 

Alonso aporta para a temática da quantificação algumas noções que, em 
articulação com as noções de signos de quantidade e predicáveis universais 
de propriedade, condizem com um complexo e dinâmico sistema de relações 
conceituais de proposições quantificadas. 

Se hoje tratamos da quantificação no cálculo de predicados, no siglo de oro 
Alonso e outros lógicos, como Tomas Mercado e Domingo de Soto, lidaram 
com os signa quantitatis dentro da doutrina da suppositio, em particular no 
movimento pendular entre o universal e o particular, o que chamavam de 
«descenso» e «ascenso», ou seja, a transição do raciocínio mediante regras 
desde proposições superiores, também chamadas de universais na tabela dos 
opostos categóricos, no caso, «todo» e «nenhum», para proposições inferiores, 
chamadas particulares, dado que designam coisas particulares, como «algum 
x é y» ou «algum x não é y». Descenso e Ascenso condizem com a ideia de 

23	 W. Redmond, 2002, p. 32.



105

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

deslocar-se desde um lugar acima, no caso, o conjunto, para baixo, onde estão 
as coisas (hoje diríamos classes) que o compõem24. 

Na tabela dos opostos vislumbramos o seguinte: 

Todo x é y Nenhum x é y

Algum x é y Algum x não é y 

As proposições de cima, superiores, são quantificadas por signos de 
quantificação universal e correspondem aos conjuntos que abarcam ou 
não os sujeitos particulares, ao passo que as de baixo, são hoje chamadas 
de existenciais, mas à época, de particulares, já que designam os sujeitos 
individualizados, seja definindo-os ou ainda denotando-os de forma indefinida. 

Vamos tomar como exemplos de sujeitos particulares as letras sentenciais 
p, q e r, supondo a propriedade universal y como quantificável. Assim, 
poderíamos ter os seguintes cenários, considerando p-q-r em relação com y:

Todos (p-q-r) são y Nenhum (p-q-r) é y

Algum é y Algum não é y

A partir da tabela, a questão é a de saber se é possível e, em caso afirmativo, 
como poderíamos inferir proposições a partir de proposições quantificadas, 
ou melhor, seria possível deduzir proposições com signa quantitatis de 
proposições também quantificadas mediante certas regras? 

De acordo com Fr. Alonso, a resposta é afirmativa. As relações de 
descenso e ascenso entre proposições quantificadas devem ser deduzidas 
mediante certas regras axiomáticas que orientam as combinações aí presentes. 
Para formular tais regras, Alonso vale-se de outros termos sincategoremáticos, 
típicos da lógica proposicional: a conjunção e a disjunção, unindo-os às 
relações de descenso e de ascenso. 

24	 A. de Vera Cruz, 1554, fol. 46 e 47.



106

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

Assim, teríamos a seguinte regra de transição do universal ao particular: 

Todos (p-q-r) são y (universal)

Ergo

p é y (descenso)25.
*Implicitamente, nesta transição da proposição universal para a proposição 
particular há também a adição de uma conjunção, pois a conclusão afirmativa 
restaria assim, sintaticamente: «todos são y e p é y». Para fr. Alonso, deve-se 
admitir que se um predicado y é dito de um conjunto de sujeitos designados 
pelo sincategorema «todos», então cada um deles individualmente poderá ser 
afirmado como sujeito dotado da propriedade que qualifica o predicado como y. 
Assim, Todos são y poderá ser afirmada como proposição hipotética: p é y E q é 
y E r é y. Logo, o descenso até o particular: p é y é acompanhado por conjunção. 

Podemos continuar o movimento na direção do particular, modificando o 
sujeito particular por um singular indefinido. Senão, vejamos:

p é y (particular)

Ergo

Alguém é y (particular indefinido: o próprio p ou q ou r).
*Nesta transição de uma proposição particular (com appelatio a um sujeito 
individualizado existente e concreto p) para uma outra proposição particular com 
sujeito indefinido (alguém), teríamos a adição da disjunção, pois a ascensão do 
concreto particularizado (p) para um singular indefinido (o próprio p ou q ou 
r) exige que o ascenso (ou seja, a algo menos particularizado – alguém) seja 
acompanhado por uma disjunção. 

Por isso, Alonso nos diz que nestes dois casos vislumbramos regras de 
quantificação que governam a transição entre proposições quantificadas, 
considerando os conectivos lógico-proposicionais de conjunção e disjunção. 
As transições se dão do conjunto para os sujeitos que o compõem, seja 
definindo-os, seja tomando-os por acepção indefinida26. 

25	 A. de Vera Cruz, 1554, fol. 46.
26	 A. de Vera Cruz, 1554, fol. 46.



107

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

Esta acepção indefinida era tomada por Alonso como uma variável 
proposicional exigente, tomada como um sujeito designado por acepção não 
concretamente existente, mas mediante algum grau de universalidade, razão 
pela qual o movimento ocorrido entre p é y para alguém é y acarreta um 
ascenso, com a possibilidade de que o «alguém» possa supor q ou r. O ascenso 
com disjunção implica duas consequências: (i) a transição do concreto definido 
ao singular indefinido; (ii) a introdução do quantificador existencial, pelo que 
admitimos que, de uma proposição categórica (p é y) nos movemos a uma 
proposição quantificada (alguém é y: q ou r)27. 

No descenso, ao transitarmos do conjunto universal para um sujeito 
particular, eliminamos a partícula «todos» e adicionamos um particular na 
proposição, que de categórica torna-se hipotética: «todos são y e p é y». 

No ascenso, introduzimos um quantificador existencial após uma 
proposição categórica não quantificada: «p é y ou alguém é y (q ou r)». 

Nas transições, podemos observar que o descenso ou o ascenso ocorre 
tanto com referência ao universal como em relação ao particular. No universal, 
o descenso será realizado com a conjunção dos particulares: 

Todos são y
Ergo

p é y E q é y E r é y

No ascenso, a moção ocorre dos particulares ao universal:

P é y E q é y E r é y
Ergo

Todos são y

E no caso do particular, com disjunção, também podemos obter descenso 
ou ascenso28. No caso do descenso, teríamos:

Alguém é y
Ergo

P é y ou q é y ou r é y

27	 A. de Vera Cruz, 1554, fol. 46.
28	  A. de Vera Cruz, 1554, fol. 46.



108

Marcus Paulo Rycembel Boeira

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

No caso do ascenso, teríamos:

P é y ou q é y ou r é y
Ergo

Alguém é y

6.	 Conclusão
As combinações lógicas estruturadas em relações de ascenso e descenso são 
realizadas mediante regras que quantificação que dependem de conectivos, 
termos sincategoremáticos e das noções de significatio e suppositio, além dos 
termos categoremáticos. Termos comuns e próprios, descrições definidas, 
constituem o rol de expressões lógicas amplamente utilizadas por Alonso 
e pelos lógicos do período barroco. São heranças da logica modernorum 
presentes entre os pensadores do período, o que é atestado pela presença 
destas noções em diversos tratados de Lógica compostos no México, no Perú 
e na Bolívia coloniais, além de constarem também nas matrizes curriculares 
dos colégios das ordens religiosas espalhados por toda Iberoamérica.

A lógica de quantificação em Alonso é uma lógica extensional, em que as 
orações de propriedade constituem o modelo proposicional padrão. 

Bibliografia
Aristóteles, Tópicos. Livro V, Miguel Candel Sanmartín (intr., trad. y notas). 

Madrid, Gredos, 1987.

Bochenski, Ioseph, History of Formal Logic, Notre Dame, Notre Dame 
University Press, 1961.

Boehner, Philoteus, Medieval Logic. An Outline of its development from 
1250 to 1400, Chicago, Chicago University Press, 1952.

Coxito, Amândio A., Lógica, Semântica e Conhecimento na escolástica 
peninsular pré-renascentista, Coimbra, Editora da Biblioteca da 
Universidade de Coimbra, 1980.

Fonseca, Pedro da, Instituições Dialéticas, T. I, Porto Alegre, editora IHSV, 2023. 

Hispano, Petro, Tractatus: Summulae Logicales, Assen, Van Gorcum Co. 
publish., 1972.



109

Conexões extensionais em sentenças de identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de 
quantificação na escolástica ibero-americana? 

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 85-109, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII768

Kneale, William and Martha, The Development of Logic, Oxford, Clarendon, 
1984.

Muñoz Delgado, Vicente, «El pensamiento lógico: la lógica en la península 
ibérica durante el siglo XVI», in Filosofía iberoamericana en la época 
del Encuentro (Gloria Myriam Fajardo Reyes), Madrid, Trotta / Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, 1992, pp. 347-404. 

Ockham, Guilherme, Summa Logica: Pars I, n. 63. Bruges, Bibl. de la Ville 
498 (an. 1340); Avignon, Bibl. Mun. 1086 (1343). Disponível em http://
www.logicmuseum.com/wiki/Authors/Ockham/Summa_Logicae

Pinborg, Jan, Logica e Semantica nel medioevo, Torino, Boringhieri, 1984.

Redmond, Walter, La lógica del Siglo de Oro: una instroducción histórica a 
la Lógica, Pamplona, EUNSA, 2002. 

--- e Mauricio Beuchot, Pensamiento y realidad en Fray Alonso de la Vera 
Cruz, México, Universidad Autónoma, 1987.

Rijk, Lambertus Marie de, Logica modernorum II, 1, Assen, Van Gorcum Co. 
publish., 1967.

---, Through Language to Reality: studies in Medieval Semantics and 
Metaphysics, Northampton, Routledge, 1989.

Rubio, Antonio, Commentarii in Universam Aristotelis Dialecticam una 
cum dubiis, et quaestionibus hac tempestate agitari solitis in duas 
partes distributi, Pars Prior, Quaestiones Prooemiales Pro Dialecticae 
Introductione, Alcalá, Sánchez, 1603. 

Torre, Oscar Jiménez, Elementos de las ciencias demostrativas en Aristóteles, 
Pamplona, EUNSA, 2006.

Vera Cruz, Alonso de. Recognitio Summularum, Salmanticae, in aedibus 
Dominici à Portonariis, 1569.





111
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

El aristotelismo de Bartolomé de Las 
Casas: el concepto de ethos

The Aristotelianism of Bartolomé de Las 
Casas: the concept of ethos

Michael Schulz1

Universidad de Bonn (Alemania)
michael.schulz@uni-bonn.de 

ORCID: 0000-0002-5410-5962

Fecha de recepción: 7-7-2024
Fecha de aceptación: 20-9-2024

Resumen
Este artículo sobre el aristotelismo del dominico Bartolomé de Las Casas (s. 
XVI) se centra en el concepto de ethos (costumbre, hábito). Este concepto 
permite a Las Casas distinguir entre naturaleza humana y cultura. Los 
fenómenos «bárbaro-bestiales» de la idolatría, los sacrificios humanos y 
la antropofagia, que los europeos citaban como pruebas de la inferioridad 
antropológica de los indígenas, pueden entenderse así como fenómenos 
culturales y no como pruebas de una naturaleza humana inferior. Además, 
Las Casas también puede entender estos fenómenos culturales discriminados, 
recurriendo a Aristóteles, como elementos normales de la historia religiosa 
que siguen una lógica comprensible y que, por tanto, muestran las capacidades 
racionales de la naturaleza humana. Con su innovadora interpretación de 

1	 Agradezco la colaboración de mi esposa Gloria Patricia Rojas-Schulz, colombiana y filósofa 
de formación, quien me ayudó a clarificar y exponer mejor mis ideas en español.



112

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

Aristóteles, Las Casas se opone precisamente a la recepción aristotélica en el 
Renacimiento por parte del cronista de la corte, Juan Ginés de Sepúlveda, que 
utiliza la Política de Aristóteles para demostrar la inferioridad de la población 
indígena y su esclavitud natural (physei douloi). La tesis de este artículo es 
que el uso lascasiano del concepto aristotélico de ethos convierte al filósofo 
griego en un defensor de los indios.

Palabras clave: ethos, naturaleza humana, sacrificios humanos, Bartolomé de 
Las Casas, Juan Ginés de Sepúlveda

Abstract
This article on the Aristotelianism of the sixteenth-century Dominican 
Bartolomé de Las Casas focuses on the concept of ethos (custom, habit). This 
concept allows Las Casas to distinguish between human nature and culture. The 
‘barbaro-bestial’ phenomena of idolatry, human sacrifice and anthropophagy, 
which Europeans cited as evidence of the anthropological inferiority of the 
indigenous, can thus be understood as cultural phenomena and not as evidence 
of an inferior human nature. Moreover, Las Casas, drawing on Aristotle, can 
understand these discriminated cultural phenomena as normal elements of 
religious history that follow an understandable logic and thus demonstrate 
the rational capacities of human nature. With his innovative interpretation of 
Aristotle, Las Casas opposed the Renaissance reception of Aristotle by the 
court chronicler Juan Ginés de Sepúlveda, who used Aristotle’s Política to 
demonstrate the natural inferiority of the indigenous population and their 
natural slavery (physei douloi). The thesis of this article is that the Lascasian 
use of the Aristotelian concept of ethos turns the Greek philosopher into a 
defender of the Indians.

Keywords: ethos, human nature, human sacrifices, Bartolomé de Las Casas, 
Juan Ginés de Sepúlveda 

1.	 Introducción y tesis
En su innovador y muy leído artículo Bartolomé de Las Casas y Aristóteles de 
1985, el filósofo alemán Bruno Rech explica cómo el dominico y obispo de 
Chiapas en Nueva España, Bartolomé de Las Casas (1484-1566), utiliza los 
escritos aristotélicos en defensa de los indios de las Américas, en particular 



113

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

para rebatir la tesis de su inferioridad antropológica y esclavitud natural2. Por 
eso los análisis de Rech se centran en la interpretación del tratado aristotélico 
De anima en los escritos de Las Casas, sobre todo en su Apologética Historia 
Sumaria3, pero insinúa también la importancia del concepto aristotélico 
del ethos (consuetudo, costumbre, hábito) en la misma obra4. Otros, como 
el historiador eclesiástico español Mariano Delgado, que imparte clases en 
Suiza y publicó una excelente selección comentada de las obras de Las Casas 
en alemán5, destacan aún más claramente la importancia de este término, ya 
que permite a Las Casas distinguir entre naturaleza y cultura6. Los fenómenos 
«bárbaro-bestiales» de la idolatría, los sacrificios humanos y la antropofagia, 
que los europeos citaban como pruebas de inferioridad antropológica de los 
indígenas, pueden entenderse así como fenómenos culturales y no como 

2	 B. Rech, 1985, pp. 39-68. L. Hanke, 1959, pp. 12-27; M. C. Gierich-Carvajal, 2005, pp. 
53-54, ofrece en su disertación una visión general de la recepción de autores antiguos en las 
obras de Las Casas. En Classica Boliviana, M. Ambrosi De la Cadena, 2023, pp. 95-104, 
analiza el «aristotelismo conveniente de Las Casas», es decir, el aristotelismo en relación 
con un proyecto sociopolítico de la «comunidad entre españoles e indios» en una polis, de 
una república futura. F. Quijano Velasco, 2017, pp. 158-160, ofrece una recopilación de la 
inmensa publicación sobre Las Casas.

3	 B. de Las Casas, Apologética, OC 6, pp. 381-440. Sobre esta obra de Las Casas, véase la 
bibliografía en M. Delgado, 1995, WA 2, pp. 327-329, así como el «estudio preliminar» de 
V. Abril Castelló (OC 6, pp. 15-181) y las extensas introducciones de varios autores sobre 
los temas y trasfondos de la Apologética (OC 6, pp. 185-282).

4	 B. Rech, 1985, p. 54.
5	 Bartolomé de Las Casas, Werkauswahl [sigla: WA] 1 (1994), 2 (1995), 3/1 (1996), 3/2 

(1997), ed. M. Delgado.
6	 M. Delgado, 1995, WA 2: pp. 331-340; Schulz, 2019. Por supuesto, también hay voces como 

la del estadounidense Daniel Castro, que niega en su disertación Another Face of Empire: 
Bartolomé de Las Casas, Indigenous Rights, and Ecclesiastical Imperialism (Otra cara del 
imperio: Bartolomé de Las Casas, los derechos indígenas y el imperialismo eclesiástico), 
terminada en 1994 pero no publicada hasta 2007, que Las Casas se interesara seriamente 
por las culturas y religiones indígenas. Castro afirma que Las Casas solo trató las cuestiones 
de la naturaleza humana y la cultura desde una distancia teórica (p. 15). No fue la simpatía 
y la empatía lo que motivó al dominico a defender a los indígenas y su cultura, sino que se 
limitó a promover una forma más humana de explotación y se dejó instrumentalizar por la 
política imperial española (p. 8). Las Casas se limitó a ofrecer «otra cara del imperio». Por 
ello, no es de extrañar que la tesis de Castro haya sido considerada impropia y acientífica en 
los debates. Así lo hicieron, por ejemplo, José Kabasa (2008) y, en particular, M. Delgado 
(2008, p. 571), quien acusó a la tesis de Castro de ser un «scholarly scandal». Delgado 
argumenta que la obra de Las Casas cuestiona la legitimidad de la Conquista y el sentido 
de una misión violenta, además de defender el valor de la religiosidad (de la que incluso los 
europeos podían aprender algo) y las culturas indígenas. 



114

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

pruebas de una naturaleza humana inferior7. Es más, Las Casas también 
puede entender estos fenómenos culturales discriminados, recurriendo a 
Aristóteles (384-322 a. C.), como elementos normales de la historia cultural 
y religiosa europea y oriental que siguen una lógica comprensible y que, 
por tanto, muestran las capacidades racionales de la naturaleza humana. Por 
supuesto, esto no significa que Las Casas apruebe tales fenómenos. Como 
ha sido habitual desde la antigüedad, el fraile considera estos fenómenos 
enunciados obra de la seducción del diablo y manifestación de la debilidad 
humana causada por el poder del pecado8. Por ello, espera que la idolatría, los 
sacrificios humanos y el canibalismo se superen gradualmente por «gracia o 
por doctrina»9. Debido a la importancia del ethos en la Apologética Historia 
Sumaria, el historiador Anthony Pagden se refiere a esta obra de Las Casas 
como «comparative ethnology»10.

En lo sucesivo, este artículo se refiere principalmente a la Apologética 
Historia Sumaria de Las Casas que, a pesar de su fuerte interés histórico, 
contiene de hecho una «antropología [cultural-filosófica] del indio», como 
señala el coeditor de las obras de Las Casas, el dominico y teólogo Jesús-Ángel 
Barreda11. Con esta antropología del indio intenta defender a los nativos del 
Nuevo Mundo. Las Casas argumentó de forma idéntica en su Apología, que 
escribió para la disputa con el humanista, traductor de Aristóteles y cronista 
de la corte, Juan Ginés de Sepúlveda (1490-1573), y cuyos temas se incluyen 
en la Apologética Historia12. En su famoso tratado teológico misionero De 
unico vocationis modo omnium gentium ad ueram religionem, que Las Casas 

7	 M. Delgado (1994-1997) ha publicado una selección muy bien anotada de los escritos de 
Las Casas en alemán. Este ensayo debe mucho a sus comentarios e introducciones a los 
escritos individuales de Las Casas. Sobre la lógica histórico-religiosa de los sacrificios 
humanos ver M. Delgado, 1995, WA 2, pp. 380-381, 388-389, 412-414, 431-432, 451-452.

8	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 644-650.
9	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 643.
10	 A. Pagden, 1999, pp. 119, 122; ver V. M. Teglia, 2012, pp. 217, 235, que reconoce una 

«proto-etnología “colegida” de la polémica» en el retrato que hace Las Casas de los 
indígenas (a pesar de todas las exageraciones).

11	 J. A. Barreda, 1992, p. 216. Para la complicada historia y datación de esta obra, véase M. 
Delgado, 1995, WA 2, pp. 329-331. La obra fue escrita probablemente entre 1552-53 y 
1555-1559.

12	 L. Hanke, 1974; M. Delgado, 1994, WA 1, p. 340. La bibliografía sobre esta disputa es 
apenas comprensible, véase M. Delgado, 1994, WA 1, pp. 339-340; M. Delgado, 2007, pp. 
356-357, nota 10. Ver M. Beuchot, 2004; F. Castilla Urbano, 2013, pp. 198-212; R. F. Sousa, 
2019.



115

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

probablemente comenzó a escribir inmediatamente después de ingresar en la 
orden dominica en 1522, trata el concepto de ethos/costumbre para explicar la 
razón por la cual se necesita mucho tiempo y paciencia para convencer a alguien, 
que procede de un contexto religioso y cultural completamente diferente, de la 
verdad del cristianismo utilizando únicamente argumentos (es decir, sin el uso de 
la fuerza)13. El factor decisivo para Las Casas es la idea de que las culturas tienen 
una gran capacidad de persistencia y, por tanto, pueden parecer una constante 
natural, aunque no lo sean. Las Casas toma esta idea central de Aristóteles14. 

Con su innovadora interpretación de Aristóteles, Las Casas se opone 
precisamente a la recepción aristotélica en el Renacimiento, cuando sirvió ―a 
varios autores y autoridades15― para entender a los indígenas como esclavos 
por naturaleza (physei douloi). A diferencia de una persona que se convierte 
en esclavo al ser capturada en una guerra o que tiene que venderse para pagar 
deudas, en su obra Política, Aristóteles describe al esclavo natural como una 
persona abierta a la comprensión racional, pero que no tiene suficiente fuerza 
intelectual para organizar su propia vida y seguir sus intuiciones racionales16. 
Necesita que otra persona intelectualmente superior lo guíe. En las manos del 
amo, el esclavo es una herramienta y pertenece a su casa y su granja; siendo 
lo mejor para el propio esclavo que permanezca bajo el mando de su amo. 
Si el esclavo desafía a su amo, puede ser castigado y obligado a cumplir con 
su servicio. En esta relación entre amo y esclavo, Aristóteles ve realizado el 
principio fundamental según el cual los mejores deben gobernar siempre a los 
que son inferiores a ellos17. Esta teoría del esclavo natural se invocó para eludir 
las cuestiones jurídicamente problemáticas de hasta qué punto la Conquista y 
la colonización eran legítimas y si los indígenas podían ser utilizados para 
trabajar para los españoles18. 

13	 B. de Las Casas, De unico modo, OC 2, pp. 92-97.
14	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 648. 
15	 M. Delgado, 2007, pp. 359-363; Ch. Schäfer, 2018, pp. LI-LIII.
16	 Aristot. Pol. 1252 a 15-1254 a 5; A. Pagden, 1999, pp. 41-44; P. Pellegrin, 2001, pp. 39-

42; B. de Las Casas, sobre los indios esclavos OC 10, pp. 219-284; M. Sievernich, 1996, 
pp. 65-66: Forma parte de la particular tragedia de la vida de Las Casas el hecho de que al 
principio solo lamentara la esclavitud de los indios y se opusiera a ella. Para proteger a los 
indígenas, recomendó sustituirlos por esclavos africanos, a los que consideraba físicamente 
más fuertes y mejor adaptados a los trabajos duros. Tras darse cuenta del error que había 
cometido, se arrepintió repetidamente de su postura anterior.

17	 Aristot. Pol., 1254 a 15.
18	 A. Pagden, 1999, pp. 39-40.



116

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

El primer obispo de Tierra Firme (Santa María la Antigua del Darién, 
Panamá), el franciscano Juan Cabedo, se refiere a Aristóteles en este sentido. 
En el año 1519, Las Casas rechaza esta tesis en presencia de Carlos V19. Su 
debate con Cabedo anticipó su disputa con Juan Ginés de Sepúlveda en 
Valladolid, entre los años 1550 y 1551. Sepúlveda se refiere explícitamente 
al teólogo escocés John Mayor (Mair) (hacia 1467-1550), que en 1510 
aplicó por primera vez el concepto aristotélico del esclavo por naturaleza20 
a los pueblos indígenas de América21. El argumento ha tenido repercusión 
desde entonces. Ya había sido esgrimido por el predicador de la corte, Gil 
Gregorio22, el dominico, obispo y diplomático del rey, Bernardo de Mesa23, 
y por el jurista de la corte Juan López de Palacios Rubios24; en ocasión de 

19	 B. de Las Casas, Historia de las Indias III, cc. 149-151, OC 5, pp. 2410-2423.
20	 Según García-Huidobro, 2024, p. 25, la recepción de Aristóteles por parte de Sepúlveda se 

centró y se limitó al concepto de esclavo por naturaleza. 
21	 A. Pagden, 1999, pp. 38-39; M. Delgado, 2007, pp. 357-359. En la Apología, Las Casas 

discute la tesis de Mayor y la rechaza (OC 9, pp. 609-627): Los indígenas no eran bárbaros ni 
esclavos por naturaleza, sobre los que los españoles podían gobernar, como los griegos sobre 
los bárbaros. En la antigüedad tardía, Ambrosio de Milán y Basilio de Cesarea recibieron la 
justificación de la esclavitud recurriendo a Aristóteles, véase A. Hasse-Ungeheuer, 2011, p. 
145. La traducción de la Política de Aristóteles, disponible en su totalidad a partir de 1265, 
dio a conocer la tesis del esclavo por naturaleza en la escolástica y la escolástica barroca. 
Aunque se cuestionara esta tesis del «esclavo por naturaleza», los europeos eran conscientes 
de su superioridad cultural, por lo que también tenían claro el principio aristotélico de que 
los mejores siempre tenían derecho legítimo al liderazgo sobre los más débiles, los peores 
(Aristot. pol. 1254 a 15; M. Delgado, 2007, p. 363). 

22	 B. de Las Casas, Historia de las Indias III, OC 5, pp. 1798-1802; A. Pagden, 1999, 48: Gil 
Gregorio reconoció en la relación entre el esclavo natural y su amo natural una ley que rige 
el universo: al igual que el motor inmóvil mueve todo a través de motores inferiores, el amo 
natural también mueve el espíritu débil del esclavo natural a través de su espíritu fuerte. En 
el caso de los esclavos naturales, la forma de gobierno apropiada es la despótica y tiránica. 
Gregorio afirma tomar esta tesis del tratado De regimine principum, III c. 11, de Tomás de 
Aquino. J. Höffner, 2017, pp. 247-248.

23	 A. Pagden, 1999, pp. 49-50.
24	 B. Ares Queija, 1992, pp. 203-205; J. Dumont, 1995/2007, p. 204; M. Delgado 2007, p. 359. 

Palacios Rubios (Juan López de Vivero, 1450-1524), el autor del Requerimiento (1513), 
veía a los indios como personas libres, pero como esclavos debido a sus orígenes bárbaros. 
El protagonista de la Escuela de Salamanca, Francisco de Vitoria (1483-1546), tampoco 
descartó de plano la tesis de los indios como esclavos naturales, pero incluso en el caso de que 
los nativos fueran realmente inferiores mentalmente a los europeos, defendió su humanidad 
y sus derechos de soberanía. En cualquier caso, eran sus propios amos y gobernantes sobre 
sus territorios, que los españoles no podían arrebatarles (F. de Vitoria, De Indis, 1997, pp. 
384-387, 404-405). En su Apología (OC 9, 266-269), Las Casas no quedó satisfecho con 
esta respuesta vaga y táctica (M. Delgado, 2007, p. 364), sobre todo porque Sepúlveda podía 



117

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

la Junta de Burgos de 1512 convocada por Carlos V para tratar el injusto 
trato a los indígenas. 

La tesis de este artículo consiste en que el uso del concepto aristotélico de 
ethos/costumbre permite a Las Casas defender tanto la idea de la integridad de 
la naturaleza humana de los indígenas como la cultura autóctona, y transformar 
al filósofo griego en un defensor de los indios. Por supuesto, el uso que Las 
Casas hace de los argumentos aristotélicos ya ha sido objeto de estudios 
académicos25. No obstante, al centrarse en el concepto de ethos/costumbre, 
que Las Casas adopta de Aristóteles, este artículo pretende abordar un nudo 
sistemático en la recepción lascasiana de Aristóteles respecto a los tres temas 
ya mencionados: la idolatría, los sacrificios humanos y la antropofagia, que 
están directamente relacionados con el tema de la religión26. 

Centrarse en el concepto de ethos/costumbre no implica que Las Casas 
no recurriera a otros conceptos e ideas centrales de Aristóteles. Un ejemplo 
de ello es la idea de que la naturaleza de una persona depende de su entorno 
natural (geografía, clima, astros)27. Dado que la recepción lascasiana de 

referirse a él. Domingo de Soto (1494-1560) y Luis de Molina (1535-1600) rechazan la 
tesis del esclavo natural, aunque Molina no descarta la esclavitud debida al cautiverio en 
una guerra justa. La cuestión de hasta qué punto se podía librar una guerra justa contra 
la población indígena, a causa de la blasfemia, los sacrificios humanos o el canibalismo, 
determinaba, por tanto, la permisibilidad de esclavizar a este grupo de población. Por 
tanto, era posible rechazar la tesis antropológica del esclavo natural y justificar al mismo 
tiempo la posibilidad de esclavizar a los indígenas remitiéndose a las condiciones de una 
guerra justa. Véase la disertación de N. Priesching, 2017, pp. 155-213 para una bibliografía 
detallada. En 1537, el papa Pablo III declaró expresamente en la bula Sublimis Deus que los 
pueblos indígenas de América eran seres humanos y que debían respetarse sus derechos y su 
propiedad. Aunque esta bula fue ignorada y recibió la oposición de la corte española (véase 
M. Delgado, 1994, WA 1, pp. 249-251), sirvió a Las Casas como una importante referencia 
argumentativa, por ejemplo, en su tratado teológico misionero De unico uocationis modo 
omnium gentium ad ueram religionem, OC 2, pp. 350-357. Los filósofos escoceses del 
siglo XVIII seguían refiriéndose al concepto aristotélico del «esclavo por naturaleza», ver 
Ch. Grieshaber, 2011, pp. 173-175. Una comprensión diferenciada del esclavo natural en 
Aristóteles es desarrollada por K. Vlassopoulos, 2011, pp. 465-475.

25	 Además de Bruno Rech, cabe mencionar como ejemplo a L. Hanke, 1959, pp. 44-61; G.L. 
Huxley, 1980; G. Tosi, 2002; M. Schulz, 2019; J. García-Huidobro, 2024.

26	 Independientemente del tema de la religión, el término ethos/‘costumbre’ también 
desempeña un papel general a la hora de describir las costumbres y tradiciones de los 
autóctonos (B. de Las Casas, Apologética OC 8, pp. 1312-1318) o las ideas que estos tienen 
sobre la gobernanza (OC 8, pp. 1324-1327).

27	 Rech (1985), también menciona los siguientes conceptos aristotélicos  que Las Casas adopta 
y discute: la unidad cuerpo-alma, el libre albedrío, la mente, la sindéresis, la unidad del 



118

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

Aristóteles está totalmente relacionada con la defensa de los pueblos 
indígenas, el resto de términos e ideas que Las Casa retoma del Philosophus 
también están relacionados con el tema del ethos o las costumbres. Así, Las 
Casas recurre a la idea aristotélica de la influencia del medio natural sobre la 
naturaleza humana para demostrar la óptima constitución mental y física de 
los indígenas. Por tanto, el comportamiento bestial de los indígenas, desde el 
punto de vista europeo (sacrificios humanos, canibalismo), no se puede atribuir 
a su naturaleza humana supuestamente deformada, sino exclusivamente a 
sus costumbres. Lo mismo ocurre cuando Las Casas demuestra, a través del 
análisis de las costumbres de los indígenas, que estos organizan su comunidad 
con sabiduría política y, por lo tanto, no pertenecen a la clase de personas que 
deben ser gobernadas y dirigidas por otro pueblo más inteligente y civilizado, 
como debería ocurrir en el caso de los esclavos naturales. En este sentido, el 
concepto de ethos desempeña un papel central en la recepción que Las Casas 
hace de Aristóteles.

El primer paso consiste en explicar cómo recibió Las Casas el significado 
social del aristotelismo en su época a partir de algunas notas sobre su 
biografía. A continuación, se analiza cómo el dominico operacionalizó el 
término costumbre para descartar que la idolatría, los sacrificios humanos y 
la antropofagia (ritual) puedan interpretarse como indicios de una naturaleza 
humana inferior de los indígenas, que los identificara como esclavos naturales. 
Por último, cabe explicar cómo toda la arquitectura de la Apologética Historia 
Sumaria se centra en el tema del ethos/costumbre.

2.	 ¿Por qué Aristóteles?
«Valeat Aristoteles! A Christo enim qui est Veritas aeterna habemus: Diliges 
proximum tuum sicut teipsum»28 («¡Adiós, Aristóteles! De Cristo, que es 
la verdad eterna, tenemos el mandamiento: Ama a tu prójimo como a ti 
mismo»). Los verdaderos cristianos deben rechazar, según Las Casas, una 
interpretación aristotélica que asuma la existencia de esclavos por naturaleza 
y que tales esclavos naturales sean los pueblos indígenas de las Américas29. 
Este Aristóteles debe ser descartado si se utiliza para justificar guerras justas 

intelecto, el género humano, el acto, la potencia, el telos, la longevidad, la eudaimonia, el 
concepto de bárbaro, que Las Casas modifica.

28	 B. de Las Casas, Apología, OC 9, pp. 100-101; J. García-Huidobro, 2024, pp. 32-36.
29	 B. de Las Casas, Apología, OC 9, pp. 98-103.



119

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

contra los pueblos indígenas que no quieren ser esclavos. ¿Y por qué seguir, 
entonces, los argumentos de Aristóteles?, pregunta el fraile. Este filósofo 
pagano estaría en el infierno de todos modos, argumentó en 1519, durante 
el mencionado debate con el obispo Cabedo30. Casi parece que Las Casas 
argumentara como Martín Lutero, que sostenía que solo se podía ser un buen 
teólogo «sine Aristotele»31, sin Aristóteles. En un primer momento, Las Casas 
lanzó un sola scriptura, un Christus solus, contra el aristotelismo político de 
su tiempo. Y como en el caso de San Agustín y Lutero, también fueron las 
Sagradas Escrituras las que cambiaron radicalmente la vida de Las Casas. Sin 
embargo, este enfoque hacia las Sagradas Escrituras no excluyó una recepción 
posterior e independiente de Aristóteles por parte de Las Casas. Algunas 
notas (bien conocidas) sobre su biografía ilustran la génesis de su apertura a 
Aristóteles.

Nacido en Sevilla en 1484, Las Casas llegó a la isla caribeña de La 
Española en 1502, a la edad de dieciocho años32. Vivía como encomendero 
y los indígenas trabajaban para él. En 1507 se ordenó sacerdote en Roma, 
pero esto no afectó su estilo de vida. En 1511, en La Española, se enteró 
de la primera protesta de los dominicos contra la explotación de los taínos, 
los habitantes originarios de la isla. En su Historia de las Indias, Las Casas 
recoge el famoso sermón de adviento del dominico Antón Montesino (ca. 
1480-1540), que interpeló a los conquistadores y colonos. 

todos estáis en pecado mortal y en él vivís y morís, por la crueldad y tiranía que 
usáis con estas inocentes gentes. Decid, ¿con qué derecho y con qué justicia tenéis 
en tan cruel y horrible servidumbres aquestos indios? ¿Con qué auctoridad habéis 
hecho tan detestables guerras a estas gentes que estaban en sus tierras mansas y 
pacíficas […] los excesivos trabajos que les dais incurren y se os mueren, y por 
mejor decir, los matáis, por sacar y adquirir oro cada día? […] ¿Éstos, no son 
hombres? ¿No tienen ánimas racionales? ¿No sois obligados a amallos como a 
vosotros mismos? ¿Esto no entendéis?33.

El entonces encomendero, Las Casas, quedó profundamente impresionado 
y tales palabras le hicieron reflexionar34. Al parecer, no obstante, los dominicos 

30	 B. de Las Casas, Historia de las Indias III, c. 149; OC 5, p. 2413.
31	 M. Luther, Disputatio contra scholasticam theologiam, 1517, WA 1, p. 226, Nr. 44: «Immo 

theologus non fit nisi id fiat sine Aristotele». 
32	 M. Delgado, 2011, pp. 13-24. Los primeros años de Las Casas, la época de su educación, los 

resume M. De Stephano, 2012, pp. 173-180.
33	 B. de Las Casas, Historia de las Indias III, c. 4, OC 5, pp. 1761-1762.
34	 Según M. Delgado, 2013, pp. 56-65, la predicación profética de Montesino contribuyó 



120

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

se negaron a darle la absolución en confesión porque no estaba dispuesto a 
acceder a su exigencia de devolver la libertad a los indios. Finalmente, Las 
Casas, mientras preparaba un sermón para Pentecostés, leyendo la Vulgata, 
se impresionó con un versículo del libro bíblico Jesús Eclesiástico (34:21-
27): «El pan de los pobres es la vida de los pobres; quien les priva de él es un 
hombre de sangre (homo sanguinis)»35. Fue así que el sacerdote encomendero 
renunció a sus tierras, liberó a sus esclavos y comenzó a defender a los indios. 
Las palabras de la Sagrada Escritura cambiaron su vida feudal. Cristo, la verdad 
eterna, obliga a amar al prójimo y el amor al prójimo prohíbe la esclavitud y 
la explotación de las personas. En 1522 el sacerdote Bartolomé de Las Casas 
ingresó en la Orden de los Dominicos y, por el sistema del estudio indicado 
en la época, se dio cuenta de que Aristóteles era el «filósofo dominante del 
Renacimiento», y sus ideas no podían ser ignoradas, tal como el historiador 
estadounidense de la América Latina colonial, Lewis Hanke, señala en su libro 
Aristotle and the American Indians: las «ideas de Aristóteles habían preparado 
el sustrato filosófico del catolicismo»36. 

3.	 El concepto costumbre
En su Apologética Historia Sumaria, Las Casas desarrolla una antropología 
de la fe, como explica Mariano Delgado37. Por un lado, esta antropología se 
basa en los presupuestos de la fe cristiana y se inspira en las obras de Agustín, 
Gregorio Magno y Tomás de Aquino. Por otro lado, se basa en argumentos 
filosóficos y se distingue por su racionalidad. No solo Aristóteles, sino 
también otros filósofos griegos y romanos, como Platón y, sobre todo, Cicerón, 
desempeñaron un papel importante en los argumentos de Las Casas. Al mismo 
tiempo, Cristo seguía siendo la norma en esta combinación de filosofía y fe 
cristiana38. En el caso de conflicto entre fe cristiana y el Philosophus, Las Casas 
aprendió a argumentar con Aristóteles contra el Aristóteles de su tiempo. Para 
generar argumentos de tal tipo, era central el concepto aristotélico de ethos, 
que utilizaba libremente y que para él coincidía semánticamente con lo que 

significativamente a que el propio Las Casas se convirtiera en un actor profético. 
35	 B. de Las Casas, Historia de las Indias III, c. 79, OC 5, p. 2081; M. Delgado, 1994, WA 1, p. 12.
36	 L. Hanke, 1959, p. 17.
37	 M. Delgado, 1995, WA 2, pp. 327-342.
38	 M. Delgado, 2007, p. 361 nota 2: «para Las Casas, a diferencia de Sepúlveda, Aristóteles 

no es la “norma” que está por encima de todo (incluida la Biblia), sino que siempre está 
subordinada a las tradiciones universalistas de la Biblia y de la Antigüedad (Cicerón)».



121

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

hoy llamaríamos cultura, a la cual pertenece la forma concreta de la religión39. 
Las Casas entiende este ethos como «otra naturaleza»40 del hombre que define 
también el contenido ‘dogmático’ y ‘litúrgico’ de la religión. En la traducción 
latina de la Ética a Nicómaco de Aristóteles, Las Casas lee «Consuetudo 
similis est natura, ideo difficile est ipsam mutare» («La costumbre/el hábito 
es similar a la naturaleza, por lo que es difícil cambiarlo») 41. Las Casas cuenta 
la cultura y la religión indígenas entre esta costumbre. 

4.	 Idolatría como costumbre religiosa 
El fraile atribuye la idolatría, y la dificultad de vencerla, al carácter específico 
de lo que una costumbre supone al constituirse como segunda naturaleza42. 
Sin embargo, Las Casas también puede argumentar desde un punto de vista 
estrictamente teológico cuando dice que la idolatría se basa en la corrupción 
natural del hombre. Cabe anotar que esto no se refiere a una naturaleza inferior 
de los indígenas, sino a la naturaleza de todas las personas, que fue dañada por 
el pecado de Adán y, por lo tanto (sin la gracia del estado original), queda por 
debajo de su potencial y capacidades43. En este contexto teológico, Las Casas 
utiliza una comprensión de la naturaleza humana en términos de salvación. 
Esta naturaleza, deteriorada por el pecado, no consigue bien reconocer a Dios 

39	 Tampoco juega un papel, para Las Casas, la diferenciación entre ἔθος (costumbre, hábito) y 
ἦθος (carácter, modo de tomar decisiones, mentalidad), ni le interesa el significado exacto 
de la palabra en la diferenciación de pathos y logos en Aristóteles. E. Schütrumpf, 1970; 
F. Ricken, 2005, pp. 212-214; 214-216; ἔθος y ἦθος se remontan probablemente a una raíz 
indoeuropea común: *heth-, me he sentado, me siento, habito, construyo. De ahí que ἔθνος, 
el pueblo, la multitud, proceda de ἔθος: la costumbre define el pueblo (F. Kittler, 2012, p. 
36); J. Wisse, 1989, p. 61, añade que la palabra ἦθος también puede referirse al carácter de 
una polis, un Estado. Según W. Kluxen, 1995, pp. 939-940, en determinadas circunstancias 
ethos puede entenderse como sinónimo de cultura. 

40	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 648: «otra natura»; OC 8, p. 1135: «otra naturaleza».
41	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 648; Aristot. Rh I, 11; 1370 a: ὅμοιον γάρ τι τὸ 

ἔθος τῆ φύσει («Similar es, de hecho, el ethos a la naturaleza»); Aristot. NE VII 11; 1152 a: 
«Porque el hábito [ethos] es más fácil de cambiar que la naturaleza. De hecho, la razón por 
la que el hábito también es difícil de cambiar es que es como la naturaleza». 

42	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 648. «Hay otra razón para mostrar ser la idolatría 
hecha natural y ésta es la envejecida costumbre que después de haberse derramado y 
plantado en el mundo la idolatría, tan antigua por el uso que della todas las gentes tuvieron, 
se hizo»; «Grande y antiquísima fue la costumbre que della [la idolatría] se ha tenido y 
esta antigüedad alegaban por privilegio y por grande autoridad della los gentiles contra 
los apóstoles y los mártires, cuando de introducir la nueva religión de Jesuchristo eran 
acusados, pues como la costumbre».

43	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 644-650.



122

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

de forma natural, es decir, con los medios de la razón humana; reconocer a 
Dios no es fácil, sigue siendo un hecho incompleto y defectuoso. Sin embargo, 
sigue siendo posible, como demuestra la prueba de Aristóteles de la existencia 
del motor inmóvil en el libro duodécimo de su Metafísica44. 

Esta corrupción de la naturaleza humana provocada por el pecado, que 
encuentra su expresión en el politeísmo y la idolatría, es por tanto un problema 
para todos los pueblos post lapsum y no sólo para los indígenas de las Indias 
Occidentales. Es también debido a esta corrupción de la naturaleza humana 
entendida teológicamente que puede arraigarse un ethos, un hábito, que 
modela el conocimiento de Dios de forma politeísta y conduce a la idolatría45. 
Otra categoría teológica utilizada por Las Casas es el arte de tentar de los 
demonios, que se aprovechan de las debilidades de las personas para seducirlas 
y llevarlas hacia la idolatría46. Sin embargo, Las Casas está convencido de 
que incluso en esta concepción politeísta de Dios y en la idolatría hay un 
conocimiento auténtico, aunque confuso, vago, incompleto y provisional de 
Dios. De lo contrario, tendría que negar el conocimiento natural de Dios que 
tienen los indígenas y tendría que dar la razón a Sepúlveda, que habla en su 
tratado Democrates secundus de la religio impia de los indios y les niega el 
conocimiento de Dios47. La naturaleza inferior de los indígenas sería obvia; la 
idolatría blasfema de la población indígena del Nuevo Mundo podría detenerse 
con una guerra justa, como exige Sepúlveda48.

Para demostrar que un politeísmo religioso no excluye radicalmente 
el conocimiento de Dios, Las Casas interpreta a su favor un argumento de 
Tomás de Aquino en la Summa contra Gentiles  (III 38). Tomás de Aquino 
argumenta que todos los pueblos podrían llegar a un conocimiento confuso de 
Dios (cognitio Dei confusa). Los hombres atribuirían el orden en la naturaleza 
a un ordinator naturae, a un ordenador de la naturaleza, porque ella no puede 
darse a sí misma su propio orden. Pero cómo está constituido exactamente 
el ordinator naturae, argumenta Tomás, o si es solo uno (quis autem, uel 
qualis uel si unus tantum est ordinator naturae) –eso no puede aclararse 
fácilmente–49. Las Casas interpreta este pasaje afirmando aún más claramente 

44	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 633-635. 
45	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 644-645.
46	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 644-645.
47	 J. G. de Sepúlveda, Democrates secundus, lib.1, 11; p. 66.
48	 J. G. de Sepúlveda, Democrates secundus, lib.1, 11, pp. 68-69, 74-75.
49	 Tomás de Aquino, Summa contra gentiles, III 38: «Est enim quaedam communis et confusa 



123

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

que Tomás: «Si uno o si muchos [¡!] son los que ordenan las cosas naturales no 
lo pueden luego captar por sólo este universal y confuso cognoscimiento»50. 

Con el conocimiento del ordenador trascendente de la naturaleza, se 
alcanza el primer conocimiento, aún indistinto, de Dios. Al menos se acerca 
al conocimiento de Dios avalado por Aristóteles y mediado por la razón del 
motor inmóvil, aunque no alcance la forma perfecta de este conocimiento.

El marco de este conocimiento provisional de Dios está determinado por 
la forma concreta de la religión respectiva, por el ethos y la costumbre. Las 
Casas cita a Cicerón (106-43 a. C.), que confirma en su escrito De natura 
Deorum el conocimiento de Dios de todos los pueblos, pero al mismo tiempo 
señala que los filósofos han desarrollado ideas muy diferentes sobre la 
naturaleza de lo divino51. Estas diferencias en la comprensión de lo divino 
expresan preferencias culturales y costumbres.

En excursos religioso-históricos muy detallados, Las Casas explica que 
esta forma politeísta de religión también era habitual en Europa52. Los pueblos 

Dei cognitio, quae quasi omnibus hominibus adest. […] uidetur, quia naturali ratione statim 
homo in aliqualem Dei cognitionem peruenire potest. Videntes enim homines res naturales 
secundum ordinem certum currere; cum ordinatio absque ordinatore non sit, percipiunt, ut 
in pluribus, aliquem esse ordinatorem rerum quas uidemus. Quis autem, uel qualis, uel si 
unus tantum est ordinator naturae, nondum statim ex hac communi consideratione habetur» 
(«Existe un cierto conocimiento general y vago de Dios que probablemente se encuentra 
en todas las personas. [...] Es porque el hombre puede llegar inmediatamente a cierto 
conocimiento de Dios mediante el uso natural de la razón. Pues los hombres ven que las 
cosas proceden según un orden fijo; y como no hay orden sin ordenador, la mayoría de ellos 
se dan cuenta de que hay un orden en las cosas que vemos. Pero quién o cuál es la naturaleza 
del ordenador de la naturaleza, y si sólo hay uno, no se desprende inmediatamente de esta 
observación general»).

50	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 634; De único modo OC 2, pp. 62-63; M. Delgado, 
1994, pp. 40-41.

51	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 636.
52	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 651-660: Idolatría en Egipto, OC 7, pp. 661-668: 

entre los griegos, notas sobre el culto a Baco, pp. 669-674: adivinación entre los griegos, 
OC 7, pp. 675-679: oráculos en Grecia, OC 7, pp. 680-689: oráculo de Apolo en Delfos, 
pp. 690-693: artes adivinatorias. Las Casas es también un crítico de la religión frente a la 
clarividencia, explicando que se pueden hacer ciertas predicciones mediante el conocimiento 
natural y las observaciones de la naturaleza, es decir, «sin superstición y pecado», OC 7, 
p. 699. Las Casas continúa presentando la idolatría en varios países, OC 7, pp. 700-707. 
Analiza el arte de la magia, OC 7, pp. 708-722, formas de canibalismo también relatadas 
por Aristóteles; las víctimas son niños, OC 7, pp. 724, Aristot. NE 1148 b. Se presentan 
los dioses de griegos y romanos, OC 7, pp. 789-800, 806-818, así como los dioses de otros 



124

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

indígenas de América no son, pues, un caso especial, sino el caso normal. 
Las Casas cita dos ejemplos impresionantes para ilustrar este caso normal de 
politeísmo en Europa y Oriente y para llamar la atención sobre la dificultad a 
la que se enfrentan incluso esas regiones cuando se trata de superar el hábito 
del politeísmo religioso: el pueblo de los griegos, «entre quienes tanto las 
artes y ciencias humanas resplandecieron»53 , es visto por Las Casas plagado 
de «estulticia»54 y «ceguedad»55, tanto así que incluso sus filósofos y maestros 
de sabiduría adoraban a dioses que a menudo eran solo seres humanos56. Esta 
estupidez hace que al final Las Casas exclame irónicamente: «¡Mirad que seso 
de los griegos sabios!»57. Incluso, más allá de Las Casas, habría que señalar 
que el monoteísmo filosófico de Aristóteles no ha alcanzado evidentemente 
una univocidad58. 

pueblos de Oriente y Asia, mencionando de nuevo a los dioses de Grecia y Roma, OC 7, 
pp. 801-805, 819-829, 838-868. Al igual que con la clarividencia, la magia y las creencias 
supersticiosas de que los volcanes marcan la entrada al infierno, Las Casas muestra un 
espíritu casi ilustrado, OC 7, pp. 830-837. Finalmente, comienza a presentar a los dioses de 
América Latina. Empieza por la isla en la que él mismo se inició como encomendero, los 
dioses de La Española, OC 7, pp. 869-873, y Nueva España, OC 7, pp. 874-881, de Yucatán, 
Guatemala, Centroamérica y Perú, OC 6, pp. 882-895. Estas descripciones detalladas 
pretenden dejar claro que los dioses del Nuevo Mundo están perfectamente vinculados a los 
dioses del Viejo Mundo. Las religiones indígenas y sus costumbres forman parte de la única 
historia religiosa de la humanidad. Las Casas también compara a los dioses del Viejo y del 
Nuevo Mundo con el objetivo de demostrar la superioridad moral de los dioses indígenas, 
por ejemplo, en OC 7, pp. 896-900. Los dioses europeos no eran ajenos a los vicios humanos: 
la embriaguez, los celos, el adulterio, el odio, el asesinato. Los que practicaban el culto al 
vino embriagador de Baco, por ejemplo, actuaban de forma reconocidamente irracional, OC 
7, pp. 665-668. El mito andino de Viracocha (Huiracocha), el creador de toda la realidad, le 
parece más racional a Las Casas, OC 7, pp. 892-892. También compara el culto del templo 
de la antigüedad europea con el de Nueva España y Perú, OC 7, pp. 901-927, así como las 
actividades de los antiguos sacerdocios con las de los pueblos indígenas de América, OC 
7, pp. 928-967.

53	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 663.
54	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 663.
55	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 675.
56	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 667.
57	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 669.
58	 La discusión sobre la teología de Aristóteles se centra en Aristot. Metaph., Λ 1073 a 8. En 

Λ 8 Aristóteles supone una pluralidad de motores inmóviles, lo que anuncia una extraña 
vacilación entre monoteísmo y politeísmo. ¿Es Λ 8 una inserción posterior que ya no se 
armonizaba editorialmente con las secciones anteriores y posteriores? Ver W. Jaeger, 1955, 
pp. 367-393; Ph. Merlan, 1967, pp. 485-487, se refiere a Aristóteles como politeísta; J. B. 
Beere, 2003, pp. 17-18, defiende la coherencia de la suposición de 55 motores inmóviles; 
M. Bordt, 2021, p. 430. 



125

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

Las Casas se refiere también al pueblo de Israel –no sin ecos antijudaicos–59. 
Aunque el único Dios se reveló a Israel, el pueblo elegido tuvo dificultades para 
superar el politeísmo. La idolatría moldeó tanto a Israel durante su estancia 
en Egipto y en el entorno religioso de la Tierra Prometida que los profetas 
tuvieron que librar una ardua lucha para superarla. Al señalar la dificultad de 
superar el hábito del politeísmo y la idolatría, Las Casas quiso dejar claro a 
los europeos de su tiempo que debían mostrar una gran comprensión hacia la 
costumbre de los nativos americanos de adorar a muchos dioses. Sobre todo, 
el politeísmo de los indígenas no es un indicio de una supuesta naturaleza 
humana inferior: en virtud de su naturaleza, en principio, los indios son 
capaces de reconocer lo divino.

Además, Las Casas reconoce tendencias monoteístas en los sistemas 
politeístas de Europa y de América, por ejemplo, entre los taínos de La 
Española60 o los incas: Pachacámac y Viracocha son interpretados como la 
deidad principal y la deidad creadora, respectivamente61. Al hacerlo, muestra 
que el verdadero y completo conocimiento de Dios se está abriendo paso 
gradualmente, como ocurrió en el pasado europeo, y que el hábito religioso 
del politeísmo puede cambiarse después de todo.

Finalmente, Las Casas discute los motivos que pueden llevar a una 
comprensión politeísta de lo divino, pero que ciertamente contienen cierta 
racionalidad. Es algo natural para la gente, «a las cosas altas y superiores 

59	 M. Delgado, 1995, WA 2, pp. 431-432; B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 648-649; 8, 
pp. 1132-1137.

60	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1152: Las Casas habla de las ofrendas de las primicias 
que eran consagradas a una instancia transcendente, con el nombre cemí. El dominico 
pregunta a los taínos: «“¿Quién es aqueste cemí que nombráis?”, respondíanme: “el que 
hace llover y hace que haya sol, y nos da los hijos y los otros bienes que deseamos”; añadía 
yo: “ese cemí que hace eso, me lleve a mí en alma”». El resultado de este interrogatorio a 
los taínos muestra muy claramente que la entidad trascendente cemí tiene similitudes con el 
Dios cristiano de la creación. 

61	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 892. «más discreto y verdadero cognoscimiento 
tuvieron del verdadero Dios, porque tuvieron que había Dios que había hecho el cielo y la 
tierra, y al sol, y luna, y estrellas, y a todo el mundo: al cual llamaban Conditi Viracocha, que 
en la lengua del Cuzco suena “Hacedor del Mundo”. Decían que este dios estaba en el cabo 
postrero del mundo, y que desde allí lo miraba, gobernaba y proveía todo; al cual tenían por 
dios y señor, y le ofrecían los principales sacrificios». B. de Las Casas, Apologética, OC 7 
p. 892, también es capaz de dar sentido a la idea mítica de que Viracocha engendró un hijo 
que se apartó de su padre divino y saboteó su obra de creación: este mito se refiere a la caída 
de los ángeles en el Apocalipsis de San Juan.



126

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

abatirse y humillarse y hacerles reverencia y honor»62. En lo sublime, las 
personas ven una compensación por su debilidad evidente o la base de su 
existencia, como en el sol, las estrellas o el agua. Según Las Casas, la verdad 
profunda de este culto a las realidades superiores reside en que representan 
«un vestigio y una pisada muy sutil y muy delgada de la divina perfección»63. 
Es cierto que se supone que los seres humanos encuentran el camino hacia 
el único Dios invisible a través de estas huellas de la perfección divina en 
lo finito, como sugiere Las Casas citando Romanos 1:2064. Sin embargo, 
sin darse cuenta, estas personas están tras la pista del Dios verdadero. El 
hábito religioso de adorar fenómenos naturales sublimes como deidades es 
erróneo, pero tampoco absurdo tocando los simboles reales del creador. Los 
demonios, que Las Casas nunca olvida mencionar para explicar los motivos 
de la idolatría, se apropiarían de estas perfecciones creadas y construirían su 
engaño sobre ellas65. Incluso los demonios dependen en su arte de seducción 
del hecho de que se pueden descubrir rastros de Dios en la creación66, es decir, 
la falsa idolatría parte de una intuición correcta, pero mal interpretada. Las 
Casas se basa en tales descubrimientos de lo verdadero en la falsa costumbre 
para demostrar la verdadera humanidad de los indígenas. 

5.	 La verdadera religión: el acto visible del sacrificio
Del hecho innegable del conocimiento original, aunque impreciso, de Dios, 
Las Casas extrae otras conclusiones sistemáticas sobre la naturaleza de la 
religión verdadera y su distinción de la religión falsa. La verdadera religión 
puede encontrarse en la falsa religión. El dominico cita al jurista romano 
Ulpiano (hacia 170-223/228), quien, bajo el mandato del emperador Adriano, 
entendía la obediencia a los padres, a la patria y a Dios como un deber de 
derecho natural. En esta obediencia, se practicaba la religión determinada 
por la tradición y la costumbre, y se rendía culto a Dios. En consecuencia, 
sugiere Las Casas, una religión que es falsa en su contenido, como la religión 

62	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 645.
63	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 645.
64	 Romanos 1, 20: «Las cosas invisibles de él [Dios], su eterno poder y deidad, se hacen claramente 

visibles desde la creación del mundo, siendo entendidas por medio de las cosas hechas».
65	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 645.
66	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 645: «por alguna obra de arte mágica o ilusión de los 

demonios, luego los hombres, […] sin mucha consideración se inclinaban a adorar y hacer 
reverencia a aquellas cosas en que vían aquellas señales de excelencia divina, como todos 
aquellos bienes sean imágines y semejanzas de las excelencias de Dios».



127

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

politeísta romana de Ulpiano, puede considerarse una religión verdadera 
en su dimensión formal67. El hábito que se ha convertido en religión puede 
considerarse una realización imperfecta de la verdadera esencia de la religión. 
En consecuencia, en una religión falsa, el hombre se refiere de hecho al Dios 
único y verdadero, al ordinator naturae, aunque se le entienda de un modo 
falso, es decir, politeísta. Las Casas explica detalladamente esta conexión 
entre religión verdadera y falsa en relación con lo que él considera el centro 
de la religión: el acto visible del sacrificio.

Las Casas cita la quaestio 85 de la Secunda Secundae68 de la Summa 
Theologiae de Tomás de Aquino, en la que el conocimiento general de Dios 
está vinculado con la naturaleza del sacrificio religioso y la interpreta como 
la definición del Aquinate del verdadero núcleo de la religión, que, por tanto, 
puede encontrarse en todas las religiones concretas determinadas por la 
costumbre. En esta quaestio, el conocimiento general de Dios no se desarrolla 
a partir de la observación del orden natural, sino de la experiencia de la finitud 
del hombre. Tomás habla del defectus69 que cada uno puede sentir en sí mismo; 
Las Casas dice «los defectos y faltas que [los hombres] ven en sí»70. Esta 
experiencia de la contingencia da lugar a la cognición de Dios. El hombre 
busca a alguien que pueda liberarle de este aprieto y, en Dios, reconoce una 
única realidad que le proporciona un remedio: 

como entre los hombres no se cognozca quién todos los tales defectos que los 
hombres padecen quién los pueda remediar, de necesidad han de atinar y concebir 
que hay alguna otra cosa que es más excelente y más poderosa y superior que 
hombre que <a> aquellos defectos puede suplir e quitar, la cual, que quiera o 
cualquiera que sea y sea lo que fuere, no es otra sino la que todas las naciones del 
mundo dicen ser Dios71. 

En la quaestio de Tomás, este conocimiento general de Dios está 
directamente vinculado al tema del culto visible del sacrificio. Las Casas 
retoma esta conexión conceptual en su argumentación y la refuerza con 
referencias a la Ética a Nicómaco de Aristóteles. El hecho de que el hombre, 

67	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 649-650.
68	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 639, 644; OC 8, p. 1152.
69	 Tomás de Aquino, S.th. II-II q. 85 a 1 c: «naturalis ratio dicat homini quod alicui superiori 

subdatur, propter defectus quos in seipso sentit» («La razón natural dice al hombre que está 
subordinado a algo superior a causa de los defectos que siente en sí mismo»).

70	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 639.
71	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 639.



128

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

por su condición finita, se dirija siempre a Dios, o como dice Las Casas, «a 
aquel que tenía por Dios o fingía tener por Dios»72, demuestra la presencia 
universal de la religión, que se articula ritualísticamente y representa una ley 
de la naturaleza, como indica Tomás de Aquino: 

ofrecer sacrificio a Dios es de ley natural y que naturalmente los hombres a 
ofrecerlo son inclinados, por manera que en cualquiera tiempo y edad y entre 
todas las naciones del mundo siempre hubo y usaron los hombres ofrecer a Dios 
sacrificio.73 

En referencia a Tomás de Aquino, Las Casas concibe la virtud de la 
religio, que consiste esencialmente en el acto de gratitud, en el sacrificio 
debido a Dios, como una (sub-)virtud que pertenece a la virtud principal de la 
justicia, como un comportamiento justo que es razonable y prudente en grado 
sumo74. La verdadera religión, que sigue la ley natural, puede reconocerse 
por su práctica sacrificial. Por lo tanto, en este sentido formal, la verdadera 
religión no es el ethos. Si los pueblos indígenas de América tienen una religión 
en la que ofrecen sacrificios a Dios o a lo que ellos creen que es Dios, entonces 
están siguiendo la ley natural y demostrando así su plena humanidad. El ethos 
o costumbres y las leyes positivas son lo que da a la religión un contenido 
concreto75. Las Casas toma este último pensamiento de la Ética a Nicómaco: 

72	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 642.
73	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 369. Tomás de Aquino, S.th. II-II q 85 a. 1 c, subraya 

el carácter sensual de la relación humana con Dios, que por ello encuentra su expresión en 
un sacrificio visible. Justifica la necesidad del sacrificio visible refiriéndose al modo de 
cognición del hombre, que parte de los sentidos. («Est autem modus conueniens homini ut 
sensibilibus signis utatur ad aliqua experimenda, qua ex sensibilibus cognitionem accipit»). 
Las Casas no recoge esta idea.

74	 Tomás de Aquino, Summa Theologiae, II-II q. 81 a. 4: «religio est exhibere Deo debitum 
honorem»; «religio non est uirtus theologica neque intellectualis, sed moralis: cum sit 
pars iustitiae» («La religión es exhibir el honor debido a Dios; la religión no es una virtud 
teológica o intelectual, sino moral, porque forma parte de la justicia»). B. de las Casas, 
Apologética, OC 7, p. 968; OC 8, p. 1255: «devoción, que es un acto de la voluntad, el cual 
mueve al hombre para que pronta y totalmente se ofrezca y dé al servicio de dios, y es el 
principal acto de la religión en cuanto es virtud. Y la causa intrínseca de la devoción es la 
consideración y la contemplación de la bondad de Dios y de sus beneficios y considerar el 
hombre sus faltas y defectos y necesidades, la cual excluye toda presunción y estima de sí 
mismo». E. Pfeil, 1986, pp. 105-111.

75	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 969: «Lo otro, es de suponer que aunque ofrecer 
sacrificio a Dios sea de ley natural, pero las cosas en qué o de qué se deba ofrecer sacrificio 
no es de ley natural, sino déjase a la determinación de los hombres o de toda la comunidad 
o de aquél que la rige, que por ley o por mandamiento o por costumbre». (Énfasis por M.S.)



129

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

«hablando del derecho natural y legal o positivo, expresamente pone por 
ejemplo que sacrificar una cabra o dos ovejas dice pertenecer al derecho 
positivo»76. 

El hecho de que las culturas indígenas también determinen el contenido 
de su religión a través de costumbres y leyes es una prueba de su normalidad. 

6.	 La costumbre del sacrificio humano 
Las Casas pretende ahora demostrar que la racionalidad y la lógica también 
entran en juego en esta configuración del contenido de la religión, en este caso 
concreto referido a los sacrificios humanos y al canibalismo ritual; aunque se 
crea que esta configuración solo puede rechazarse porque parece contradecir 
la ley natural, la razón y la religión cristiana. Por los sacrificios humanos y el 
canibalismo ritual, Sepúlveda descalifica la religión de los pueblos indígenas 
como religio impia77, que suscita asco y repulsión. Según él, idolatría y 
sacrificios humanos revelan la inferioridad humana de los pueblos de las Indias 
Occidentales y marcan el camino de los nativos al infierno. Debido a estas 
invectivas, Las Casas debe demostrar que la configuración consuetudinaria de 
la religión en el Nuevo Mundo también sigue una lógica en lo que respecta 
al sacrificio humano, y que dicha lógica establece una conexión racional y 
comprensible entre la religión como acto de sacrificio basado en la ley natural 
y la práctica concreta del sacrificio. 

Como cristiano, Las Casas rechaza naturalmente esta práctica sacrificial, a 
la que se refiere repetidamente como «bestialidad»78. Espera que esta costumbre 
religiosa entre los indígenas desaparezca. Sin embargo, también deja claro lo 
difícil y prolongado que puede ser este cambio en la conciencia religiosa: «esta 
su costumbre inveterada no puede súbitamente ser extirpada»79. Rechaza la 
intención de forzar inmediatamente el cambio con la espada; únicamente Dios 
tiene derecho a castigar este pecado, no los españoles80. También rechaza el 

76	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 969 / Aristot. NE 1134 b.
77	 J. G. de Sepúlveda, Democrates secundus, lib.1, 11; p. 66.
78	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, pp. 1320, 1321, 1323, 1353.
79	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 898.
80	 B. de Las Casas, Apologética, OC 9, p. 457. Según Sepúlveda, los indios son castigados por 

sus numerosos pecados, y este castigo lo sufren a causa de la codicia y la injusticia de los 
conquistadores y colonizadores. Sin embargo, no utiliza esta interpretación para justificar las 
brutales acciones de los españoles en las Indias Occidentales: F. Castilla Urbano, 2013, p. 217.



130

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

argumento que convenció incluso a Francisco de Vitoria81 y que Sepúlveda 
retomó en la disputa de Valladolid82, a saber, que era legítimo intervenir 
militarmente para salvar a víctimas inocentes (defensio innocentium)83. Tal 
intervención, que costaría más vidas humanas que los propios sacrificios 
humanos, solo alimentaría el odio al cristianismo y tendría un efecto 
contraproducente84. Así pues, solo queda el arduo camino apostólico de la 
argumentación, ya descrito por Las Casas en De unico vocationis modo. 

Basándose de nuevo en Aristóteles, Las Casas prepara su apología 
(relativa) del sacrificio humano. Tras aclarar que, en virtud de la ley natural, 
el hombre tiene la obligación de honrar a Dios mediante el sacrificio, discute 
criterios comprensibles para diseñar los actos sacrificiales. Aristóteles subraya 
que el hombre debe honrar a los dioses en la medida de sus posibilidades. 
Al mismo tiempo, admite que es ya imposible honrar adecuadamente a los 

81	 F. de Vitoria, De Indis, I, 3. 14, pp. 480-481; II 8., pp. 502-505. Sin embargo, B. de Las 
Casas, Apologética, OC 9, p. 373, no cesa en su empeño de ganarse a Vitoria para su bando: 
«Finalmente el Doctísimo Maestro Francisco de Vitoria aprueba esta nuestra doctrina 
cuando habla de que no debe hacerse la guerra a los indios, en su segunda “Relectio de 
Indis”». Las Casas deja claro que Vitoria a veces tiene una opinión diferente a la suya 
porque no está suficientemente familiarizado con las condiciones de las Indias Occidentales 
y teme consecuencias negativas, OC 9, pp. 626-629.

82	 B. de Las Casas, Apologética, OC 9, pp. 19, 22, 60-63, 126-127. J. G. de Sepúlveda, 
Democrates secundus, lib. 1. 15, pp. 106-107. Sepúlveda calcula que la liberación violenta 
de las víctimas costaría menos sangre humana que los propios sacrificios humanos. OC 9, 
pp. 626-627; M. Delgado, 1994, WA 1, p. 363 nota 30.

83	 B. de Las Casas, Apologética, OC 9, pp. 74-75, 364-365: «ya como acto de sacrificio, ya con 
fines de canibalismo, no puede llevarse a cabo (si ello tiene lugar en áreas que pertenecen 
a los opresores) sin recurrir a las armas, debemos considerar muy cuidadosamente el 
tumulto, sedición, mortandades, incendios, destrucciones y furor de la diosa de la guerra 
que necesariamente acompañan a la acción para impedir este mal» OC 9, pp. 368-371: 
«la guerra causa la destrucción de innumerables personas inocentes que no merecieron tal 
desgracia. Por lo tanto, si tales males no pueden evitarse con otro remedio que el de la 
guerra, hay que abstenerse de esta y deben tolerarse esta clase de males». M. Delgado, 1995, 
WA 2, p. 413; J. Dumont, 1995/2007, pp. 228-240, defiende la argumentación de Sepúlveda. 
Las Casas restaría importancia al número de víctimas, lo que es bastante probable. Para el 
debate, véase A. Maestre Sánchez, 2004, pp. 109-132; F. Castilla Urbano, 2013, p. 204; Ch. 
Schäfer, 2018, p. LVIII.

84	 B. de Las Casas, Apologética, OC 9, p. 369. «para impedir la muerte de unos pocos 
inocentes, sacrifiquemos una innumerable multitud de hombres […], sin que estos lo 
merezcan, destruyamos reinos enteros e inculquemos en las almas de aquellos indios un 
odio tal a la Religión Cristiana que para siempre se nieguen a oir el nombre de Cristo o su 
doctrina».



131

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

propios padres, ya que se les debe mucho85. Las Casas interpreta esto en el 
sentido de que las ofrendas con las que uno honra a los dioses nunca son 
suficientes y que, por lo tanto, uno intenta utilizar al menos lo más valioso 
como ofrenda: «nuestro entendimiento –como queda dicho– por la lumbre 
natural juzga que a Dios se le debe ofrecer lo más digno y lo mejor»86. Con este 
argumento, Las Casas dio a la práctica del sacrificio religioso basado en la ley 
natural un criterio racional decisivo para la organización del acto sacrificial. 
Si los indígenas identifican lo más digno y lo mejor con la vida humana en su 
práctica sacrificial y, por lo tanto, ofrecen sacrificios humanos, entonces esta 
práctica, que se ha convertido en costumbre, sigue estando dentro de un marco 
racional y no contradice la ley natural.

Para fundamentar empíricamente este argumento sistemático, el dominico 
ofrece una vez más toda su erudición demostrando que, en la historia cultural 
y religiosa europea, el sacrificio humano era una forma consuetudinaria de 
religiones concretas87. Con esta «antropología comparada»88, Las Casas 
muestra que Europa y las Antillas solo difieren en su concepción de la religión 
en el presente, gracias al cristianismo, pero no en el pasado precristiano. 
Igualmente, también se esfuerza por subrayar la superioridad de los conceptos 

85	 Aristot. NE 1163 b: «también debe uno comportarse entre desiguales, y el que es favorecido 
con dinero o con virtud debe corresponder con honor, pagando con lo que puede, porque la 
amistad trata de conseguir lo posible, no lo que corresponde al mérito. Esto no es posible 
en todos los casos, como en el honor debido a los dioses y a los padres; pues nadie podría 
devolver el que merece, pero se considera como hombre bueno al que los honra como 
puede». NE 1164 b: «Así, también, parece que debe obrarse con los que nos comunicaron la 
filosofía, pues su valor no puede medirse con dinero, y no puede haber honor equivalente, 
pero quizá baste, como se hace con los dioses y padres, con tributarles lo que se puede». B. 
de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 968-969; OC 8, pp. 1217-1218.

86	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1217.
87	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 984-997, 1027, 1028, 1042, 1043; OC 8, pp. 1123, 

1128-1131, 1147: Se sacrificaban personas a los dioses Saturno, Júpiter, Juno, Minerva, 
Mercurio, Marte, Apolo, Diana, Pan, Baco, Moloch, a los dioses de Cartago y «a Chirón 
centauro y a Peleo», OC 8, pp. 1125-1126; B. de Las Casas, Apología, OC 9, pp. 426-427. 
Las Casas menciona a Hércules, que prohibió los sacrificios humanos a Saturno, B. de 
Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1127. Las Casas continúa esta lista de dioses a los que 
se hacían sacrificios humanos en el Viejo Mundo con su informe sobre los dioses y los 
sacrificios en el Nuevo Mundo (OC 8, pp. 1151-1214). La historia religiosa del Nuevo 
Mundo forma así parte de la historia religiosa de la humanidad. Esto crea, a su vez, la 
impresión de normalidad religiosa y cultual en las Antillas. Sí, incluso quiere demostrar 
que el Nuevo Mundo es superior al Viejo en términos de religión y piedad (OC 8, pp. 1215-
1218, 1230-1267).

88	 M. Abril Stoffels, 1992, p. 187; B. de Las Casas, Apologética, OC 6, p. 187. 



132

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

indígenas de Dios y de los rituales de sacrificio frente a los de los europeos 
precristianos, lo que le suscita críticas por exagerar de forma inapropiada89. 
Estas exageraciones, que no pueden discutirse seriamente, corresponden a 
las exageraciones negativas que Las Casas encontró en las descripciones y 
descalificaciones culturales de las culturas indígenas por parte de los europeos.

7.	 La costumbre de la antropofagia
Por último, Las Casas también aborda el delicado tema del canibalismo, que 
califica de «bestialidad»90 junto con Aristóteles. El dominico distingue entre 
el consumo de carne humana con fines alimenticios (y otros) y el canibalismo 
ritual. Sin embargo, Las Casas consideró inicialmente la antropofagia sin esta 
diferenciación, ya que este fenómeno escandalizaba a los europeos casi más 
que los sacrificios humanos, estimulaba la imaginación y creaba las imágenes 
correspondientes. Sobre todo, era la prueba más clara del primitivismo de los 
nativos.

Las Casas también se refiere a Aristóteles91 en este contexto y discute 
tres modelos explicativos para la ocurrencia de la antropofagia92. Las causas 
podrían ser las siguientes: (1) una naturaleza humana depravada, exacerbada 
por influencias climáticas y astronómicas desfavorables; (2) un trastorno 
mental patológico; y (3) la costumbre. Las Casas rechaza los dos primeros 
modelos explicativos para el caso de los indígenas de las Antillas. Está 
convencido de haber descrito adecuadamente las favorables condiciones 
geográficas, climáticas y cosmológicas del Nuevo Mundo93. También cree 
haber demostrado la constitución casi excelentemente equilibrada de los 
pueblos que allí vivían94. Esto deja a Las Casas con una sola explicación: la 

89	 J. Dumont, 2009, pp. 192-194.
90	 B. de Las Casas, Apologética, OC 6, p. 724; Aristot. NE 1148 b θηριώδης / thêriôdês / bestial.
91	 Aristot. NE 1148 b - 1149 a.
92	 B. de Las Casas, Apologética, OC 6, pp. 724-727.
93	 La primera parte de la Apologética (OC 6, pp. 287-371) ofrece una Historia natural con el 

fin de presentar las ventajas paisajísticas y climáticas de las Antillas. Las Casas comienza 
por la isla donde transcurrió la primera parte de su vida ultramarina, La Española, y describe 
su geografía (OC 6, pp. 287-363).

94	 El tema de la segunda parte de la apologética es la antropología indígena (B. de Las Casas, 
Apologética, OC 6, pp. 372-462), que presenta de forma idealizada las ventajas físicas y 
espirituales de los pueblos indígenas. En este contexto, la antropología de Aristóteles en De 
anima es determinante. B. Rech, 1985, pp. 41-49. Adoptó de Aristóteles la idea de que las 
condiciones geográficas y climáticas ejercen una influencia decisiva sobre los pueblos y sus 



133

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

antropofagia es el resultado de un mal hábito y de ninguna manera corresponde 
a la naturaleza humana de los nativos. Las Casas identifica el origen de este 
hábito como 

alguna ocasión accidental que se les ofreció a los principios, cuando lo 
comenzaron, y de allí, usándolo, en ella se fueron confirmando y corroborando 
tanto que se les convirtió en otra comó naturaleza95.

El hecho de que la coincidencia que llevó al consumo de carne humana 
no se limitara a las Indias Occidentales, sino que también se diera en 
Europa96, Asia e incluso en la época de la Conquista, y que aún se da en 
casos extremos, lo vuelve a demostrar Las Casas con numerosos ejemplos 
de la historia cultural de Europa97. Las Casas señala el relato de Alvar Núñez 
Cabeza de Vaca (1492/1495-1556/1559) sobre el fracaso de la expedición de 
Pánfilo de Narváez en la costa de Florida en 152898, donde se narra que los 
náufragos españoles se consumían unos a otros para sobrevivir, despertando 
un gran resentimiento entre los indígenas. Casos extremos similares, como el 
asedio a ciudades en las que los habitantes se veían obligados a rendirse por 
inanición, también habrían dado lugar al canibalismo en Europa en el pasado. 
Sin embargo, Las Casas atribuye el hecho de que los caribes practicaran el 
canibalismo a los salvajes y bestiales jinetes euroasiáticos de los escitas. O 
quizá fueron los pueblos infectados por los escitas los que llegaron al Nuevo 
Mundo e importaron el canibalismo. Las Casas tiene que admitir, sin embargo, 
que no podía aportar ninguna prueba directa de esta suposición99. 

En cualquier caso, Europa y Asia no están mejor que las Antillas en lo 
que se refiere al canibalismo. Las Casas intenta sugerir lo contrario cuando 

culturas (Aristot. pol. 1327 b -1328 a15). En el caso de las Antillas, todas las condiciones 
están armonizadas de forma óptima, por lo que el estado físico y mental de los indígenas 
también lo es (OC 6, pp. 372-376, 381-407). 

95	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1320.
96	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1225: «Nuestra gente o nación española parece 

no haberse quedado muy atrás, pues de ciento en ciento sacrificaba juntos los hombres y 
celebraban las hecatombas».

97	 OC 6, p. 410; OC 7, pp. 692, 721, 723-730, 792-793; OC 8, pp. 1123-1127, 1284, 1315-
1316, 1320-1323, 1337.

98	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1321.
99	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, pp. 1321-1322; OC 8, 1195: Las Casas informa de lo 

siguiente sobre los sacrificios humanos en Guatemala: «La carne demás de los sacrificados 
la cocían y aderezaban y la comían como cosa sanctísma a los dioses consagrada, y era 
felice el que della alcanzaba un bocado».



134

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

conjetura el origen de esta mala costumbre entre los escitas. El origen de la 
antropofagia no radica en absoluto en una supuesta naturaleza deforme de los 
pueblos indígenas. Las Casas vincula el canibalismo ritual con la práctica del 
sacrificio humano, cuya racionalidad ha demostrado. La carne de los humanos 
sacrificados se comía por razones religiosas, «como cosa sagrada»100, «que 
comiendo della creían quedar santificados»101. Este canibalismo ritual es con 
lo que Las Casas puede simpatizar más102.

La idolatría, los sacrificios humanos y el canibalismo (ritual) son los tres 
fenómenos que, en el contexto de la religión y la cultura, fueron considerados 
por muchos europeos cristianos como indicios de la naturaleza «medio 
humana» de los indígenas (humunculi). Sin embargo, se trata exclusivamente 
de hábitos que pueden cambiarse, a pesar de su resistencia natural. La historia 
religiosa del Viejo Mundo es un ejemplo de ello. Entre los aztecas, se identifica 
al rey-sacerdote Quetzalcóatl como alguien que «no podía oír cosas de guerra, 
ni los sacrificios de hombres»103. Así que los cambios también son posibles 
dentro de las culturas indígenas. Las Casas también sabe que hay culturas 
indígenas que no practican los sacrificios humanos. Para él, por tanto, no hay 
razón para destruir las culturas indígenas; confía en su dinámica inherente. 

Al referirse a la mutabilidad de la «segunda naturaleza», que se ha 
convertido en costumbre, Las Casas evita una aporía que Sepúlveda y otros 
defensores de la tesis del esclavo natural no saben sortear: si se entiende la 
supuesta inferioridad de la población indígena del Nuevo Mundo como dada 
por la naturaleza, la afirmación de que esta población podía dar un salto de 
civilización y madurar hasta la independencia mediante el dominio y la guía 
de España pierde su sentido. Pues la naturaleza (o la esencia de una realidad) 
no da saltos (natura non facit saltus) ni cambia. O habría que operar con un 
concepto dinámico de la naturaleza, que en el mejor de los casos se presupone 
de hecho, pero no se justifica conceptualmente104.  El filósofo e historiador 

100	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1321.
101	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1173. 
102	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1195.
103	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 898; OC 8, 1175: «Quezalcóuatl […] les prohibió que 

ningún hombre sacrificasen»; M. Delgado, 1995, WA 2, p. 381; M. Delgado, 2012, p. 196.
104	 En cuanto al futuro de los «bárbaros» de las Indias Occidentales, Sepúlveda dice: «Nam 

temporis progressu cum iidem fuerint humaniores facti et probitas morum ac religio christiana 
cum imperio confirmata, liberius erunt liberaliusque tractandi» («Si luego se civilizan con 
el tiempo y se consolida entre ellos un modo de vida más decente y la religión cristiana 



135

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

español Francisco Castilla Urbano sostiene que Sepúlveda llegó, en los años 
posteriores a la redacción de su Democrates secundus y a la disputa con Las 
Casas, a una visión modificada de la naturaleza de los pueblos indígenas de 
las Indias Occidentales105 y ya no presuponía más una «naturaleza defectiva 
de los indios»106. Sepúlveda podía imaginar un gobierno propio de los pueblos 
indígenas bajo la Corona española, siempre que adaptaran sus costumbres a la ley 
moral y se civilizaran y cristianizaran. Sin embargo, la Apologética Historia no 
presupone esta modificación de la postura de Sepúlveda; tampoco sería suficiente 
para Las Casas, ya que Sepúlveda sigue presuponiendo el sometimiento de los 
indios y la necesidad de su conversión al cristianismo. Además, la conversión al 
cristianismo coincidiría inmediatamente con el reconocimiento del rey español 
como su líder. Las Casas también concede a los indios bautizados la libertad de 
elegir el gobernante bajo el que quieran situar a sus pueblos107.

8.	 La prueba final: la prudencia política de la costumbre indígena
La apología lascasiana de la idolatría, los sacrificios humanos y la antropofagia 
(ritual), determinada por el concepto de ethos, se sitúa en un marco especial 
en la Apologética Historia Sumaria que aún no se ha mencionado. En las 
dos primeras partes de su obra, Las Casas esboza las ventajas de la geografía 
latinoamericana, las influencias ambientales y la naturaleza humana de los 
indios. A esto sigue otra sección antropológica en la que trata de mostrar cómo 
la naturaleza humana de los indígenas, descrita anteriormente, se manifiesta 

con esta regla, serán más libres y también se les deberá tratar con más liberalidad»). El 
historiador alemán Horst Pietschmann, 1994, WA 1, p. 96, cita estas palabras de Sepúlveda 
para demostrar que la esclavización de los indígenas no era su última palabra y que el 
dominio español y la misión de la Iglesia deberían conducir a los indígenas a la libertad 
y a una mayor autodeterminación. Sobre lo conceptualmente no resuelto por Sepúlveda, 
véase Schäfer, 2018, pp. LII-LIII, que habla de un «flanco abierto» en la argumentación de 
Sepúlveda.

105	 F. Castilla Urbano, 2013, pp. 217-218.
106	 F. Castilla Urbano, 2013, p. 293.
107	 V. Abril Castelló, 1992, OC 6, pp. 124: «Las Casas es el teólogo-jurista español del siglo 

de oro que más a fondo, más expresamente y más radicalmente reafirmó el derecho de 
autonomía, de autodeterminación y de plena independencia de los indios y de sus señores 
naturales en todos los órdenes de la libertad política, cultural, socioeconómica e incluso 
estrictamente religiosa (libertad de conciencia, de religión y de culto)», pp. 130-133; M. 
Delgado, 1996, WA 3/1, pp. 170-174; según Las Casas, todo poder proviene del pueblo, que 
elige a su gobierno. Esto también se aplica a los pueblos indígenas de América, como se 
detalla desde una perspectiva jurídico-filosófica por F. Quijano Velasco, 2017, pp. 169-177.



136

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

en sus «proprios efectos»108, en sus capacidades y actividades. Las Casas 
sitúa en el centro de su análisis la capacidad de prudencia, que se expresa 
en las actividades políticas. En otras palabras, el dominico quería demostrar 
los logros y realizaciones civilizadoras de la población originaria del Nuevo 
Mundo. Para ello, sigue un catálogo criteriológico de requisitos extraído 
del escrito Política de Aristóteles. Juan Ginés Sepúlveda había traducido 
esta obra al latín y la había publicado en 1548109, por lo que el adversario 
ideológico de Las Casas también se guiaba por esta obra de Aristóteles en 
su valoración de la civilización de los indígenas, especialmente en lo que 
se refiere a la idea de personas que se supone son esclavas por naturaleza 
desde su nacimiento y necesitan la guía de otra persona mejor porque les falta 
prudencia110. En consecuencia, Las Casas tuvo que demostrar lo contrario. 
Por ello, también abordó la «plataforma de discusión de Aristóteles» con el 
objetivo de demostrar que los indígenas ya eran esas personas mejores y sabían 
organizarse sabiamente sin guía111. Pues, mediante la virtud de la prudencia 
(φρόνησις, phrónēsis, prudentia), se sabe lo que es beneficioso y bueno para 
la vida en su conjunto112. Tomás de Aquino distingue tres tipos de prudencia, 
siguiendo a Aristóteles113. El primer tipo significa ser capaz de organizarse 
sin guía, es decir, ser capaz de autodirigirse, lo que Tomás de Aquino y Las 
Casas llaman prudencia monástica114. La segunda forma de prudencia es la 

108	 B. de Las Casas, Apologética, OC 6, p. 463.
109	 Ch. Schäfer, 2018, p. XXIII.
110	 A. Pagden, 1999, p. 43.
111	 J. García-Huidobro, 2024, p. 38: «La polémica entre ambos pensadores, entonces, es un 

debate que se da entre aristotélicos: ambos reconocen la enorme autoridad del Estagirita y 
comparten sus tesis fundamentales, incluida la idea de que hay hombres que son esclavos por 
naturaleza. La diferencia fundamental entre los dos contendores reside en cómo entienden 
la realidad americana sobre la que pretenden aplicar las enseñanzas de Aristóteles. Para Las 
Casas, los indios son libres por naturaleza, mientras que Sepúlveda hace una descripción 
muy negativa de sus costumbres, de manera de ajustarlos al tipo de bárbaros que, según el 
Estagirita, necesitan la guía de otras personas y pueblos».

112	 Aristot. NE 1140 b; P. Aubenque, 2007, p. 62. Él (p. 46) explica que la prudencia en 
Aristóteles difiere de la sabiduría en su orientación práctica hacia lo que nos conviene ahora; 
se dirige a situaciones, decisiones y organización concretas. La sabiduría se mantiene en el 
ámbito general, considerando siempre verdades y percepciones perdurables.

113	 Tomás de Aquino, S.th. II-II, q. 47, a. 10-12; q. 50, a. 1-4; B. de Las Casas, Apologética, OC 
6, p. 463.

114	 Tomás de Aquino, S.th. II-II, q. 53 a. 2, se refiere a la «prudentia in monasticum» como prudencia 
«regitiva unius», es decir, es la prudencia que regula las acciones del individuo. Esta forma de 
prudencia se denomina monástica porque el hombre monástico vivía originalmente solo (μόνος 
/ mónos) y debía saber organizarse. B. de Las Casas, Apologética, OC 6, pp. 472-477.



137

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

económica, la tercera es la política. Con la prudencia económica, uno regula y 
organiza su casa (οἶκος, óikos), su familia, a la que también pueden pertenecer 
los esclavos naturales115. Por último, la prudencia política sirve para regular y 
organizar la polis116. En concreto, esto significa que la polis está estructurada, 
es decir, que grupos individuales de personas se ocupan de determinados 
asuntos públicos. Según la Política de Aristóteles, se enumeran seis campos 
de actividad indispensables que caracterizan a un pueblo organizado con 
prudencia política. A estos campos de actividad se asignan seis estamentos: 
agricultores, artesanos, guerreros, proveedores de capital, sacerdotes y 
jueces117. Los agricultores, por ejemplo, aseguran el sustento de los habitantes 
de la polis. La defensa de la comunidad era tarea de los guerreros. El papel 
de los sacerdotes era prestar servicio a la divinidad118. En otras palabras, la 
religión manifiesta la prudencia política porque la religión practicada garantiza 
la benevolencia divina hacia la polis. 

Si los indígenas carecen de inteligencia política, entonces son bárbaros en 
el verdadero sentido de la palabra, como explica Las Casas, personas sin una 
verdadera comunidad. Aristóteles trata en particular de estas personas bárbaras en 
la Ética a Nicómaco y, según Las Casas, igualmente al comienzo de la Política119. 

115	 Aristot. Pol. 1253 b 15; B. de Las Casas, Apologética, OC 6, pp. 478-487.
116	 Aristot. Pol. 1323 a 15-1324 a; B. de Las Casas, Apologética, OC 6, pp. 488-492; OC 7, pp. 

523- 534; O. Höffe, 2001, pp. 29-30.
117	 Aristot. Pol. 1328 b; B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 523. 
118	 Aristot. Pol. 1328 b; B. de Las Casas, Apologética, OC 7, p. 633.
119	 Las Casas, como otros de su época, discute el concepto de bárbaro de Aristóteles. Según la 

Política de Aristóteles, un bárbaro es alguien que es esclavo por naturaleza y que, además, 
actúa de forma irracional y viola la ley natural (Aristot. pol. 1252 b, 1253 a 15, 1256 b; B. 
de Las Casas, Apologética, OC 8, pp. 1576-1577). Se podría hablar de una barbarie moral 
que puede darse en cualquier sociedad. En la Política de Aristóteles, este bárbaro moral 
se distingue de un segundo tipo (Aristot. Pol. 1285 a 15; OC 8, pp. 1577-1579). Se trata 
del bárbaro cultural, que habla una lengua diferente y se encuentra a gusto en una cultura 
distinta. Estos bárbaros conocen las formas (despóticas) de gobierno y las leyes vinculantes. 
Un tercer tipo de bárbaro es el que caracteriza Aristóteles en la Ética a Nicómaco: se trata 
de personas brutas, salvajes y sin ley que viven fuera de cualquier comunidad, pero que 
rara vez se encuentran (Aristot. NE 1145 a). Las Casas considera esta tercera categoría 
como los bárbaros propiamente dichos y los relaciona con la primera (OC 8, pp. 1580-
1582). Las Casas añade a los no cristianos a la cuarta categoría (OC 8, pp. 1583-1592). 
Incluso los pueblos mejor organizados y más ejemplares seguirían pecando contra pecados 
estructurales si no fuera por el cristianismo. A esta categoría, Las Casas añade, por ejemplo, 
los juegos circenses romanos o los sacrificios humanos cultuales. M. Delgado, 1995, WA 2, 
pp. 495. Como era común en el Renacimiento, Las Casas y Sepúlveda ven el cristianismo 
como una fuerza educativa, Ch. Schäfer, 2018, p. LV. 



138

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

Es cierto que la falta de una lengua escrita también los convierte en bárbaros, 
pero solo «secundum quid»120, en cierto sentido, como les sucede a muchos otros 
pueblos de Europa. Sin embargo, sin lengua escrita121 es posible organizar una 
comunidad. Las Casas también cuenta a los indios entre este segundo tipo cultural 
de bárbaros. Sin embargo, esta categoría no dice más que cualquier persona es 
un bárbaro visto desde una cultura y lengua diferentes. El único factor decisivo 
es, por tanto, el ethos que define las diferencias entre los pueblos organizados 
por la prudencia política. Esta es la razón, por la que Las Casas tiene que señalar 
que la prudencia política también determina el servicio del sacerdocio de la polis 
indígena, para que los indígenas no sean catalogados como bárbaros en el sentido 
propio. Antes de comenzar con este argumento, cabe destacar el logro civilizador 
de las ciudades indígenas. Pues, según Aristóteles, la convivencia en una polis es 
crucial, siendo así que la persona humana realiza su esencia, a saber, ser un ζῷον 
πολιτιϰόν (zōon politikón), un ser político-social122. 

Las Casas describe Tenochtitlán en detalle como la «Venecia» del Nuevo 
Mundo123, a la que Hernán Cortés llegó en 1519, y también la compara con la 
ciudad lagunar italiana, como subraya Las Casas124. Por eso resulta incomprensible 
para Las Casas que Cortés hable de los aztecas como bárbaros. Sepúlveda se 
había burlado de las especialidades y los logros artísticos, arquitectónicos y 
económicos de esta ciudad y había comparado los logros arquitectónicos con 
una arquitectura de telarañas y panales125. Sepúlveda tampoco quiso reconocer 
ninguna inteligencia económica en el comercio de los aztecas, solo la veía como 
una cierta ajetreada actividad que demostraba que no eran ni osos ni monos126. En 
su burla de los mexicas, Sepúlveda se refiere a la descripción que Cortés hizo de 
Tenochtitlán; y la facilidad con la que el conquistador toma la ciudad demuestra 
una vez más la inferioridad de los nativos127.

120	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1577; A. Pagden, 1999, p. 126.
121	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1577. Aunque Las Casas conocía los jeroglíficos de 

los mayas, no parecía reconocerlos como una escritura plenamente válida: OC 9, pp. 110-
111. 

122	 Aristot. pol. 1253 a «es evidente que la ciudad es una de las cosas naturales, y que el hombre 
es por naturaleza un animal social [zōon politikón], y que el insocial y por naturaleza y no 
por azar es o un ser inferior o un ser superior al hombre».

123	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 542-551.
124	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, p. 1345; B. de Las Casas, Apología, OC 9, pp. 108-111.
125	 J. G. de Sepúlveda, Democrates secundus, lib. I, 10, pp. 64-65.
126	 J.G. de Sepúlveda, Democrates secundus, lib. I, 10, pp. 66-67.
127	 J.G. de Sepúlveda, Democrates secundus, lib. I, 10, pp. 64-65.



139

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

Además de México, Las Casas describe con detalle otras ciudades128, 
especialmente el Cuzco129, para demostrar que la civilización del Nuevo 
Mundo cumplía plenamente los criterios aristotélicos para la existencia de 
una polis130. Describe la estructura ordenada de la sociedad indígena, formada 
por campesinos131, artesanos132, artistas133, jueces134, el ejército (que se describe 
con gran detalle)135, el gobierno136, la administración137 y los ricos donantes138. 
Siendo servicio de los sacerdotes, la religión, el culto y los sacrificios, los 
principales temas que se trata bajo el epígrafe ethos/costumbre. Las Casas 
habla brevemente de los nativos, que viven dispersos en el desierto y en 
soledad. Cita razones externas para ello (corta duración del asentamiento, 
entorno natural favorable, etc.), pero en ningún caso una debilidad de la razón 
o de la prudencia política para organizarse fuera de las ciudades139. 

Estas estructuras sociales y políticas ampliamente representadas en las 
ciudades y en las instituciones indígenas hacen posible que las costumbres se 
formen y se representen en instituciones. Tales instituciones incluyen la religión 
y los templos. La religión adquiere su forma sustantiva, ritual y duradera a través 
de las costumbres. La parte más extensa de la Apologética Historia Sumaria se 
centra en la importancia formativa de la costumbre en la religión y las religiones, 
y explica la realidad y la lógica interna de los fenómenos de la idolatría, el 
sacrificio humano y la antropofagia (ritual) para influir en el acalorado debate 
sobre el estatus cultural, civilizatorio y jurídico de los pueblos indígenas de las 
Antillas. En consecuencia, el concepto de ethos/costumbre constituye un eje 
sistemático en torno al cual se agrupan también las demás partes y capítulos de la 
Apologética Historia Sumaria. Al integrar la filosofía de Aristóteles en esta obra, 
en particular mediante la recepción del concepto de ethos/costumbre, Bartolomé 
de Las Casas convierte a Aristóteles en defensor de los indios.

128	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 552-572.
129	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 573-756.
130	 J. García-Huidobro, 2024, p. 29.
131	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 577-585.
132	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 586-588.
133	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 599-604.
134	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, pp. 1268-1273.
135	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 610-624.
136	 B. de Las Casas, Apologética, OC 8, pp. 1274-1291.
137	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 589-598, 605-609.
138	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 625-632.
139	 B. de Las Casas, Apologética, OC 7, pp. 528-534.



140

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

Bibliografía
Abril Castelló, Vidal, «Estudio preliminar», en Bartolomé de Las Casas, 

Obras Completas [sigla OC], Paulino Castañeda Delgado et al. (ed.), 
Madrid, Alianza Editorial, 1992, pp. 15-181.

Abril Stoffels, Miguel J., «La Apologética Historia Sumaria: claves para su 
interpretación», en OC 6, 1992, pp. 185-199.

Ambrosi De la Cadena, Marco, «Cumaná y Bartolomé de las Casas: el 
aristotelismo en el Nuevo Mundo», Classica Boliviana. Revista de la 
Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos, n. XII, 2023, pp. 87-108.

Aubenque, Pierre, Der Begriff der Klugheit bei Aristoteles, Nicolai Sinai y 
Ulrich Johannes Schneider (trad.), Hamburg, Meiner, 2007.

Aristoteles, Nikomachische Ethik. Griechisch/Deutsch, Olof Gigon (trad.), 
Rainer Nickel (ed.), Düsseldorf, Artemis & Winkler, 2007.

---, Politik, Eckart Schütrumpf (trad. y ed.), Hamburg, Meiner, 2012.

---, Rhetorik. Griechisch/Deutsch, Gernot Krapinger (trad. y ed.), Stuttgart, 
Reclam, 2018.

Barreda, Jesús-Ángel, «Documentación bibliográfica de la Apologética», en 
OC 6, 1992, pp. 215-220.

Beere, Jonathan B., «Counting the Unmoved Movers: Astronomy and 
Explanation in Aristotle’s Metaphysics XII.8», Archiv für Geschichte der 
Philosophie, vol. 85, n. 1, 2003, pp. 1-20.

Beuchot, Mauricio, La querella de la conquista: Una polémica del siglo XVI 
(América nuestra), Madrid, Siglo XXI de España Editores, 2004.

Bordt, Michael, «Unbewegter Beweger», en Aristoteles-Handbuch. Leben – 
Werk – Wirkung, Christof Rapp und Klaus Corcilius (ed.), Stuttgart, J.-B. 
Metzler, 2021, pp. 430-434.

Castilla Urbano, Francisco, El pensamiento de Juan Ginés Sepúlveda. 
Vida activa, humanismo y guerra en el Renacimiento, Madrid, Centro de 
Estudios Políticos y Constitucionales, 2013.

Castro, Daniel, Another Face of Empire: Bartolome de Las Casas, Indigenous 
Rights and Ecclesiastical Imperialism, Durham, North Carolina and 
London, Duke University Press, 2007.



141

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

De Stephano, Mark, «The Proto-postcolonial Colonizer: Bartolomé de las 
Casas and the Turn from Slaver to Saver», in Another Life. Une autre 
vie, Mélanie Joseph-Vilain and Judith Misrahi-Barak (eds.), Montpellier, 
Presses universitaires de la Méditerranée, 2012, pp. 173-194.

Delgado, Mariano (ed.), Bartolomé de Las Casas, Werkauswahl 1, 2, 3/1, 3/2 
[sigla WA], Paderborn, Schöningh, 1994-1997.

---, «Bartolomé de Las Casas (1484-1566). Weg, Werk und Wirkung oder 
Vom Nutzen mystisch-politischer Nachfolge in Krisenzeit», en WA 1: 
Missionstheologische Schriften, 1994, pp. 11-26.

---, «Glaubenstradition im Kontext. Voraussetzungen, Verdienste und 
Versäumnisse lascasianischer Missionstheologie», en WA 1, 1994, pp. 35-57.

---, «Einleitung: Las Casas als “Anthropologe des Glaubens”», en WA 2: 
Historische und ethnographische Schriften, 1995, pp. 327-342.

---, «III. Fünfter Teil des wohlgeordneten Gemeinwesens: Priesterschaft und 
Opfer», en WA 2, 1995, pp. 380-381, 388-389, 412-414, 431-432, 451-452.

---, «Einleitung: Universalismus, translatio imperii und Volkssouveränität 
bei Las Casas oder: Das prozeßhafte Entstehen einer politischen Theorie 
zwischen Mittelalter und Neuzeit», en WA 3/1: Sozialethische und 
staatsrechtliche Schriften, 1996, pp. 161-179.

---, «Die Indios als Sklaven von Natur? Zur Aristoteles-Rezeption in 
der Amerika-Kontroverse im Schatten der spanischen Expansion, 
in Der Aristotelismus in der Frühen Neuzeit – Kontinuität oder 
Wiederaneignung?, Günter Frank und Andreas Speer (eds.), Wiesbaden, 
2007, pp. 353-372.

---, «Reseña de Daniel Castro, Another Face of Empire: Bartolome de Las 
Casas, Indigenous Rights and Ecclesiastical Imperialism (Durham, NC, 
and London: Duke University Press, 2007), pp. xii + 233», Journal of 
Latin American Studies, vol. 40, n. 3, 2008, pp. 571-573.

---, Stein des Anstoßes - Bartolomé de Las Casas als Anwalt der Indios, St. 
Ottilien, Eos, 2011.

---, «Missionierendes Christentum und indianische Religionen im 
Entdeckungszeitalter», in Schwierige Toleranz. Der Umgang mit 
Andersdenkenden in der Christentumsgeschichte, Mariano Delgado, 



142

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

Volker Leppin und David Neuhold (eds.), Stuttgart, Academic Press 
Fribourg, 2012, pp. 181-203.

---, «Christianisme prophétique 1511-2011. Réflexions sur le sermon 
d’Antón Montesino et l’œuvre de Bartolomé de Las Casas», en “Ces 
gens ne sont-ils pas des hommes?” Evangile et prophétie – “Sind sie 
etwa keine Menschen?” – Evangelium und Prophetie. Colloque de la 
Faculté de théologie de Fribourg (1-4 décembre 2011) – Kolloquium 
der Theologischen Fakultät Freiburg (1.-4. Dezember 2011), Mariano 
Delgado (Hrsg), Freiburg / Fribourg i. Üe, Academic Press Fribourg, 
2013, pp. 53-68.

Dumont, Jean, El amanecer de los derechos del hombre: La controversia de 
Valladolid, María José Antón (trad.), Madrid, Ediciones Encuentro, 1995 
/ 2009.

García-Huidobro, Joaquín, Aristóteles en el Nuevo Mundo, México, UNAM, 
2024.

Gierich-Carvajal, María Carolina, Die Rezeption der Antike in Spanisch-
Amerika und ihre Bedeutung für die Staatsbildung, Eichstätt-Ingolstadt, 
Univ., Diss., 2005.

Grieshaber, Christian, «Forschungen zur antiken Sklaverei im Zeitalter der 
schottischen Aufklärung – Wurzeln des britischen Abolitionismus?», 
in Sklaverei und Zwangsarbeit zwischen Akzeptanz und Widerstand, 
Elisabeth Hermann-Otto (ed.), Hildesheim – Zürich – New York, Olms, 
2011, pp. 164-177.

Hanke, Lewis, Aristotle and the American Indians. A Study in Race Prejudice 
in the Modern World, Chicago, Henry Regnery Company, 1959.

---, All Mankind is One: A Study of the Disputation Between Bartolome de 
Las Casas and Juan Ginés de Sepúlveda in 1550 on the Intellectual and 
Religious Capacity of the American Indian, Northern Illinois, University 
Press, 1974.

Hasse-Ungeheuer, Alexandra, «“weil die göttliche Gnade alle gleich 
aufnimmt” (Nov. Iust. 5,2): Sklaven werden zu Mönchen. Der Umgang 
von Kirche und Staat mit der “Klosterflucht” von Sklaven in der 
Spätantike», in Sklaverei und Zwangsarbeit zwischen Akzeptanz und 
Widerstand, Elisabeth Hermann-Otto (ed.), Hildesheim / Zürich / New 
York, Olms, 2011, pp. 142-163.



143

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

Hermann-Otto, Elisabeth (ed.), Sklaverei und Zwangsarbeit zwischen 
Akzeptanz und Widerstand, Hildesheim / Zürich / New York, Olms, 2011.

Höffe, Otfried, «Aristoteles’ Politische Anthropologie», en Aristoteles Politik, 
Otfried Höffe (ed.), Berlin, Akademie Verlag, 2001, pp. 21-35.

Höffner, Joseph, Christentum und Menschenwürde, Ursula Nothelle-
Wildfeuer und Jörg Althammer (ed.), Paderborn, Schöningh, 2017.

Huxley, George Leonard, «Aristotle, Las Casas and the American Indians», 
Proceedings of the Royal Irish Academy: Archaeology, Culture, History, 
Literature, vol. 80c, 1980, pp. 57-68.

Jaeger, Werner, Aristoteles. Grundlegung einer Geschichte seiner 
Entwicklung, Berlin, Weidmannsche Buchhandlung, 1995.

Kabasa, Jose, «Reseña de Daniel Castro, Another Face of Empire: Bartolome 
de Las Casas, Indigenous Rights and Ecclesiastical Imperialism (Durham, 
NC, and London: Duke University Press, 2007), pp. xii + 233», The 
American Historical Review, vol. 113, n. 3, 2008, p. 789.

Kittler, Friedrich, «Pathos und Ethos. Eine aristotelische Betrachtung», in 
Wer hat Angst vor der Philosophie? Eine Einführung in Philosophie, 
Norbert Holz (ed.), München, Wilhelm Fink, 2012, pp. 35-38.

Kluxen, Wolfgang, «Ethos», in Lexikon für Theologie und Kirche vol. 3, Walter 
Kasper (ed.), Freiburg / Basel / Rom / Wien, Herder, 1995, pp. 939-940.

Las Casas, Bartolomé de, De unico vocationis modo, Obras Completas [sigla OC] 
2, Paulino Castañeda Delgado et al. (eds.), Madrid, Alianza Editorial, 1990.

---, Historia de las Indias III, OC 5, 1994.

---, Apologética Historia Sumaria, OC 7-8, 1988-1998.

---, Apología, OC 9, 1988.

---, «Este es un tratado ... sobre la materia de los indios que se han hecho 
esclavos», OC 10, 1992, pp. 219-284.

Losado, Ángel, «Introducción», en Apología de Juan Ginés de Sepúlveda 
contra Fray Bartolomé de Las Casas, de Fray Bartolomé de Las Casas 
contra Juan Ginés de Sepúlveda, Ángel Losada (trad.), Madrid, Editorial 
Nacional, 1975, pp. 11-46.



144

Michael Schulz

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

Luther, Martin, «Disputatio contra scholasticam theologiam» [1517], in 
Weimarer Ausgabe 1, Weimar, Böhlau, 1883, pp. 221-228. 

Maestre Sánchez, Alfonso, «“Todas las gentes del mundo son hombres”: 
el gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas (1474-1566) y Juan 
Ginés de Sepúlveda (1490-1573)», Anales del seminario de historia de la 
filosofía, n. 21, 2004, pp. 91-134.

Merlan, Philip, «Aristoteles‘ und Epikurs Müssige Götter», Zeitschrift für 
philosophische Forschung, vol. 21 n. 4, 1967, pp. 485-498.

Pagden, Anthony, The fall of natural man. The American Indian and the 
origins of comparative ethnology, Cambridge, Cambridge University 
Press, 1999.

Pellegrin, Pierre, «Hausverwaltung und Sklaverei (I 3-13)», in Aristoteles: 
Politik, Otfried Höffe Hrsg.), Berlin, Akademie Verlag, 2001, pp. 37-57.

Pfeil, Ernst, Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs vom 
Frühchristentum bis zur Reformation, Göttingen, V&R, 1986.

Queija, Berta, «La Apologética Historia Sumaria y el debate sobre la 
naturaleza del indio», en Las Casas, OC 6, 1992, pp. 201-214.

Quijano Velasco, Francisco, Las repúblicas de la Monarquía. Pensamiento 
constitucionalista y republicano en Nueva España, 1550-1610, México, 
UNAM, 2017.

Priesching, Nicole, Sklaverei im Urteil der Jesuiten. Eine 
theologiegeschichtliche Spurensuche im Collegio Romano, Hildesheim / 
Zürich / New York, Olms, 2017.

Rech, Bruno, «Bartolomé de Las Casas und Aristoteles”, Jahrbuch für 
Geschichte Lateinamerikas, vol. 22, n. 1, 1985, pp. 39-68.

Ricken, Friedo, «ethos/Gewohnheit» und «êthos/Charakter, Sitte», en 
Aristoteles-Lexikon, Otfried Höffe (ed.), Stuttgart, Alfred Kröner Verlag, 
2005, pp. 212-214; 214-216.

Schäfer, Christian, «I. Einleitung», en Juan Ginés de Sepúlveda, Democrates 
secundus. Zweiter Demokrates, Christian Schäfer (trad. y ed.), Stuttgart-
Bad Cannstatt, frommann-holzboog, 2018, pp. XIII-LXXIV.

Schulz, Michael, «Bartolomé de Las Casas‘ culturalistic turn in his 
interpretation of Aristotle and Thomas Aquinas», Veritas (Porto Alegre), 
vol. 64, n. 3, 2019, pp. 1-23.



145

El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: el concepto de ethos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 111-145, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII741

Schütrumpf, Eckart, Die Bedeutung des Wortes ēthos in der Poetik des 
Aristoteles, München, Beck, 1970.

Sepúlveda, Juan Ginés de, Democrates secundus. Zweiter Demokrates, 
Christian Schäfer (trad. y ed.), Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-
holzboog, 2018.

Sievernich, Michael, «Einleitung: Las Casas und die Sklavenfrage», en WA 
3/1, 1996, pp. 61-66.

Sousa, Renata Floriano, «A busca da identidade ameríndia através da Disputa 
de Valladolid», intuitio (Porto Alegre), vol. 12 n. 2, 2019, pp. 1-22.

Teglia, Vanina María, «El nativo americano en Bartolomé de las Casas: La 
proto-etnología “colegida” de la polémica», Latinoamérica. Revista de 
Estudios Latinoamericanos, México, UNAM, n. 1, 2012, pp. 217-247.

Tomás Aquino, Summa contra gentiles, en Corpus Thomisticum S. Thomas 
de Aquino Opera Omnia, Enrique Alarcón (ed.), Pompaelone ad 
Universitatis Studiorum Navarrensis aedes, 2000, disponible en https://
www.corpusthomisticum.org/iopera.html, fecha de consulta: 06-07-2024.

---, Summa Theologiae, en Corpus Thomisticum S. Thomas de Aquino Opera 
Omnia, ed. Enrique Alarcón, Pompaelone ad Universitatis Studiorum 
Navarrensis aedes, 2000, disponible en https://www.corpusthomisticum.
org/iopera.html, fecha de consulta: 06-07-2024.

Tosi, Giuseppe, La teoria della schiavitù naturale: nel dibattito sul Nuovo 
Mondo (1510 - 1573); «Veri domini» o «servi a natura», Bologna, Ed. 
Studio Domenicano, 2002.

Vitoria, Francisco de, «De Indis», en Francisco de Vitoria, Vorlesungen II. 
Völkerrecht Politik Kirche, Ulrich Horst, Heinz-Gerhard Justenhoven 
und Joachim Stüben (eds.), Stuttgart / Berlin / Köln: Kohlhammer, 1997, 
pp. 370-541.

Vlassopoulos, Kostas, «Two Images of Ancient Slavery: the ‘living tool’ and 
the koinônia», en Sklaverei und Zwangsarbeit zwischen Akzeptanz und 
Widerstand, Elisabeth Hermann-Otto (ed.), Hildesheim / Zürich / New 
York, Olms, 2011, pp. 465-475.

Wisse, Jakob, Ethos and Pathos: From Aristotle to Cicero, Amsterdam, Adolf 
M. Hakkert, 1989.





MATERIA CLÁSICA





149
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Sobre o valor das «Súmulas» de lógica: 
Andrés de Pardo S.J. e a arte de introduzir palavras (I)

On the Value of the «Summaries» of Logic: Andrés de Pardo 
SJ and the Art of Introducing Words (I)

Roberto Hofmeister Pich
PUCRS (Porto Alegre / Brasil)

roberto.pich@pucrs.br
ORCID: 0000-0001-5770-3522

Fecha de recepción: 18-11-2024
Fecha de aceptación: 10-12-2024

Traducción del portugués de Gonzalo Tinajeros Arce

Resumen
El presente estudio, que se encuentra dividido en dos partes (la segunda se 
publicará más adelante), ofrece al lector una versión trilingüe, latín-español-
portugués, del «Proemio» escrito por Andrés de Pardo S. J. en sus Summulae 
dialecticae (1669), concebidas durante su período de profesorado en la antigua 
Universidad Mayor Real y Pontificia de San Francisco Xavier de Chuquisaca. 
Se podrá ver que, con una notable erudición y técnica literaria, Andrés de 
Pardo lleva a cabo de forma original una investigación filológica de la palabra 
latina «summula». Su explicación va mucho más allá de la paráfrasis asociada 
a la escritura de «summulae logicales» desde el tiempo de Pedro Hispano, en 



150

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

que «summulae» son «paruae summae». Andrés de Pardo combina el genio 
y la percepción didáctico-pedagógica para estimular en sus alumnos tanto el 
estudio de la lógica como la conciencia del estatus de élite académica que 
han asumido, por la cual deben, mediante el compromiso y la disciplina, 
implicarse personalmente en el conocimiento de la filosofía y prepararse para 
la teología cristiana.

Palabras clave: Andrés de Pardo S. J., cursus philosophicus, Summulae, 
literatura latina clásica, escolástica colonial, lógica

Resumo
Neste estudo, dividido em duas partes (a segunda será publicada mais 
adiante), oferece-se uma edição crítica e trilíngue (latim-espanhol-português), 
do «Proêmio» de Andrés de Pardo S.J. às suas Summulae dialecticae (1669), 
concebidas durante o seu período de docência na antiga Universidad Mayor 
Real y Pontificia de San Francisco Xavier de Chuquisaca. Poder-se-á notar que, 
com notável erudição e técnica literária, Andrés de Pardo, de forma original, 
leva a termo uma investigação filológica da palavra latina «summula». A sua 
explicação vai muito além da paráfrase, associada à escrita de «summulae 
logicales» desde Pedro Hispano, de que «summulae» são «paruae summae». 
Antes, Andrés de Pardo combina gênio literário e percepção didático-
pedagógica para estimular os seus alunos tanto ao estudo da lógica quanto à 
consciência de seu status como elite acadêmica, que deve, com compromisso 
e disciplina, engajar-se no conhecimento da filosofia e preparar-se para a 
teologia cristã.

Palavras-chave: Andrés de Pardo S. J., cursus philosophicus, Summulae, 
literatura latina clássica, escolástica colonial, lógica

Abstract
In this study, divided in two parts (the second one will be published later), 
we offer a trilingual version (Latin-Spanish-Portuguese) of Andrés de Pardo’s 
S.J. «Preface» to his Summulae dialecticae (1669), which were conceived 
during his period of professorship in the old Universidad Mayor Real y 
Pontificia de San Francisco Xavier de Chuquisaca. It will be possible to see 
that, with remarkable erudition and literary technique, Andrés de Pardo, quite 
originally, realizes a philological investigation of the Latin word «summula». 
His explanation goes far beyond the paraphrasis of «summula», related to the 



151

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

writing of «summulae logicales» since the time of Peter of Spain, according to 
which «summulae» are «paruae summae». Andrés de Pardo rather combines 
literary genius with didactical-pedagogical perception in order to stimulate 
his pupils both to the study of logic and to the awareness of their status as 
academic elite which should, with commitment and discipline, engage in the 
knowledge of philosophy and be prepared for Christian theology.

Keywords: Andrés de Pardo S. J., cursus philosophicus, Summulae, classical 
Latin literature, colonial scholasticism, logic.

1.	 Introducción
Durante el período virreinal y colonial latino-americano, la enseñanza de la 
dialéctica caracterizó la primera parte del cursus philosophicus [triennalis] 
que fue ofrecido en los colegios superiores y en las universidades1. Eso mismo 
aconteció en la Universidad Mayor Real y Pontificia de San Francisco Xavier 
de Chuquisaca, fundada el 27 de marzo de 16242, donde el jesuita Andrés de 
Pardo actuó como profesor en la segunda mitad del siglo XVII, estrictamente 
dentro del período de consolidación de esta institución. La producción 
filosófica de Andrés de Pardo, conservada hasta nuestros días, está contenida 
en el manuscrito que lleva por título Disputationes in universam Aristotelis 
philosophorum principis dialecticam, y cuyos contenidos dictó a partir del 
14 de mayo de 16693. El manuscrito4 con las dos obras lógico-filosóficas 

1	 La descripción y el análisis conceptual de los textos de lógica producidos en las instituciones 
de enseñanza superior en la América Latina del período colonial caracterizan la obra notable 
de Walter Bernard Redmond; ver R. H. Pich, 2011, pp. 81-101. Ver también W. B. Redmond, 
1998, pp. 421-426. Sobre el estudio de la filosofía en la formación superior ofrecida por las 
instituciones jesuitas bajo los moldes de la Ratio Studiorum (1599) en general y del cursus 
philosophicus en específico, ver P. F. Grendler, 2019, pp. 13-33.

2	 El Colegio de Jesuitas en Chuquisaca ya había sido abierto en 1591. Ver A. Orías Bleichner, 
2023, p. 237. Sobre las actividades de los jesuitas en la Audiencia de Charcas, ver pp. 232-246.

3	 Andreas Pardo S. J. [Andrés de Pardo S. J.], Disputationes in universam Aristotelis 
philosophorum principis dialecticam, IHS, per Reverendissimum Patrem Andream Pardo, 
Societatis Iesu Theologum huius Platensis Academiae Liberalium Artium dignissimum 
Professorem, Sucre, Archivo Arquidiocesano Santos Taborga – Sección «Manuscritos 
varios» – 27, 1669, 41 fols. + 162 fols.

4	 Rubén Vargas Ugarte S. J. (1886–1975) registra dos manuscritos con el mismo título y 
básicamente con las mismas informaciones de portada, diferenciándolos en que uno trae en 
el registro «Andreas» y el otro registra «Antonius». Se trata pues de un error, ya que solo 
existe un manuscrito de autoría de Andrés de Pardo. Ver R. Vargas Ugarte, 1945, p. 42, n. 



152

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

que contiene, comenzaron a ser objeto de estudio recientemente5. Sobre 
Andrés de Pardo, Barnadas escribe que «hoy sabemos que este distinguido 
filósofo y teólogo era oriundo de Potosí»6. Existen pocas informaciones sobre 
su biografía, pero Orías Bleichner consigna que nació cerca de 1620 y que 
falleció en 1693, afirmando aún que «estudió en Chuquisaca, fue misionero en 
Mojos y profesor de Filosofía y Teología en la Universidad de San Francisco 
Xavier»7. No parece haber duda de que Andrés de Pardo dictó Teología 
tras su docencia en Artes. Es nuevamente Barnadas quien informa que este 
maestro jesuita intervino en 1679, «en su calidad de Catedrático de Prima 
(de Teología) y Prefecto de Estudios de la Universidad en el solemne acto 
de incorporación del doctorado en Cánones por la Universidad de Granada 
del Arzobispo local, C. de Castilla y Zamora [1618–1683]»8. Sabiéndose que 
la Universidad de Chuquisaca, a pesar de sus períodos de crisis, funcionó 
regularmente desde 1624, es justo afirmar entonces que el estudio de los textos 
de Andrés de Pardo sirve como prueba contundente de que la universidad en 
aquella región de América del Sur y durante todo el período colonial, como 
afirma Guillermo Francovich (1901–1990) fue «un auténtico centro de la 
cultura continental»9. Todo apunta a que el primer profesor de Filosofía de 
la Universidad de Chuquisaca fue calificado también como «latinista» por el 
jesuita alemán Ferdinand Reinmann (1588–1650). Este último había estudiado 
Filosofía en Ingolstadt y también en el colegio de jesuitas de aquella ciudad 
e inició su actividad de magisterio justamente con la enseñanza del latín10. 

1181 [«Andreas»] y p. 44, n. 1187 [«Antonius»]. El doble registro es repetido por W. B. 
Redmond, 1972, p. 71, n. 534 e n. 535, y también por J. M. Barnadas, 2005, p. 32, n. 80. La 
corrección está hecha en R. H. Pich, 2023, pp. 23-24, incluyéndose la nota 3.

5	 R. H. Pich, 2023, pp. 23-46.
6	 J. M. Barnadas, 2005, p. 32.
7	 A. Orías Bleichner, 2023, p. 272.
8	 J. M. Barnadas, 2002, en Diccionario Histórico de Bolivia, s.v. «Pardo SJ, Andrés 

(¿Antonio?) de (?, s XVII - ?, s. XVIII)».
9	 G. Francovich, 20154, p. IV. Ver A. Orías Bleichner, 2023, pp. 244-245.
10	 Ver A. Orías Bleichner, 2023, p. 271 (también la nota 135). Natural de Meran, al sur 

del Tirol, Ferdinand Reinmann integró el primer grupo de jesuitas de la «Oberdeutsche 
Provinz» –a él se sumaron Michael Durst y Kaspar Rueß– destinados al trabajo misional 
en América en 1616, y teniendo el Perú como destino. Sobre los jesuitas alemanes en la 
América Hispánica, ver V. Sierra, 1944. J. Meier, 2007, p. 68, indica el año 1618 como el 
de la llegada del grupo de jesuitas alemanes al Perú. En J. Meier y U. Glüsenkamp, 2013, 
pp. 259-262, se informa también que el Padre Ferdinand Reinmann en 1619 enseñaba latín 
en el Colegio San Pablo de Lima, y que por lo visto desde la apertura de la Universidad San 
Francisco Xavier de Chuquisaca actuó allí como profesor de Artes y Lenguas; a partir de 



153

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

En Charcas (insiste Francovich) existió, hasta la expulsión de los jesuitas (en 
septiembre de 1767), una verdadera cultura filosófica forjada en los tres años 
del cursus philosophicus en el que el pensamiento especulativo tenía la marca 
clara de las pretensiones universales de ideas y argumentos. La Universidad 
de San Francisco Xavier, prestigiada en «todas las provincias del Alto Perú y 
del Río de La Plata», junto con las demás instituciones religiosas y jurídico-
administrativas, hizo de Charcas «la ciudad docta de los Andes»11. Sin lugar 
a dudas, y como fue señalado por Orías Bleichner, Chuquisaca destaca como 
un centro de formación académica. Tanto más se confirma esta información 
cuanto más se realza «la itinerancia de los jesuitas entre las universidades 
de Lima y Chuquisaca (La Plata) que elaboraban sus cursos escolásticos con 
los ojos puestos en la realidad local, insertándose en ella» –destacándose 
con este perfil intelectual las figuras de Diego de Avendaño (1594–1688) 
y del «criollo limeño José de Aguilar [1652–1708]»12. No se tiene aquí 
la pretensión de discutir los procesos en función de los cuales esa cultura 
«escolástica» desarrollada durante cerca de 150 años entraría en «ruina» 
debido a la substitución de los profesores jesuitas por eclesiásticos seculares 
conservadores y afectos al mero uso de manuales ortodoxos13. Queda pendiente 
la tarea de describir e interpretar las características y los contenidos peculiares 
de la obra filosófica de Andrés de Pardo, capítulo aparte de la cultura colonial 
boliviana. Con ello podrán llenarse un poco más los vacíos y las lagunas en la 
investigación histórica-conceptual en todo el continente sobre la escolástica 
latinoamericana.

El manuscrito de Andrés de Pardo, como ya se dijo arriba, se encuentra 
hoy adecuadamente inventariado. Independientemente del título, trae dos 
obras distintas que, en cada caso, estipulan una nueva numeración para la 

1631 enseñó Teología. Retornando a Lima fue profesor de Teología en el Colegio San Pablo 
y también rector  de esta institución (1638-1640).

11	 G. Francovich, 20154, pp. 8-9. En relación con la enseñanza de la escolástica en Chuquisaca 
por parte de los jesuitas y sobre algunos de sus notables profesores, ver A. Orías Bleichner, 
2023, p. 270 y ss.

12	 A. Orías Bleichner, 2023, p. 275.
13	 G. Francovich, 20154, pp. X-XI, y pp. 24-25. Solamente en 1944, cuando fue creada la 

«Escuela de Filosofía y Letras» en la Universidad de La Paz, la Filosofía recuperó su propio 
lugar en el espacio universitario boliviano. En ese sentido, ver también G. Francovich, 1956. 
El segundo de los ocho períodos de la historia de la filosofía en Bolivia, que se integra en 
«la mentalidad colonial», ocupa una parte muy modesta en la obra de Francovich (ver G. 
Francovich, 20154, pp. 19-60).



154

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

secuencia de los folios, a saber: (i) Summulae seu breue compendium Aristotelis 
philosophorum principis dialecticae (2r-41v) y (ii) Disputationes in uniuersam 
Aristotelis philosophorum principis dialecticam (1r-162v)14. En el folio 162v de 
las Disputationes, se lee simplemente «Finis Logicae, anno 1669», es decir, «Fin 
de la Lógica, año de 1669». A su vez, las últimas tres líneas del folio 41v contienen 
informaciones más precisas sobre el fin de la redacción de las Summulae: «Die 8ª 
Iulii. Anni 1669. Finis summulistici operis» (día 8 de julio del año de 1669, fin de 
la obra sumulística). Las dos obras remanentes de Andrés de Pardo parecen haber 
sido manuscritas por personas distintas –en uno y otro caso, la grafía es diferente. 
Las Summulae son introducidas por un «Proemio», que es objeto de estudio en el 
presente artículo, y las Disputationes a su vez son introducidas por un brevísimo 
«Prologus»15, que por mucho se diferencia del Proemio tanto en términos de la 
concatenación osada de ideas como de cualquier pretensión de investigación o 
de innovación de contenidos. Como ya se había consolidado desde el inicio del 
siglo XVII en las instituciones de la enseñanza superior en América Latina, las 
Summulae, como parte introductoria de la enseñanza y del estudio de la lógica en el 
primero de los tres años del cursus philosophicus, ofrecían exposiciones sucintas 
sobre los elementos lógico-lingüísticos asociados a las actividades de la razón 
caracterizadas por la aprehensión, el juicio y el argumento16. No es sorprendente 
que las Summulae de Andrés de Pardo se dividan en «Primera disputa – Sobre 
los términos» (3r-17r), «Segunda disputa – Sobre la división de los términos 

14	 En esta segunda obra se encuentran en total 14 Disputas. No son comentarios o exposiciones 
de las obras que componen el Organon de Aristóteles. Tratan, de modo selectivo, asuntos 
que pertenecerían de forma más o menos rigurosa a la Isagoge de Porfirio, y a las obras 
Categorías, Sobre la interpretación, Primeros analíticos y Segundos analíticos, de 
Aristóteles. De esta forma, esas Disputas configuran una sintética «lógica mayor», ilustran 
el contenido de las clases dictadas por Andrés de Pardo después de la enseñanza sumulística, 
tras el primer año del cursus philosophicus.

15	 Ver Andreas Pardo S. J., Disputationes in uniuersam Aristotelis philosophorum principis 
dialecticam, «Prologus», f. 1r. El Prólogo contiene apenas dos párrafos y 20 líneas (el 
primer párrafo ocupa 13 líneas, y el segundo 7). En las líneas 6-7 del segundo párrafo ya se 
puede leer «Disputatio prima – De natura logicae secundum se consideratae».

16	 En cuanto a la propuesta metodológica, la de ser una exposición introductoria de la lógica 
como disciplina, y a la estructura general de temas y asuntos, el principal modelo escolástico 
post-renacentista para esa literatura –esto es, para la lógica formal y «menor»– lo ofreció 
Domingo de Soto con sus Summulae dialecticae (1529). Es oportuno recordar que, en la 
primera parte de la primera obra de Filosofía publicada en América del Sur, una logica ad 
mentem Scoti, figura también un texto breve con aquel mismo título; ver, en Hieronymus 
Valera, 1610, «Artis dialecticae compendium uulgo Summulae dialecticae» (pp. 1-36). Ver 
también E. J. Ashworth, 1988, pp. 75-87.



155

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

y sus propiedades» (17r-23r), «Tercera disputa – Sobre el nombre, el verbo, la 
oración y la proposición» (23r-30v), «Cuarta disputa – Sobre la equivalencia y la 
conversión de las proposiciones» (30v-33r), «Última disputa – Sobre el modo de 
conocer» (33r-41v). Por lo tanto, estructuralmente, Andrés de Pardo organiza sus 
lecciones en cinco disputationes, y esas se dividen en «secciones» (sectiones) y 
«subsecciones» (subsectiones).

El presente estudio aborda específicamente el Proemio de las Summulae 
de Andrés de Pardo. No se trata de un Prooemium común. Si las Disputas de las 
Súmulas dialécticas ya revelan en Andrés de Pardo un autor de talento filosófico 
excepcional, el Proemio también manifiesta una indagación original, revela 
gran erudición humanística y se constituye en una pieza literaria que tiene 
también alcance pedagógico. En las primerísimas líneas de su introducción al 
estudio de la Filosofía –que son también las más antiguas líneas de una obra 
filosófica de la Universidad de San Francisco Xavier, que, hasta donde se sabe, 
han llegado hasta hoy–, Andrés de Pardo estimula a sus alumnos a comprender 
el significado de las palabras: realiza un estudio filológico recurriendo a textos 
clásicos eruditos y de historia antigua, esto con el objetivo de explicar el 
significado de la palabra latina «summula» y mostrar cómo ese significado echa 
luces sobre su proyecto como maestro de dialéctica y profesor de estudiantes 
principiantes, entregados a la guía de los jesuitas de «la ciudad de La Plata». 
Dicho de forma sucinta: leer e interpretar el Proemio de Andrés de Pardo a las 
Summulae dialecticae es un desafío para la inteligencia lingüística y literaria de 
la lengua latina. Por eso mismo se ofrece la edición del texto latino transcrito 
a partir del manuscrito original. La versión latina es seguida de una traducción 
al portugués y al español. En el futuro, se presentará un detallado comentario 
expositivo del Proemio17, mostrando cómo, con notable erudición y refinada 
técnica literaria, Andrés de Pardo lleva a cabo una indagación histórico-
lingüística sin precedentes de la palabrita summula.

Piezas laudatorias eruditas dedicadas a figuras preeminentes de la sociedad, 
especialmente autoridades eclesiásticas, son comunes en los textos impresos 
de escolásticos barrocos; también son comunes los proemios inspirados y que 
comportan una breve exhortación al estudio de la Filosofía. Para todos los 
efectos, sea en los textos afines de los siglos XVI-XVII18 o en textos impresos 

17	 Espero poder ofrecerlo, como segunda parte de este estudio, en Classica boliviana XIV (2025).
18	 Dominicus Soto, 1554-1555, «Prooemium Fratris Dominici Soto Segobiensis in secundam 

aeditionem summularum». Ver también Alphonsus a Vera Cruce, 1554, «Proemium Fratris 
Alphonsi a Vera Cruce in tractatum Summularum» (f. 3r-f. 4v). Ver también Petrus a 
Fonseca S. J., 1564, «Praefatio Lectori».



156

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

que podrían mostrar la influencia intelectual de Andrés de Pardo (como las 
obras de lógica de José de Aguilar19, cuya carrera académica transcurrió 
esencialmente en la Universidad de San Francisco Xavier de Chuquisaca), 
todavía no fue encontrada una tesis filológica en forma de texto latino proemial 
y erudito comparable a las Summulae de 1669. La explicación del campo 
semántico de summula que Andrés de Pardo ofrece, va mucho más allá de 
la paráfrasis asociada a la escritura de «summulae logicales» que se observa 
desde Pedro Hispano, en que «summulae» son, sin más, «pequeñas sumas»20. 
Efectivamente, Andrés de Pardo reconoce textualmente en Pedro Hispano al 
autor original de las «paruae summae» que sirvieron desde la Edad Media 
hasta su tiempo como modelo de introducción a la lógica. Aun más, reconoce 
en Pedro Hispano al que fue «sin dificultades el príncipe de las Súmulas»21, a 
partir de cuyo proyecto las Summulae habrían consolidado y dado forma (como 
un patrón) a la duradera tradición de introducciones sumarias y comprensivas 
de la lógica, focalizadas grosso modo en la doctrina de los términos, de las 
proposiciones y de los argumentos, con el propósito de conducir la razón en 
las esenciales técnicas del definir, dividir y argumentar.

19	 En Iosephus de Aguilar, 1701, se encuentra una sofisticada dedicatoria de siete páginas 
«Illustrissimo ac reverendissimo domino doctori D. Emmanueli Ferdinando de Sancta-
Cruz, Episcopo Angelo-Politano, Catholicae Maiestatis Consiliario», y un brevísimo 
«Prooemium» (p. 1a-b).

20	 En una reciente y referencial edición (con traducción al inglés) se optó por traducir el título 
consagrado como «Summaries of Logic», o sea, «Sumarios de Lógica»; ver Peter of Spain, 2014.

21	 Ver Andreas Pardo S. J., 1669, «Disputatio prima – De terminis», f. 3r: «totum hoc Logica 
intendit, et Logicales Summulae id est paruae summulae, quarum author fuit Petrus Hispanus 
inde Summularum facile Princeps». Por cierto, el título que Andrés de Pardo da a Pedro Hispano 
sería merecido, porque su libro «fue la base para la enseñanza de la lógica alrededor de cuatro 
siglos», en un tiempo en que la lógica «fue el corazón de lo que ahora llamamos ‘currículo de la 
graduación’»; ver B. Copenhaver et alii, en Peter of Spain, 2014, p. IX. El título «Summulae» 
o «Summulae logicales» fue atribuido siglos después con el transcurrir de la tradición y la 
recepción de los 12 «Tractatus» del compendio. Ver L. M. De Rijk, 1972, pp. XLIII-XLVI. 
Ver Petrus Hispanus, 1972. No parece que Andrés de Pardo se haga ninguna pregunta sobre la 
correcta identificación descriptiva de la persona histórica de «Pedro» o de «Pedro Hispano» que 
efectivamente escribió los Tractatus. Es de suponer que Andrés de Pardo asociaría el nombre al 
intelectual versado en Medicina y en Filosofía (lógica), y también instigador de las Condenas 
doctrinales de 1277 (en la Universidad de París), llamado «Pedro Julião», oriundo de Lisboa y 
que, en septiembre de 1276, se convertiría en el Papa Juan XXI (†1277). En efecto, esa tradición 
de identificación perduró por largo tiempo; sin embargo, la investigación especializada actual 
tiende ampliamente a rechazar esa tesis de atribución, separando aquel erudito y futuro papa del 
magister «Pedro Hispano» que fue el autor, posiblemente en el segundo cuarto del siglo XIII, de 
las Summulae logicales. Ver B. P. Copenhaver et alii, 2014, pp. 1-9.



157

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

Cabe decir que, aunque tales enfoques de Pardo remitan a los contenidos 
de los doce tratados que componen la suma de Pedro Hispano22, no resumen de 
forma precisa la selección y el énfasis de los asuntos abordados por dicho filósofo 
en sus Summulae23. Es justo insistir en que ese molde expositivo –términos, 
proposiciones y argumentos (silogismos)– se remite antes a los cinco libros 
de las Summulae dialecticae de Domingo de Soto O. P. (1494-1560), que –tal 
como Andrés de Pardo en sus Disputationes– abordaría por separado, a modo 
de comentarios selectivos, las obras lógicas de Aristóteles o temas filosóficos 
como el objeto de la lógica, los contenidos de la obra Isagoge de Porfirio, los 
antepraedicamenta, la doctrina de las categorías, los postpraedicamenta y los 
asuntos de los Libros I-II de los Segundos analíticos24. De hecho, esa fue la 
estructura de estudio y exposición adoptada también por los maestros jesuitas 
desde las últimas décadas del siglo XVI en el espíritu de la Ratio Studiorum 
–y esto, en Summulae o comprensivos Commentarii a la Isagoge o a partes 
del Organon, es ejemplificado por el desempeño de autores referenciales de 
diversos colegios jesuitas, como por ejemplo: Pedro da Fonseca (1528-1599 
colaborador clave del Cursus conimbricensis), Francisco Toledo (1533-1596), 
Antonio Rubio (1548-1615), Marcin Ṡmiglecki (1564-1618), Sebastião do 
Couto (1567-1639, también colaborador del Cursus conimbricensis) y Pedro 
Hurtado de Mendoza (1578-1651)25.

Volviendo al singular Proemio de Andrés de Pardo y sus exploraciones 
literarias, el profesor de Charcas da inicio, con él, a su enseñanza, con el arte 
adicional de dominar la historia semántica de las palabras. No es baladí recordar 
que ese dominio, más allá del talento individual de su ejecutor, fue adquirido 
después de cerca de seis años de profundos estudios humanísticos, anteriores a 
los tres años de filosofía, centrado en la gramática, las humanidades (letras) y 
la retórica, con fuerte énfasis en la lengua y la literatura latinas, pero también 

22	 Para una síntesis de los contenidos, ver B. P. Copenhaver et alii, 2014, pp. 19-78.
23	 Ver B. P. Copenhaver et alii, 2014, pp. 13-14; 17. En la p. 17, los contenidos de los 12 

tratados o capítulos de las Súmulas son así descritos respectivamente y a modo de 
encabezados: «introducciones», «predicables», «predicamentos», «silogismos», «tópicos», 
«suposiciones», «falacias» (de lejos el más extenso de los capítulos, ocupando cerca 
de la mitad de la obra), «relativos», «ampliaciones», «apelaciones», «restricciones» y 
«distribuciones».

24	 J. P. Doyle, 1998, p. 38. Ver también Dominicus Soto, 1548. Ver también E. J. Ashworth, 
1988, pp. 75-87.

25	 Ver E. J. Ashworth, 2019, pp. 96-97.



158

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

en la lengua y literatura griegas26. En un Proemio de poco más de dos páginas, 
Andrés de Pardo combina genio literario y percepción didáctico-pedagógica 
para estimular a sus alumnos a adentrarse tanto en el estudio de la lógica como 
en la conciencia de su estatus de élite académica, que exige, con compromiso 
y disciplina, adentrarse en el conocimiento de la filosofía y prepararse para la 
teología cristiana.

2.	 Criterios editoriales
En todos los casos, hemos procurado adaptar la ortografía de las palabras del 
manuscrito a la latina contemporánea, prestando especial atención al uso de la 
«u» en lugar de la «v» y al empleo de la «i» en el de la «j».

Más allá de la mera adaptación ortográfica, no se discute el estado de 
pronunciación de las palabras latinas. El manuscrito contiene oscilaciones y 
algunas erratas –que se cree que fueron causadas por el amanuense de Andrés 
de Pardo (no nombrado en la carátula)– que han sido adaptadas y corregidas; 
la más notable se refiere precisamente a la palabra «tessera», y a su diminutivo 
«tesserula» –importantes en la argumentación filológica elaborada por el 
autor–, que en el manuscrito aparecen algunas veces con «th» o con una sola 
«s», a saber, «thessera», «thesserula» y «teserula». En cualquier caso estos 
y otros fenómenos (no así las abreviaturas) se registran en el aparato crítico.

La puntuación de la época es errática y no merece casi ninguna atención. 
Los autores no estaban acostumbrados a puntuar, y dejaban ese aspecto a otros 
(el cajista, el amanuense) que tampoco tenían ningún criterios asentados. Por 
regla general, hemos conservado la puntuación del manuscrito, pero hay en 
los casos en que se ha considerado necesario introducir signos de puntuación 
para facilitar la lectura e interpretación del texto.

La división de los párrafos en el original se ha mantenido en la edición, 
al igual que la disposición de los versos de los poemas que se citan. Se han 
numerado los párrafos y las oraciones, para poder comparar con facilidad el 
original latino con las versiones castellana y portuguesa. Se ha dedicado un 
trabajo especial a las fuentes y referencias utilizadas por Andrés de Pardo; 
precisamente en esto se puede tener la expectativa de reconstruir a futuro la 
biblioteca que el maestro jesuita tenía a su disposición y, con ello, parte del 
contexto de su formación erudita en la lengua y la literatura latinas.

26	 Ver P. F. Grendler, 2019, p. 19.



159
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 159-167, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944

Andrés de Pardo S. J.

Disputationes in uniuersam Aristotelis 
philosophorum principis dialecticam

Summulae seu compendium Aristotelis 
philosophorum principis dialecticae

Transcripción y traducción al portugués 
Roberto Hofmeister Pich

Traducción al castellano 
Alfredo Fraschini 

Revisión de la traducción al castellano 
Sandra Ma Plaza Salguero



160

Andrés de Pardo S. J.

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944

Prooemium27

	 1	 Breve dialecticae compendium (o utinam laeuo coruscante fulgure) 
contexendum aggredior paruas logicae summas, inde summulas1 
nomine exiles uirtute mactas, haud quaquam Momi cuiuspiam irrisoriae 
Circi* subdendas qualiter illa de qua Iuuenalis Satyra Septima2:

			  summula ne pereat qua uilis tessera3 uenit 
			  frumenti

	 	 2 Summulas inquam iis accinentes quas a Dione4 didicisse* sate, et 
Bulengerus5 omnigenae eruditionis antistes Liber de uenatione6. 3 
Enim uero mos percrebuit olim apud Romuleos quod statis diebus in 
praeclarae liberalitatis memnosynon Imperatores Augusti tesserulis* 
globulisque ligneis inclusa* donaria (summulae dicebantur missiliaue 
summaria si cum Florente eloquar Tertulliano*7 libro De pallio*8) a 
praeeminente loco in circo undequaque confluenti populo dispergerent, 
quibus adscripta erant signa uel symbola pretiosa* quaeque seruos, 
holosericas uestes, argentum, aurum, gemmas, margaritas, aliaque id 
genus9 compendiosum* immodicum innuentia. 

	 crici | 2 didiscisse | 3 teserulis | inclussa | Tertulliano | palio | praetiossa | compendiossum 1 1٭

Proêmio

	 1 	 Para compor um breve compêndio de Dialética (oxalá que por propício 
raio brilhante de luz!), começo com pequenas sumas de lógica, por 
isso mesmo, míseras «súmulas»1 pelo nome, mas consagradas com 
coragem – de modo nenhum a serem tomadas por «súmulas» de algo 
irrisório, de Momo de Circo, tal como aquela «súmula» da qual Juvenal 
fala na sétima sátira2:
	 a fim de que não perca a ínfima soma com a qual obtém a téssera3 
	 frumental de pouco valor

	 	 2 «Súmulas», digo eu, consoantes àquelas que eu muito aprendi de Dio4, 
e também Boulenger5, mestre da erudição de todo tipo, no Livro sobre 



161

Disputationes in uniuersam Aristotelis philosophorum principis dialecticam

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944

Proemio

	 1 	 Voy a componer un breve compendio de Dialéctica (¡ojalá sea con un 
rayo de luz favorable!) comenzando con pequeños tratados de lógica; 
de ahí el nombre de «súmulas»1: tratados de poca extensión, pero 
consagrados con esfuerzo, que de ningún modo deben considerarse 
[resúmenes] de un asunto irrisorio, propio de Momo de Circo, como 
aquel al que Juvenal se refiere en su séptima sátira2:
	 para que no se pierda el escaso dinero con el que se compra la vil tésera3 
	 del trigo

	 	 2 Y digo «súmulas» en consonancia con las que aprendí en gran medida 
de Dion4, y también de Boulenger5, maestro de toda clase de erudición, 
en su Libro de la caza6. 3 Porque ciertamente en otro tiempo se extendió 
entre los romanos la costumbre de que en determinados días, en memoria 
de su magnífica generosidad, los augustos emperadores repartían al 
pueblo que llegaba de todas partes, desde un lugar prominente en el 
circo, regalos escondidos en pequeñas téseras y en bolillas de madera 
(se llamaban «súmulas» o pequeñas piezas arrojadizas, según cuenta 
Tertuliano Florente7 en su libro Acerca de la capa8), en las que se 
habían inscrito signos o señales valiosas, tales como esclavos, prendas 
de vestir de seda, plata, oro, piedras preciosas, perlas, y otras cosas 
propias de este tipo9 de lujo desmedido. 

a caçada6. 3 Pois é verdade que outrora se tornou frequente o costume, 
junto aos romanos, que em dias determinados, para lembrança da sua 
magnífica generosidade, os Augustos Imperadores, por pecinhas-de-
troca e bolinhas de madeira (eram chamadas de «súmulas» ou então 
pequeninas peças-de-arremesso, se eu me expressar com Florescente 
Tertuliano7, no Livro sobre o pálio8), espalhariam por todos os lados, 
desde um lugar de destaque no circo, recompensas escondidas [naquelas 
pecinhas], para o povo que afluía de toda parte, e nelas tinham sido 
inscritos sinais ou símbolos preciosos, cada um indicando [coisas como] 
servos, vestes de seda, prata, ouro, pedras preciosas, pérolas – e outras 
coisas [que se relacionam com] esse gênero9 vantajoso desmedido. 



162

Andrés de Pardo S. J.

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944

		  4 Eademque quae blandiente fortuna industria cooperante quasi 
uenereo10 talorum [fol. 2v] iactu raptauerant iis deferebant quibus 
haec largitio commissa* erat unde, et praedictis tesserulis summulisue 
feliciter* oberrati superbas opes sibi summatim congessisse nec 
immerito congratulabantur. 5 Quid pro re nostra satius? 6 Ecquis enim 
uel lymphatus* Summulis nostris ad amussim coadaptari non uideat 
illud epigrammatici bilbilitani*11 praefatae consuetudini alludentis* teste 
laudato Bulengero?28

	 7 Omnis habet sua dona dies: nec linea diues12

	      cessat et in populum multa rapina cadit; 
	 [nunc ueniunt subitis lasciua13 nomismata nimbis, 
	       nunc dat spectatas tessera larga feras,]14                     10 
	 nunc implere sinus securos gaudet et absens 
	       sortitur dominos, ne laceretur٭, auis.15

	 2	 Despicabile specie tenus lemma, ligneas tesserulas* terminis, 
propositionibus, signis uariisque argumentorum figuris uelut symbolicis 
notis compictas generosae argiropolitanae16 iuuentuti proponimus. 2 Sed 
tamen iis latitantes immensas prope modum diuitias urbis nominique 
colligimus respondentes la ciudad de La Plata, dum summularum 
nomine, ueluti perstillicidia quaedam dialecticam proponimus. 

	 4 comissa | faeliciter | 6 linfatus | uiluilitani | aludentis | 7 nec laceratur | 2 1 thesserulas  

		  4 E as mesmas coisas que, por fortuna complacente, por trabalho cooperante 
– como se por um lance de Vênus10, de peças de jogo – [fol. 2v], eles 
tinham pilhado [de outros] eles [então] concediam àqueles aos quais esta 
liberalidade tinha sido confiada, donde também os que com êxito tinham 
sido circundados pelas antes mencionadas pecinhas-de-troca e Súmulas 
acumulavam para si sumariamente esplêndidas riquezas, e não sem razão 
se felicitavam. 5 O que há de mais adequado para a nossa questão? 6 
Há, pois, alguém, delirante que seja, que não veja que aquele [verso] do 
Epigramático, o Bilbilitano11, se ajusta à risca às nossas Súmulas, ele que 
alude ao costume dito de início por Boulenger, aclamada testemunha?



163

Disputationes in uniuersam Aristotelis philosophorum principis dialecticam

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944

		  4 Y las mismas cosas que, por la fortuna benévola o por trabajo cooperante, 
les habían sacado a otros, como si se tratara de un afortunado tiro en 
el juego de dados10 – [fol. 2v], se las concedían a quienes se les había 
confiado esta liberalidad; y así, felizmente rodeados de las mencionadas 
piecitas o «summulas», acumulaban para sí notables riquezas, y no sin 
razón se felicitaban. 5 ¿Qué hay más conveniente para nuestro asunto? 6 
¿Hay alguien, pues, tan delirante que no vea que se ajusta estrechamente 
a nuestras Summulas aquella composición del epigramático bilbilitano11 
que alude a la citada costumbre testimoniada por el ilustre Boulenger?
	 7 Cada día tiene sus propios regalos; el rico cordel12

	       no se detiene y deja caer un copioso botín sobre el pueblo:
	 [ora llegan las fichas lascivas13 en imprevistas lluvias,
	       ora una generosa tésera regala entrada para el espectáculo de fieras,]14          10
	 ora el ave se alegra de ocupar rincones seguros y en ausencia,
	        para no ser lastimada, juega a suerte a sus dueños.15

	 2 	 Proponemos un asunto de escaso valor sólo en apariencia, a la generosa 
juventud argiropolitana16: pequeñas téseras de madera adornadas con 
términos, proposiciones, y variadas formas de argumentos, como 
marcas simbólicas. 2 Pero en todo caso recogemos escondidas en ellas 
inmensas riquezas para aquellos que responden al nombre ciudad de 
La Plata, mientras que bajo el nombre de «Súmulas» ofrecemos una 
Dialéctica en forma de mínimo goteo. 

	 7 Todo dia traz os seus próprios dons, e o rico cordel12 

	      não Falha, e sobre o povo cai a abundante rapina 
	 [ora moedas de jogo13 vêm em chuvaradas súbitas, 
	       ora a téssera generosa assinala as feras visualizadas na arena,] 14 	 10 
	 ora o pássaro está feliz em preencher o regaço que lhe deixa seguro e, à parte, 
	       tira por tal sorte seus donos que não vem a ser feito em pedaços.15

	 2 	 Assunto desprezível só quanto à aparência, propomos para a nobre 
juventude argiropolitana16 pecinhas-de-troca de madeira ornadas – tal 
como com marcas simbólicas – com termos, proposições, signos e 
figuras diversas de argumentos. 2 Mas ainda assim, com elas, juntamos 
[pecinhas-de-troca] que – aproximadamente – escondem as imensas 
riquezas da cidade e que respondem ao nome la ciudad de La Plata, 
enquanto, pelo nome de Súmulas, propomos, assim como um certo 
gotejamento [de pecinhas-de-troca], a Dialética. 



164

Andrés de Pardo S. J.

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944

		  3 Quas qui, et ingenii acie sortitur, et indefesso comparat labore, atque 
aliis deferre, satagit locupletissimis disciplinis ediscendis nimirum 
utpote quibus largitio haec quodammodo commissa* est.294 Exinde 
facili negotio laxatis ac praeaptatis animi sinibus ingentes sapientiae 
thesauros ad miraculum mutuatur perlucraturque uel ipsa Theagenis17 
munificentia quae in paremiam18 abierat perque longissime superata. 
5 Confaxit numen in cuius manibus teste purpurato sceptri tenente 
iessaeus*19, sortes20 nostrae sunt, sed in primis ut tesserulas* hasce 
fortunati sortiamini, o iuuenes* qui sapientiae tirocinio sub nostris 
uexilliis dedistis nomina tesseram* aliam militarem summi Iesuiticae 
Societatis antesignani protoparentis optimi21 iuxta ac tutelaris nostri 
fauentissimi Ignatii22 nomine insignitam, bibulis auribus exceptate 
sacerrimam christianis militibus dignam superstitioso* romanorum 
exemplo religionem edocti. 6 Etenim bellum iamiam innituris licet* 
pro cuiusque imperatoris sensu (uerba sunt nostri eruditissimi Gaspar 
Sanctii23) uoces traderentur aut tesserae*, saepe tamen illae tradebantur 
quibus٭ aut Deorum essent nomina, aut diuini auxilii supplex imploratio 
aut a Deo uno speranda uictoria: hac [fol. 3r] ergo una ope innixus 

	 2 3 comissa | 5 iessaede | thesserulas | iubenes | thesseram | superstitiosso | 6 lt | thesserae | qq

		  3 E essas, quem tanto tira à sorte pela penetração da inteligência quanto 
reúne pelo labor infatigável, também apressa-se em deferir a outros, 
que seguramente hão de aprender por riquíssimas disciplinas, na 
medida em que a eles esta liberalidade foi, de certa maneira, confiada. 
4 Depois disso, por fácil negociação, dos relaxados e pré-acomodados 
ocultos recantos do espírito, toma-se emprestado e tira-se em lucro, 
para admiração, grandes tesouros de sabedoria, ou ainda a própria 
munificência de Teágenes17, a qual terminara em provérbio18 e sobejara-
se mui grandemente. 5 Que assim o faça a vontade divina, em cujas 
mãos – pela testemunha purpurada que, na qualidade de descendente 
de Jessé19, detém o cetro – estão as nossas sortes20, mas, antes de mais 
nada, que vós, ó Jovens afortunados, tireis em sorte estas pecinhas-
de-troca – vós que, para o tirocínio da sabedoria, lançastes os nomes 



165

Disputationes in uniuersam Aristotelis philosophorum principis dialecticam

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944

		  3 Y el que las tira a suerte con la agudeza del ingenio, y las reúne con un 
trabajo infatigable, también se dispone a entregárselas a otros, para que 
aprendan, sin duda, riquísimas disciplinas, en tanto que de algún modo 
les fue confiada esta prodigalidad. 4 Por tanto, mediante una sencilla 
negociación, una vez relajados y adaptados los rincones del espíritu, 
se toma en préstamo ingentes tesoros de sabiduría, para admiración, 
y se aprovecha de ellos, como la munificencia propia de Teágenes17, 
que se hizo proverbial18, y fue largamente superada. 5 Así lo haga la 
voluntad divina, en cuyas manos, según testimonio del purpurado que 
posee el cetro en su carácter de descendiente de Jesé19, están nuestras 
suertes20, pero primero, afortunados jóvenes, os pido que arrojéis a 
suerte estas pequeñas téseras que para el aprendizaje de la sabiduría 
colocasteis los nombres bajo nuestros estandartes, como otra tésera 
de soldado, del Óptimo Protector de la insignia de la Compañía de 
Jesús21, junto a la distinguida con el nombre de nuestro favorabilísimo 
tutelar Ignacio22, y recibid con oídos atentos la sacratísima religión 
digna de soldados cristianos educados con el ejemplo incólume de los 
romanos. 6 En efecto, una guerra a punto de comenzar permitía, según 
el sentido de cada emperador (son las palabras de nuestro eruditísimo 
Gaspar Sánchez23), que se transmitieran voces o téseras, pero a menudo 
se entregaban aquellas que, o eran nombres de dioses, o bien una 
invocación suplicante de auxilio divino, o bien la victoria que se espera 
del único Dios. [fol. 3r] Amparado, por lo tanto, en este único poder, 

sob os nossos estandartes, conforme outra téssera, de soldado, do mais 
elevado, Nobre Primeiro Pai, defensor da bandeira da Sociedade de 
Jesus21, e distinguida pelo nome de nosso protetor favorabilíssimo, 
Inácio22 –, e recebei, com ouvidos atentos, a sacratíssima religião, digna 
de soldados cristãos, instruídos pelo exemplo incólume dos romanos. 6 
Com efeito, uma guerra já prestes a começar permite, segundo o senso 
de cada Imperador (as palavras são do nosso eruditíssimo Gaspar 
Sánchez23), que vaticínios sejam dados ou tésseras-de-auspício; às 
vezes, contudo, eram entregues aquelas nas quais ou estivessem nomes 
de Deuses, ou imploração suplicante do auxílio divino, ou a vitória a ser 
esperada pelo Deus uno: arrimado, portanto, [fol. 3r] neste poder único, 



166

Andrés de Pardo S. J.

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944

perspicuitatem, breuitatem, rectam doctrinae methodum discipulorum 
utilitate potius quam meo prospecturus nomini polliceor, uniuersum 
philosophiae curriculum in disputationes diuidam, has in sectiones, 
sectiones denique in subsectiones, sapientum uestigiis quoad possim 
insistere tentans dissecabo, ac demum spero uobis tanto benignissimi 
aeque ac strenuissimi dulcis Ignatii patrocinio fulsitis opima satis 
spolia ex hostibus ignauia atque inscitia deletis gloriosissima 
reportanda.

		  eu ofereço perspicuidade, brevidade, reto método da doutrina, havendo 
de prospectar [o curso] antes pela utilidade das matérias do que pelo 
meu nome; dividirei o curso inteiro de Filosofia em Disputas, estas 
em seções, as seções finalmente em subseções; fazendo sondagens nos 
rastos dos sábios, até onde eu puder insistir, farei dissecações, e por 
fim espero de vós, escorados em tamanho patronato do benigníssimo 



167

Disputationes in uniuersam Aristotelis philosophorum principis dialecticam

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944

prometo claridad, brevedad, método de recta doctrina para beneficio 
de los discípulos antes que para mi propio renombre. Dividiré el curso 
completo de Filosofía en Discusiones, estas en secciones y, finalmente, 
las secciones en subsecciones; haré disecciones, sondeando las huellas 
de los sabios hasta donde pueda insistir, y por último espero de ustedes 
que se den a conocer, una vez descubiertas y destruidas la indolencia 
de los enemigos y su ignorancia, con el patrocinio del benignísimo e 
igualmente infatigable, dulce Ignacio, espléndidos y gloriosísimos triunfos.

e igualmente infatigabilíssimo doce Inácio, uma vez destruídas as 
inimigas ‘indolência’ e ‘ignorância’, que sejam reportados triunfos 
deveras copiosos, gloriosíssimos.



168

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

Notas

	 1.	 Nota de los editores: ambos traductores anotan diversos aspectos de la 
palabra «súmula». Alfredo Fraschini observa que «el Diccionario de la 
RAE define “súmula” (del latín summula, diminutivo de summa) como 
“compendio o sumario que contiene los principios elementales de la 
lógica”». Por su parte, Roberto Hofmeister anota que «summula, en 
latín, podría también ser traducida por “sumita” o “pequeña suma”». 
Véanse las dos traducciones del verso de Juvenal: «ínfima soma» en la 
versión en portugués, que obviamente se refiere al dinero y «el escaso 
dinero» en la castellana.

	 2.	 Juv. Sat, VII, vv. 174-175; 1971, p. 95. La «Sátira VII» trata de la 
condición lamentable, penosa en la época de Juvenal, de las personas 
dedicadas a la actividad intelectual –poetas, historiadores, abogados, 
rectores– (vv. 150-214) y los gramáticos. Para que el pasaje completo 
pueda ser leído, ver los vv. 171-175: «Ergo sibi dabit ipse rudem, 
si nostra mouebunt / consilia, et uitae diuersum iter ingredietur / ad 
pugnam qui rhetorica descendit ab umbra, / summula ne pereat qua 
uilis tessera uenit / frumenti; quippe haec merces lautissima». Manuel 
Balasch, 1991, p. 267, ofrece la siguiente versión: «De modo que en 
el caso de que mi consejo le mueva se jubilará a sí mismo y dará otro 
rumbo a la vida el que bajó de las sombras de la retórica a la acción 
forense auténtica; así no perderá la reducida suma [summula] por la que 
le dan un vale [tessera] para trigo». Comp. con la versión de Bartolomé 
Segura Ramos, 1996, p. 99: «De modo que se concederá a sí mismo la 
jubilación, si mis consejos / lo conmueven, y emprenderá un camino 
diferente en la vida / el que desciende a la lucha del Foro desde la 
sombra retórica, / para no perder el dinerillo [summula] por el que se 
vende el vil cupón [tessera] / del trigo».

	 3.	 La palabra «tesserula» es el diminutivo de «tessera». En la presente 
traducción esas expresiones pueden debido al contexto ser versadas 
al portugués por expresiones levemente diferentes; al final la misma 
palabra «tessera» puede significar una pieza, como un cubo, un dado y 
mismo un objeto arredondeado, que permita al poseedor intercambiarlo 
por algo, bien como una pieza que sirve como seña o billete, a fin de 
permitir o requerir alguna acción. Esas piezas tenían su superficie o 



169

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

sus faces marcadas por algún símbolo o alguna inscripción. Además, 
generales o jefes militares podrían hacer uso de «tesserae» o tabletas 
cuadradas con señas u ordenes inscritas a los subalternos, o «tesserarius», 
era justamente la persona que llevaba esas «tesserae» para las tropas. 

		  Nota de A. Fraschini: el DLE define «tésera» (del latín tessera) como 
«pieza cúbica o planchuela con inscripciones que los romanos usaban 
como contraseña, distinción honorífica o prenda de un pacto».

	 4.	 Lucio Cassio Dio (c. 165–c. 235) es autor de la Ρωμαϊκή Ιστορία 
(Historia romana), compuesta a lo largo de diez años y que ocupaba 
80 libros. Muchos se perdieron, pero nos llegaron gracias a resúmenes 
de Juan Xifilino, monje del siglo XI. La obra de Dion Casio, a menudo 
junto con los mencionados resúmenes de Xifilino, tuvo mucho éxito 
durante el Renacimiento, entre 1490 y 1592 fue objeto al menos quince 
ediciones30. Pues bien, en el resumen de Xifilino correspondiente al 
principado de Tito31, puede leerse que, con ocasión del estreno del 
Coliseo romano se hicieron juegos públicos que duraron 100 días 
en los que tuvieron lugar espectáculos de todo tipo, y se añade una 
observación: «Sed et plebi utile fuit, quod Titus paruos globos ligneos 
de superiore loco iaceret in amphitheatrum, in quibus scripta erat nota 
alicuius esculenti, uestisue aut uasis argentei aut aurei, equorumque et 
iumentorum ac mancipiorum» («Pero también fue útil para la plebe, 
porque Tito lanzaba desde un lugar elevado pequeñas bolas de madera 
hacia el anfiteatro, en las cuales estaba escrita una señal [como vale] de 
algún manjar, de un vestido, o vasos de plata u oro, caballos y burros e 
incluso de derechos de propiedad»).

	 5.	 J. C. Boulenger S. J. (1558–1628).
	 6.	 Ver nuevamente I. C. Boulengerus Iuliodunensis, 1598, en especial el 

Capítulo XXIV (De uenatione direptionis), pp. 107-114.

	 7.	 Quintus Septimius Florens Tertullianus (c. 155-c. 220).

	 8.	 Ver Tert. De Pal, 2005, c. 2, n. 2.2, p. 34; «1. Nostra certe metatio, 
quod clausis, uel in totum. Homericis oculis liquet, totum uersiforme 
est. 2. Dies et nox inuicem uertunt. Sol stationibus annuis, luna 

30	 Algunas de ellas parciales. Ver M.-L. Freyburger, 2017, pp. 154-155.
31	 Dio Cassius, 1558, p. 543.



170

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

modulationibus menstruis uariat. Siderum distincta confusio interdum 
reicit quid, interdum resuscitat. Caeli ambitus nunc subdiuo splendidus, 
nunc nubilo sordidus; aut imbres ruunt, et si qua missilia cum imbribus; 
dehinc substillum et denuo sudum». Es interesante notar que ya en 1631 
aparecía la primera traducción del De pallio para el castellano hecha por 
Esteban de Ubani. Allí se tradujo el pasaje en cuestión: Capítulo II «Que 
la naturaleza hace cada día mudanza de estado, como de vestido»), f. 3r: 
«el [mundo] que nosotros esperimentamos (cosa clara aun a los ojos de 
un ciego) todo es vario en las formas, mudable en sus partes; sucede el 
día a la noche, la noche al día, el sol se varía en años, la luna en meses, 
las estrellas confusas en su número, distintas en su luz, ya mueren unas, 
ya otras resucitan; el zafiro del cielo ya despejado luce; ya cubierto 
de nieblas se oscurece. Ahora resueltas en agua caen las nubes, y con 
ellas los rayos [missilia]; luego, templada la tempestad, apenas llueve, 
y de nuevo el aire se serena». En el fol. 22v., nota 4, Esteban de Ubani 
explica la expresión «cosa clara aun a los ojos de un ciego»: «Tertuliano 
en su original latino [dice] Quod clausis uel in totum Homericis oculis 
liquet, esto es, cosa clara a los ojos de Homero. […]. Ya es llano, que en 
la frasis de Tertuliano es lo mismo ojos de Homero, que ojos de ciego» 
(solamente hemos cambiado aspectos gráficos del texto).

	 9.	 Aquí el texto de Andrés de Pardo es muy cercano al texto de J. C. 
Boulenger al referir este un pasaje de Suetonio (c. 69–c. 122) sobre 
las costumbres romanas en torno de la uenatio, en los tiempos de los 
emperadores Calígula (12–41) y Nerón (37–68). Además, Boulenger se 
apoya ampliamente en Dion Casio, cuya obra Historia Romana cita en 
el original griego. En el c. XXIV (pp. 110-111) remite a Suetonio, quien 
se refiere a los espectáculos que dio Nerón (citamos directamente a Suet. 
Nero, 11, para evitar cambios que aparecen en Boulenger): «Sparsa et 
populo missilia omnium rerum per omnes diez: singula cotidie millia 
auium cuiusque generis multiplex penus, tesserae frumentariae, uestis, 
aurum, argentum, gemmae, margaritae, tabulae pictae, mancipia, 
iumenta, atque etiam mansuetae ferae, nouissime naues, insulae, agri 
(«Se arrojaron también al pueblo a diario donativos de todo tipo: un 
millar de aves de todas las especies cada día, comestibles diversos, 
bonos de trigo, ropas, oro, plata, piedras preciosas, perlas, cuadros, 
cédulas canjeables por esclavos, por bestias de carga e incluso fieras 
domesticadas, y, en fin, hasta por navíos, bloques de pisos y tierras»; 



171

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

utilizamos la traducción de R. M. Agudo Cubas, 1992). Remite 
Boulenger también al libro de Suetonio sobre Calígula: «Caligula 
sparsit et missilia variarum rerum, et panaria cum obsonio viritim 
diuisit» («Lanzó también al pueblo diversos obsequios y repartió entre 
la gente cestas con vituallas»; Suet. Calig 18; recurrimos Suet. 1992).

	 10.	 La expresión «uenerius iactus» o «uenereus iactus» designa en el juego 
de datos, el pase más feliz o con mejor suceso.

	 11.	 Se trata de Marcial (c. 38–c. 104), el famoso poeta romano autor 
de 12 libros de epigramas publicados en Roma entre 86 y 103 d. C. 
«Bilbilitanus», en latín, es aquel que es el natural de «Bilbilis» o 
«Augusta Bilbilis», antigua localidad romana de Hispania Tarraconense, 
hoy llamada «Calatayud», municipio de la Provincia de Zaragoza.

	 12.	 Walter C. A. Ker, vol. II, 1920, lib. VIII, Epig. LXXVIII, p. 61, traduce 
«linea diues» por «the cord’s rich burden» o «el rico peso del cordel». 
El mismo traductor parafrasea el sentido de la expresión como «una 
cuerda suspendida con regalos para el populacho».

	 13.	 Una vez más Walter C. A. Ker, vol. II, 1920, p. 61, explica que «lasciua 
nomismata» o las «monedas del juego» serían «sportive tokens», 
a saber, semejantes a las fichas o moneditas del juego, que, una vez 
ganadas podrían ser cambiadas por un objeto; al final, ellas autorizaban 
«al poseedor para recibir regalos». A su vez, José Guillén, 2003, p. 
367, entiende que «lasciua nomismata» son antes «fichas con figuras 
obscenas que daban entrada gratuita a los lupanares».

	 14.	 Para el texto latino editado, ver Mart., Epigr, lib. VIII, LXXVIII, vv. 
7-8, [9-10], 11-12; 1920, vol. II, p. 60. Andrés de Pardo pudo encontrar 
los versos en I. C. Bulengerus Iuliodunensis, 1598, c. XXIV, p. 110 y 
112. Allí, Boulenger cita los versos separadamente, a saber, los versos 
9-10 en la página 110 y los versos 7-8 y 11-12 en la página 112. La 
división se explica en función del propósito de aclarar dos aspectos 
distintos de las costumbres romanas en torno de las uenationes: por un 
lado, indicar los tipos de animales que se permitía cazar o atrapar como 
beneficio para el pueblo; y por otro, la manera en que aquellas piezas de 
cambio o esos boletos de entrada eran ostensiblemente lanzados sobre 
la muchedumbre. En el manuscrito, Andrés de Pardo no cita los versos 
9-10; se han añadido a esta edición porque la secuencia completa de 



172

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

los seis versos encontrados en Boulenger ayuda a reconocer con más 
detalle los textos con los cuales Andrés de Pardo sustenta su análisis 
filológico de la palabra «summula».

	 15.	 El Epigrama de Marcial (cuya versión castellana corre aquí a cargo 
de A. Fraschini) aborda los juegos que Estela (c. 45-c. 96), político y 
militar que hizo carrera en Roma, ofreció en homenaje al emperador 
Domiciano cuando este asumió el cargo (51-96). Por su parte, R. 
Hofmeister traduce, cotejando con la versión de W. C. A. Ker y también 
con la de J. Guillén: «Cada día tiene sus obsequios específicos: no 
descansa la cuerda de la abundancia y sobre el pueblo cae de todo a 
la rebatiña; ora llegan medallones lascivos en lluvias inesperadas, ora 
generosas téseras regalan la entrada para el espectáculo de las fieras, 
ora los pájaros gozan metiéndose entre los gruesos pliegues de las 
togas y, mientras están escondidos, se echan a suertes los dueños, no 
sea que los despedacen». El sentido de estos últimos versos, según D. 
R. Shackleton Bailey, 1993, p. 227, es el siguiente: «Birds, instead of 
being scrambled for and so torn to pieces, are assigned by lot» («Los 
pájaros, en lugar de ser disputados y así despedazados, se asignan por 
sorteo»).

		  En el manuscrito de Andrés de Pardo en que los versos de Marcial son 
citados a partir del libro de Boulenger se lee «nec laceratur». 

	 16.	 Nota de A. Fraschini: el término, formado sobre las palabras griegas 
árgyron (plata) y polítes (ciudadano), es un neologismo con el que se 
nombra a los habitantes de la ciudad de La Plata, mencionada en el 
mismo párrafo.

	 17.	 Theagenes, Patricius et Archon Atheniensis (floruit 470sqq-480sqq). 
Ver Suidas, 1705, pp. 167ab-168ab.

	 18.	 «Paremia» es la forma latinizada de la palabra griega paroimía que 
podría ser vertida al latín más fácilmente como prouerbium. El nombre 
de Teágenes aparece más de uma vez en léxico greco-latino de Suidas, 
1705, p. 168b: «Theagenes, nomen proprium. Et prouerbium [paroimia]: 
Theagenis Hecateum. Hic fuit timidus, et Hecates simulacrum habebat, 
quod consulebat, quocunque iret. Idem etiam appelatus fuit kapnòs, 
i. e., fumus» («Teágenes, nombre propio. Y proverbio [paroimía]: de 
Teágenes Hecateo. Este fue cobarde y tenía una estatua de Hécate, al que 



173

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

consultaba dondequiera que iba. El mismo también fue llamado kapnòs, 
o sea “humo”»). Pero a continuación (en la misma página), aparece el 
siguiente refrán: «Theagenis et Aeschinis opes. De pauperibus quidem, 
sed qui se diuites esse iactant [prouerbium istud dicitur]. Hic enim, cum 
pauper esset, se diuitem dicebat» («Riquezas de Teágenes y Esquines: 
se trata ciertamente de pobres, pero que se jactan de ser ricos [se dice 
como proverbio]. Pues este, siendo pobre, decía de sí que era rico»). 
Suidas añade que son dos los Teágenes de los que hay noticia: de uno 
de ellos habla Homero, mientras que del otro se decía que se hacía pasar 
por gran mercader y hombre ilustre, pero que se le puso el sobrenombre 
de Humo porque aunque mucho prometía, no prestaba nada. Pensamos 
que Andrés de Pardo hace esta alusión por ironía, para provocar la risa 
de aquellos de sus estudiantes que tuvieran la curiosidad de averiguar 
a quién se estaba refiriendo. La explicación de «paremia» podrá verse 
en el «Comentario» que constituirá la segunda parte de este estudio, 
pensada para Classica boliviana XIV (2025).

	 19.	 En el manuscrito consta «ieseade», forma no habitual hasta donde 
conocemos. En latín, «Iesse» (caben, obviamente, variaciones gráficas) 
es la forma para el nombre propio «Jesé», el del padre de David. La forma 
adjetiva es «iessaeus», o sea, «de Jesé». Cabe recordar que el Mesías 
proviene de la familia de David, cuyo padre era Jesé. Ver Is. 11, 1-3: 
«Et egredietur uirga de radice Iesse et flos de radice eius ascendet. Et 
requiescet super eum spiritus Domini, spiritus sapientiae et intellectus, 
spiritus consilii et fortitudinis, spiritus scientiae et pietatis. Et replebit 
eum spiritus timoris Domini non secundum uisionem oculorum iudicabit 
neque secundum auditum aurium arguet» («Una rama saldrá del tronco 
de Jesé, un brote surgirá de sus raíces. Sobre él reposará el Espíritu de 
Yavé, espíritu de sabiduría e inteligencia, espíritu de consejo y fortaleza, 
espíritu de ciencia y de piedad, y lo llenará el espíritu del temor de Yavé. 
No juzgará por las apariencias, ni acusará por lo que se oye decir»). Para 
los católicos, el Papa es el Vicarius Christi, de modo que el «testimonio 
del purpurado que posee el cetro en su carácter de descendiente de Jesé» 
hace referencia entonces al sumo pontífice de la Iglesia Católica Romana. 
Hasta el papado de Pio V, que se extendió de 1566 a 1572, el color púrpura 
o rojo, era el color de los trajes papales y cardenalicios. 

	 20.	 Es relevante recordar que la palabra latina «sors» (singular de «sortes») 
también trae el significado de «cédula» o plaquita de madera en las 



174

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

que eran escritas las preguntas hechas a los oráculos o también «para 
tirar a la suerte la distribución de las magistraturas». Ver Fr. Torrinha, 
1968, p. 809, «sors, sortis». Asimismo, el Gaffiot indica: «sort [objet 
qu’on mettait dans une urne pour tirer au sort : caillou, tablette, lamelle, 
baguette portant des inscriptions]».

	 21.	 Alusión indirecta a Francisco Xaver S. J. (1506-1552), patrono de 
la Universidad Mayor Real y Pontificia de San Francisco Xavier de 
Chuquisaca.

	 22.	 Ignacio de Loyola S. J. (1491-1556).

	 23.	 Gaspar Sanctius S. J. [Gaspar Sánchez]  (c. 1553-1628). Todo indica 
que la referencia de Andrés de Pardo es a este autor, quien inicialmente 
se destacó como profesor de letras antiguas y clásicas (o «Humanidades»), 
en una labor de cerca de tres décadas en los colegios jesuitas de Oropeza, 
Huete y Madrid. Después de haber adquirido sólida reputación y gran 
experiencia, fue llamado al Colegio de los jesuitas de Alcalá de Henares 
para ser profesor de Sagradas Escrituras. Es en ese período que Gaspar 
Sánchez publica sus comentarios eruditísimos sobre libros del Antiguo 
Testamento (nueve volúmenes) y del Nuevo Testamento (un volumen). 
Ver P. Ribadeneira, et alii, 1676, pp. 280-281. En S. Masson, 1714, art. 
VIII, pp. 243-275, en que remite a Gaspar Sánchez, 1616; la edición del 
año siguiente, 1617 es la que consignamos en la bibliografía. Se resalta 
en este artículo la calidad y la erudición de los comentarios bíblicos de 
Gaspar Sánchez sin hacer mención a cualquier otra obra publicada de 
este tipo. Hasta donde se puede verificar, es precisamente en la obra 
inventariada en S. Masson –y destacada debido a la gran erudición del 
autor– que existen menciones a sortes y tesserae, con el mismo uso que 
encontramos en el Proemio de Andrés de Pardo. En el pasaje en el que 
Pardo hace alusión a Sánchez, la palabra latina «uoces» parece ser la 
escogida por este último para «sortes», sobre lo cual diserta con fines de 
interpretación bíblica. El versículo que comenta Sánchez es: «Et 
dederunt sortes eis, et cecidit sors super Matthiam, et adnumeratus est 
cum undecim apostolis» («Y echaron suertes sobre ellos y cayó la suerte 
sobre Matías, y fue contado en el número de los apóstoles», Act. 1, 26). 
Ver G. Sánchez, 1617 nn. 59-63, pp. 42-44). El autor comenta el 
versículo en que se relata la decisión del grupo de los Once apóstoles 
restantes (Judas ya no está con ellos), después de la resurrección y la 



175

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

ascensión de Cristo, de elegir según ciertos criterios a un nuevo apóstol 
para así completar de nuevo el número de doce. La elección final debía 
hacerse entre José Barsabás y Matías. El proceso comenzó con una 
oración, pidiendo que se les mostrara la voluntad divina, y a continuación 
fueron echadas las «sortes» («suertes»). Estas recayeron en Matías, el 
cual fue designado como apóstol. Como no se tenía certeza sobre qué 
tipo de «sortes» fueron puestas en juego, en cualquier caso, se suponía 
que estaban gobernadas por Dios mismo, de modo que su voluntad 
quedara de manifiesto a través de ellas. Gaspar Sánchez analiza al 
detalle la costumbre de echar «sortes» en la cultura judaica y 
veterotestamentaria, en las Escrituras en general y en la tradición 
romana (a título de comparación). Sin entrar en los detalles teológicos 
del comentario de Gaspar Sánchez, importa puntualizar las costumbres 
romanas a las cuales él hace alusión. Así, por ejemplo, a fin de saber 
sobre asuntos difíciles y dudosos como es el querer divino –sobre el 
cual no cabía «consejo» (consilium) o «alegación» o discurso 
dependiente de la razón natural (ratio), pero que al mismo tiempo se 
deseaba alcanzar con conocimiento seguro–, Gaspar Sánchez anota, a 
partir de la obra De diuinatione, de Cicerón, que lanzar «tali» o 
«tesserae» era parte del proceso de adivinación. Ese proceso también 
podía involucrar la extracción de nombres o símbolos inscritos sobre un 
soporte y previamente depositados dentro de una urna o un vaso 
profundo. También los oráculos podían ser «sortes», no en el sentido de 
indicar elecciones, sino de revelar aspectos del futuro. A su vez, como 
ilustra el versículo de los Hechos de los Apóstoles, «sortes» o saberes 
velados al poder natural, podían ser solicitados a Dios para el fuero 
interno (una iluminación del espíritu) y/o para el fuero externo, en 
términos de alguna señal perceptible. En lo tocante a esos contenidos 
del comentario de Gaspar Sánchez, cabe también tener en mente que, 
en líneas anteriores del texto manuscrito de Andrés de Pardo, el maestro 
de Chuquisaca se refiere a la «voluntad divina» (numen) y a las «sortes» 
o destinos de los seres humanos que dependen de ella. Gaspar Sánchez 
lanza la hipótesis de que sobre el «symbolum» o «nomen» de Matías 
pudiera hacerse visible alguna señal celestial, oracular, sobre la téssera 
utilizada, al igual que el brote que una vez se produjo en el palo o vara 
de Aarón (Num. 17, 1-11). En este sentido, dar o echar «sortes» sería 
equivalente a hacer uso, en un determinado medio, de sortes, symbola, 
nomina y/o tesserae (símbolos o nombres inscritos en tésseras), sobre 



176

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

los cuales una cierta señal celestial podría ser reconocida, de modo que 
los solicitantes de la indicación divina manifestarían, según la creencia 
–y suponiendo que la voluntad divina gobernaba el proceso–, señales 
determinadas que, observadas después del lanzamiento de las «sortes», 
designarían, una vez cumplido el ritual, cuál sería la voluntad divina. 
En este caso correspondía solicitar y obtener la convicción de que la 
voluntad divina regiría la elección del nuevo apóstol. Ver Sanctius, 
1617, n. 59-63, pp. 42-44: «Porro illud, dederunt eis sortes, Graece 
ἀυτοῖς, id est, ipsorum32 [...], id est, Matthiae, et Iosephi, sic interpretor, 
ut qui futuri erant electionis spectatores, aut arbitri, sortes duorum, id 
est, symbola, aut nomina in medio constituerent, in quae signum aliquod 
caderet coeleste; seu duo certa signa proponerent, quorum altero 
Matthias, altero Iosephus Apostolus designaretur, [...]. Cecidit autem 
sors super Matthiam; aut quia Matthiae nomen, aut signum tetigit, aut 
quia illud signum de caelo datum, quod pro Matthia reliqui constituerent. 
Neque mirum uideri debet, si Apostoli rudes adhuc maiorum exemplo 
docti signum aliquod e caelo diuini consilii, et uoluntatis testem 
postulauerint. Haec mihi uidentur aliena non esse, neque ab usu, neque 
a lit[t]era: si quis tamen de propria sorte accipiat, quod, ut dixi, docent 
magni nominis authores, sic illud dederunt sortes eis, commode exponi 
potest, designata fuisse quaedam symbola, aut tesseras pro Matthia, et 
Iosepho, quae etiam esse potuerunt ipsorum nomina; nam ipsos abfuisse 
ab eo conuentu uerisimile est: [...]. Cecidit uero sors super Matthiam, 
quia Deus ita sortes temperauit, ut sors eius exierit. Porro, ut priori loco 
sortes pro symbolis, aut nominibus sumuntur; sic credo sortem posteriori 
pro statu, aut munere Apostolico esse sumendam; ita ut sortibus a 
Domino temperatis Matthias sortem illam Apostolatus obtinuerit» 
(«Luego, interpreto aquello de que “echaron suertes sobre ellos […]” o 
sea, [las] de Matías y José, de tal forma que los que serían jueces o 
árbitros de la elección pusieran las suertes de los dos, es decir los 
símbolos o los nombres en los cuales caería alguna señal celestial; o 
bien establecieran unas ciertas señales de las que una designaría a 
Matías y otra a José como apóstol. Cayó la suerte sobre Matías; o bien 
porque [la señal] tocó el nombre o el signo de Matías, o bien porque fue 

32	 Llama la atención que Sánchez traduzca el dativo ἀυτοῖς por un genitivo. Esto lo repite más 
adelante, n. 63, p. 43, a pesar de traer el texto de la Vulgata con el dativo «eis»: «dederunt 
eis sortes, graece eorum»



177

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

dada la señal del cielo que habían establecido ser requerida para Matías. 
Y no debe extrañar que los apóstoles, todavía rudos33, enseñados por el 
ejemplo de sus mayores, por consejo divino hayan postulado algún tipo 
de señal del cielo, un testigo de su voluntad. [Y] esto no me parece 
ajeno ni a la usanza ni a la letra34, si alguien, con todo, entiende que 
echaron para ellos suertes de la materia de la suerte en sí —lo que, 
según dije, enseñan autores de gran renombre—; puede exponerse sin 
problemas que hayan sido designados ciertos símbolos o téseras en 
representación de Matías y José, los cuales pudieron ser los nombres de 
ellos; pues es verosímil que ambos hayan sido excluidos de la reunión 
[…]. Y la suerte recayó sobre Matías, ya que Dios dispuso las suertes tal 
modo que saliera la de él. Ciertamente, como en primer lugar se toman 
las suertes por símbolos o por nombres, igualmente creo que la “suerte” 
debe ser tomada por la posterior condición o ministerio apostólico; de 
manera que por suertes dispuestas por el Señor, Matías obtuvo aquella 
condición35 del apostolado36»).

33	 Es decir, antes de recibir una completa ilustración de la Revelación divina por parte del 
Espíritu Santo, el día de Pentecostés.

34	 Se entiende, a la letra del pasaje de los Hechos aquí analizado.
35	 «sortem», pero aquí con este sentido.
36	 Agradecemos a Daniel Suárez por sus agudas observaciones y sugerencias para la traducción 

de este texto.



178

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

fol. 2r



179

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

 fol. 2v

fol. 3r



180

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

Bibliografía
Alphonsus a Vera Cruce O. S. A., Recognitio Summularum Reverendi 

Patris Ildephonsi a Vera Cruce Augustiniani Artium ac Sacrae Theologiae 
Doctoris, Mexici, Excudebat Ioannes Paulus Brissensis, 1554.

Iosephus de Aguilar S. J., Cursus philosophicus dictatus Limae, t. I, Hispalis, 
Ex Offic. Ioannis Francisci de Blas, 1701.

Andreas Pardo S. J. [Andrés de Pardo S. J.], Disputationes in 
uniuersam Aristotelis philosophorum principis dialecticam, IHS, per 
Reuerendissimum Patrem Andream Pardo, Societatis Iesu Theologum 
huius Platensis Academiae Liberalium Artium dignissimum Professorem, 
Sucre, Archivo Arquidiocesano Santos Taborga – Sección «Manuscritos 
varios» – 27, 1669, 41 ff. + 162 ff.

Ashworth, Earline Jennifer, «Changes in Logic Textbooks from 1500 to 
1650: The New Aristotelianism», in Aristotelismus und Renaissance. In 
Memoriam Charles B. Schmitt, E. Kessler, Ch. H. Lohr und W. Sparn 
(Hrsg.),Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1988, pp. 75-87.

---, «Jesuit Logic», in Jesuit Philosophy on the Eve of Modernity, Cristiano 
Casalini (ed.), Leiden – Boston, Brill, 2019, pp. 95-114.

Barnadas, Josep M., «Pardo SJ, Andrés (¿Antonio?) de (?, s XVII - ?, s. 
XVIII)», en Diccionario Histórico de Bolivia, Josep M. Barnadas (dir.), 
Sucre, Grupo de Estudios Históricos, 2002.

---, Ensayo bibliográfico sobre el latín en Bolivia (Siglos XVI-XXI), (Cuadernos 
de Classica Boliviana I), La Paz, Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos 
/ Plural Editores, 2005.

Cassius Dio, Roman History, Earnest Cary (transl.), London / New York, 
William Heinemann / G. P. Putnam’s Sons, vols. 1-8, 1914-1925; London 
/ Cambridge, William Heinemann / Harvard University Press, vol. 9, 1955. 

---, Dionis Cassii Nicaei, Romanae historiae libri (tot enim hodie extant) XXV, 
nimirum a XXXVI ad LXI [...]. Additum est Ioannis Xiphilini e Dione 
Compendium [...], Basileae, apud Ioannem Oporinum, 1558. Disponible 
en https://bit.ly/3DqNw0Z, fecha de consulta: 21-10-2024.

Copenhaver, Brian, Calvin Normore, and Terence Parsons, «Preface», in Peter 
of Spain, Summaries of Logic, Brian P. Copenhaver, Calvin Normore and 



181

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

Terence Parsons (text, transl., intr. and notes), Oxford, Oxford University 
Press, 2014, p. IX.

---, «Introduction», in Peter of Spain, Summaries of Logic, Brian P. 
Copenhaver, Calvin Normore and Terence Parsons (text, transl., intr. and 
notes), Oxford, Oxford University Press, 2014, pp. 1-98.

De Rijk, Lambertus Marie, «Introduction», in Petrus Hispanus [Petrus Hispanus 
Portugalensis], Tractatus (called afterwards Summule logicales), L. M. 
De Rijk (ed.), Assen, Van Gorcum & Comp. B. V., 1972, pp. VII-CXXIX.

DLE	 Diccionario de la Lengua Española, recurso en línea www.rae.es.

Dominicus Soto O. P., Summulae, Salmanticae, Excudebat Andreas a 
Portonariis, 1554-1555 [primeira edição 1529] (reimpr. Hildesheim / 
New York / Georg Olms, 1980).

---, In dialecticam Aristotelis Commentarii, Salmanticae, Ioannes de Giunta 
Excudebat, 1548.

Doyle, J. P., «Soto, Domingo de (1494–1560)», in The Routledge Encyclopedia 
of Philosophy, Edward Craig (ed.), London / New York, Routledge, vol. 
7, 1998, pp. 37-40.

Francovich, Guillermo, La filosofía en Bolivia, La Paz, Librería Editorial 
«G.U.M.», 20154 (primera edición: Buenos Aires, Editorial Losada, 
1945).

---, El pensamiento boliviano en el siglo XX, (Historia de las Ideas en América 
II), Ciudad de México, Tierra Firme, 1956.

Freyburger, Marie-Laure, «La transmission humaniste de Dion 
Cassius», Ipse dixit, n. 17, pp. 147-159. Disponible en https://bit.
ly/3DooHmi, fecha de consulta: 21-10-2024.

Gaffiot, Félix, Le grand Gaffiot. Dictionnaire latin-français, Paris, 
Hachette, 2000.

Gaspar Sanctius Centumputeolani [Gaspar Sánchez de 
Ciempozuelos], Commentarii in Actus Apostolorum. Acessit 
Disputatio de Sancti Iacobi et Pauli Apostolorum in Hispaniam 
adventu, Lugduni, apud Horatium Cardon, 1617. Disponible en 
https://bit.ly/3P0XQiC, fecha de consulta: 5-10-2024.



182

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

Grendler, Paul F., «Philosophy in Jesuit Schools and Universities», in 
Jesuit Philosophy on the Eve of Modernity, Cristiano Casalini (ed.), 
Leiden / Boston, Brill, 2019, pp. 13-33.

Hieronymus Valera O. F. M. [Jerónimo Valera O. F. M.], Commentarii 
ac quaestiones in universam Aristotelis ac subtilissimi Doctoris 
Ioannis Duns Scoti logicam, Limae, Apud Franciscum a Canto, 
1610.

Hunink, Vincent, Tertullian: De Pallio. A Commentary, Amsterdam, J. 
C. Gieben, 2005 (Brill Academic Pub.).

Iosephus de Aguilar S. J., Cursus philosophicus dictatus Limae, 
Hispalis, Ex Offic. Ioannis Francisci de Blas, Tomus Primus, 1701.

Iulius Caesar Bulengerus Iuliodunensis, Liber de venatione circi 
et amphitheatri, Parisiis, Apud Robertum Nivelle, 1598.

Juvenal y Persio, Sátiras, Manuel Balasch y Miquel Dolç (introducciones 
generales), Manuel Balasch (introducciones particulares, trad. y 
notas), Madrid, Gredos, 1991.

Juvenal, Sátiras, Bartolomé Segura Ramos (trad., intr. y notas), 
Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1996.

---, Satires, Pierre de Labriolle et François Villeneuve (texte et trad.), 
Paris, Société d’Edition « Les Belles Lettres », 1971.

Marcial, Marco Valerio, Epigramas, José Guillén (texto, intr. y notas) 
y Fidel Argudo (rev.), Zaragoza, Institución Fernando El Católico, 
20032.

---, Epigramas, t. II, Juan Fernández Valverde y Antonio Ramírez de 
Verger (trad. y notas), Madrid, Gredos, 1997.

---, Epigrams, vol. II, Walter C. A. Ker (transl.), London / New York, 
William Heinemann / G. P. Putnam’s Sons, 1920.

---, Epigrams, vol. II, D. R. Shackleton Bailey (trans.), Cambridge / 
London, Harvard University Press, Loeb Classical Library, 1993. 
Disponible en https://archive.org/details/martial-epigrams-01-new-



183

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

loeb/Martial%20Epigrams%2002%20%5Bnew%20Loeb%5D/
page/V/mode/2up, última fecha de consulta: 21-10-2024.

Masson, Samuel (dir.), Histoire critique de la république des lettres, 
tant ancienne que moderne, t. V, Amsterdam, Jaques Desbordes, 
1714. Disponible en https://bit.ly/3OXAQRt, fecha de consulta: 
5-10-2024.

Meier, J., «“Totus mundus nostra fit habitatio” – Jesuitas del territorio 
de lengua alemana en la América portuguesa y española», Adelheid 
Philipp (trad.), en São Francisco Xavier – Nos 500 anos do 
nascimento de São Francisco Xavier: da Europa para o mundo 
1506-2006, Porto, Inova - Artes Gráficas, 2007, pp. 57-86.

--- y U. Glüsenkamp, Jesuiten aus Zentraleuropa in Portugiesisch- und 
Spanisch-Amerika. Ein bio-bibliographisches Handbuch mit einem 
Überblick über das außereuropäische Wirken der Gesellschaft 
Jesu in der frühen Neuzeit, Band 5: Peru (1617–1768), Münster, 
Aschendorff, 2013.

Orías Bleichner, Andrés, «Presencia de la escolástica en la historia 
de las ideias políticas hispanoamericanas. Charcas como centro de 
reflexión moral sobre el Estado (siglos XVI y XVII)», Classica 
boliviana. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos, 
n. XII, La Paz, 2023, pp. 215-291.

Peter of Spain, Summaries of Logic, Brian P. Copenhaver, Calvin 
Normore y Terry Parsons (eds., trads., intr. y notas), Oxford, Oxford 
University Press, 2014.

Petrus a Fonseca S. J., Institutionum dialecticarum libro octo, 
Olyssipponae, Apud haeredes Ioannis Blauii, 1564.

Petrus Hispanus [Petrus Hispanus Portugalensis], Tractatus (called 
afterwards Summule logicales), Lambertus Marie De Rijk (ed.), 
(Philosophical Texts and Studies 22), Assen, Van Gorcum & Comp. 
B. V., 1972.

Petrus Ribadeneira, Philippus Alegambe et Nathanael Sotuellus, 
«Gaspar Sanctius», in Bibliotheca Scriptorum Societatis Iesu, 



184

Roberto Hofmeister Pich

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185,
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

Romae, Ex Typographia Iacobi Antonii de Lazzaris Varesii, 1676, 
pp. 280b-281a-b.

Pich, Roberto Hofmeister, «Recepção e desenvolvimento da 
Escolástica Barroca na América Latina, séculos 16-18: notas sobre 
a contribuição de Walter Bernard Redmond», Scripta mediaevalia, 
vol. 4, n. 2, Mendoza, Centro de Estudios Filosóficos Medievales / 
Universidad Nacional de Cuyo, 2011, pp. 81-101.

---, «Nuestra Portada – Andrés de Pardo S. J. y la lógica de las 
equivalencias y de las oposiciones proposicionales», Classica 
boliviana. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos, 
n. 12, La Paz, 2023, pp. 23-46.

Redmond, W. B., Bibliography of the Philosophy in the Iberian 
Colonies of America, The Hague, Nijhoff, 1972.

---, «Latin America, Colonial Thought in», in The Routledge 
Encyclopedia of Philosophy, Edward Craig (ed.), London / New 
York, Routledge, Vol. 5, 1998, pp. 421-426.

Sierra, Vicente, Los jesuitas germanos en la Conquista espiritual de 
Hispano-América, siglos XVII-XVIII, Buenos Aires, Facultad de 
Filosofía y Teología / Institución Cultural Argentino Germana, 
1944.

Suétone [Gaius Suetonius Tranquillus], Vies des douze Césars [De 
vita Caesarum], t. II, Henri Ailloud (texte et trad.), Paris, Société 
d’Édition «Les Belles Lettres», , 1932.

Suidas, Suidae lexicon, graece et latine: textum graecum cum 
manuscriptis codicibus collatum a quamplurimis mendis purgavit, 
notisque perpetuis illustravit; versionem latinam Aemilii Porti 
innumeris in locis correxit, indicesque, auctorum et rerum adjecit 
Ludolphus Kusterus, Ludolf Kuster (ed.), Aemilius Portus (trad.), 
Cambridge, Typis Academicis, 1705. Disponible en https://bit.
ly/4iPYgWU, fecha de consulta: 21-9-2024.



185

Sobre el valor de las «Súmulas» de lógica:
Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las palabras (I)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 149-185, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII944 

Tertuliano [Tertullian], La capa, Estevan de Ubani (trad. y notas), 
Madrid, Francisco Martínez, 1631. Disponible en https://bit.
ly/4iUcndN, fecha de consulta: 4-9-2024.

Tertullianus, «De Pallio – Text and Translation», in Tertullian: De Pallio. A 
Commentary, Vicente Hunink (ed), Amsterdam, J. C. Gieben, 2005 (Brill 
Academic Pub.), pp. 29-63.

Torrinha, Francisco, Dicionário latino-português, Porto, Gráficos Reunidos, 
19683.

Tringali, Dante, O «De pallio» de Tertuliano, São Paulo, Universidade de 
São Paulo (Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas), 1980.

Vargas Ugarte, Rubén, Manuscritos peruanos en las bibliotecas de 
América, (Biblioteca Peruana IV), Buenos Aires, Talleres Tipográficos de 
la Empresa Periodística La Prensa, 1945.

[Vulgata] Biblia Sacra, iuxta Vulgatam Versionem, adiuuantibus B. Fischer, 
I. Gribomont, H. F. D. Sparks, W. Thiele, recensuit et breui apparatu 
critico instruxit Robert Weber, editionem quintam emendatam retractatam 
praeparauit Roger Gryson, Stuttgart, Deutsche Bibelgesellschaft, 20075.





187
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de 
textos en latín (1611)

Diego Flores and the classical matter in his Castilian versions 
of Latin texts (1611)

Andrés Eichmann Oehrli
Universidad Mayor de San Andrés – Universidad Nuestra Señora de La Paz

apeichmann@gmail.com
ORCID: 0000-0002-2880-644X

Fecha de recepción: 28-8-24
Fecha de aceptación: 6-10-24

Resumen
Este trabajo aborda la materia clásica que se encuentra en las versiones 
castellanas que ofrece Diego Flores de textos en latín (poemas casi todos), 
que inserta a lo largo de un tratado mariológico titulado Preciosa margarita. 
De la vida, muerte y gloria de la serenísima virgen María, madre de Dios. 
Flores no busca sumarse a una corriente clasicista, porque su intención es 
exponer la doctrina mariológica apoyado en las Sagradas Escrituras, en los 
Padres de la Iglesia y otros autores. Pero la materia clásica se halla presente, 
de varias maneras, en los textos que traduce del latín y que inserta en su 
tratado. Podremos ver el tratamiento poético que opera Flores en tales textos. 
En algunos casos, los pasajes que traduce le llegaron en un estado imperfecto, 
por mala transmisión textual. Esto lo veremos en relación con un texto de 
Aquiles Tacio y un pasaje del centón euripideano conocido con el nombre de 
Christus patiens.



188

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Nos interesará revisar, también, el origen de pseudovaticinios cuya traducción 
ofrece también en verso: el primero, atribuido desde el siglo IV a la Sibila 
Tiburtina, y el segundo, atribuido desde la Antigüedad tardía al propio oráculo 
de Apolo. En este último caso se verán hitos de su transmisión, para entender 
la presencia de este tipo de falsificaciones no solo en Flores sino en otros 
autores anteriores a la Ilustración.

Palabras clave: Traducción poética, barroco, Diego Flores, materia clásica, 
oráculos

Abstract
This work deals with the classical matter found in Diego Flores’ Castilian 
versions of Latin texts (almost all of them poems), which he inserts throughout 
a mariological treatise entitled Preciosa margarita. De la vida muerte y gloria 
de la serenísima virgen María, madre de Dios (Most beautiful Pearl. About 
the Life, Death and Glory of the Most Serene Virgin Mary, Mother of God). 
Flores does not seek to join a classicist tradition, because his intention is to 
expound the Mariological doctrine based on the Holy Scriptures, the Church 
Fathers and other authors. But classical matter is present, in various ways, 
in the texts he translates from Latin and inserts in his treatise. We can see 
the poetic treatment that Flores operates in such texts. In some cases, the 
passages he translates came to him in an imperfect state, due to bad textual 
transmission. We will observe it in a text by Achilles Thacius and a passage 
from the Euripidean cento known as Christus patiens.

We will also review the origin of pseudo-fortunes translated in verse: the 
first, attributed since the 4th century to the Sibyl Tiburtina, and the second, 
attributed since Late Antiquity to the oracle of Apollo himself. In the latter 
case, we will see the milestones of its transmission, in order to understand the 
presence of this type of forgery not only in Flores but also in other authors 
prior to the Enlightenment.

Keywords: Poetic translation, baroque, Diego Flores, classical matter, oracles



189

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

1.	 Introducción
El propósito del presente trabajo es rastrear las diversas formas en que se halla 
la materia clásica en las traducciones, casi todas poéticas, que ofrece Diego 
Flores de textos en latín (en la mayoría de los casos, poemas), en un tratado 
mariológico de su autoría titulado Preciosa margarita. De la vida, muerte y 
gloria de la serenísima virgen María, madre de Dios, que se publicó en Lima, 
por Francisco del Canto, en 16111. Pero antes de continuar, veamos quién es 
nuestro poeta y traductor.

La vida y obra de Flores todavía no ha sido objeto de ningún estudio2. Sin 
embargo, es un escritor que presenta particular interés, por varios motivos. 
Es un representante de la primera generación de estudiantes universitarios 
de Sudamérica y de los primeros estudiantes teólogos de la universidad de 
San Marcos de Lima (como lo fue Luis Jerónimo de Oré, también poeta). 
Fue alumno del célebre José de Acosta S. J., y fue uno de los primeros que, 
después de cursar sus estudios, pasó a integrar el claustro docente de aquella 
universidad. Años más tarde administró el beneficio de «Quila Quila, Chaca, 
Omaca y sus anejos», donde puso «escuela de leer y escribir y cantar para los 
indios»3. Cuando publica el tratado ya se encuentra en la ciudad de La Plata, 
donde cumple las funciones de vicario del monasterio de los Remedios (las 
«Mónicas»), de administrador del Hospital Real (Santa Bárbara) de españoles 
e indios, y de profesor de las «divinas letras» (Sagradas Escrituras). El lugar 
donde daba sus clases es difícil de averiguar. Como se sabe, el Seminario de 
Santa Isabel

no impartía enseñanza por su cuenta, sino que era un convictorio clerical 
donde residían los jóvenes que se preparaban para el sacerdocio; en él recibían 
la formación religiosa que deseaba el Concilio de Trento, mientras que la 
instrucción filosófica y teológica iban a buscarla en las casas de estudios de las 
órdenes religiosas4.

El autor citado registra un dato que considera «enigmático» (seguramente 
por parecerle excepcional): un clérigo secular contemporáneo de Diego Flores, 
el Lic. Lorenzo López Barriales, impartía Artes (Filosofía) en el convento de 

1	 Su impresión tardó dos años en ver la luz en dicha casa editorial. Ver Barnadas, 2002.
2	 Fuera del artículo que le dedica Barnadas, 2002, en el Diccionario Histórico de Bolivia, está 

la entrada «Flores, Diego (1555-1615)», de Eichmann Oehrli, en la Biblioteca del Parnaso 
Boliviano, 2023.

3	 AGI, Audiencia de Charcas, 87, núm. 5, fol. 1r.
4	 J. M. Barnadas, 1995, p. 75.



190

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

San Agustín5. Es posible que, entonces, debamos añadir a Flores en la exigua 
lista de seculares que daban clases en establecimientos de regulares.

Pero, sin más dilaciones, es momento de ingresar al objeto del presente 
estudio. Flores inserta a lo largo de su tratado 25 composiciones poéticas. 
Las introduce cuando considera que el asunto de que trata encuentra su mejor 
expresión en poemas, tanto propios como ajenos, que traduce (todos menos 
uno6) del latín. Esta alternancia entre prosa y poesía era una costumbre literaria 
seguida por ilustres representantes de la lengua castellana. Entre ellos, fray 
Luis de León, quien intercala también poemas en De los nombres de Cristo 
«como sucesivos contrapuntos líricos al final de los largos tratados o discursos 
en prosa»7; y por supuesto, Pedro Malón de Echaide (Libro de la conversión 
de la Madalena, 1588), que introduce poemas y traducciones de salmos «para 
solo desempalagar el gusto cansado de la prosa»8; también Juan de Guzmán 
y otros.

Como traductor, Flores trabaja sobre textos que leyó en latín, algunos de 
los cuales eran versiones de piezas escritas originalmente en otras lenguas 
(creo poco probable que los hubiera leído en su idioma de origen): el Salmo 
459, de gran interés porque se inscribe en una tradición curiosamente clásica 
(o clasicista) latina que arranca en la década de 1540; un pasaje de la novela 
Leucipe y Clitofonte de Aquiles Tacio; otro del centón euripideano Christus 
patiens; y el oráculo de Apolo a Augusto según Nicéforo Calixto (que a su vez 
depende de toda una serie de autores griegos).

En cuanto a los poemas originalmente latinos que traduce, de Sedulio y 
san Beda el Venerable, tampoco son clásicos, pero sí grandes cultores de las 
formas poéticas clásicas y deudores de toda la cultura clásica.

En cada caso seguiremos el siguiente orden: después de consignar (a) 
datos sobre el autor (cuando es posible) y la obra de la que Flores traduce un 

5	 J. M. Barnadas, 1995, p. 76.
6	 Ver Eichmann Oehrli, 2014b, pp. 373-375.
7	 V. Núñez Rivera, 2010, p. 141.
8	 Citado por V. Núñez Rivera, 2010, p. 139.
9	 El número es según el cómputo de la Vulgata. Las ediciones actuales, más acordes 

con la transmisión del texto hebreo, presentan el Salmo 9 de la Vulgata separando dos 
composiciones distintas (9 = 9, 1-21; 10 = 9, 22-39), por lo que el salmo que traduce Flores 
lleva en las ediciones actuales el número 46. Mantenemos el número 45, por ser el que 
maneja Flores.



191

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

pasaje, señalaré (b) el lugar que ocupa en Preciosa margarita, así como el 
motivo por el que trae a colación dicho texto. A continuación (c) el contenido 
del pasaje y el modo en que Flores lo utiliza. Seguidamente, (d) cuando esto 
se justifica, se consignarán las diferencias de contenido que se verifican, 
en ocasiones, entre los originales y las versiones que utiliza nuestro autor. 
Después (e) se ofrecerá el texto con una traducción a mi cargo (en el caso del 
salmo y en el poema de Beda no lo veo necesario), y (f) lo más importante, 
el poema de Flores. Se harán también (g) algunas observaciones sobre los 
procedimientos de nuestro autor; y, por último, salvo que resulte evidente, (h) 
se señalará en qué consiste la materia clásica que nos llega a través de Flores.

En dos casos, además, nos interesará revisar el origen de pseudooráculos 
cuya traducción ofrece en verso: el primero, atribuido desde el siglo IV a 
la Sibila Tiburtina (lo introduce con ocasión del poema de san Beda), y el 
segundo, atribuido desde la Antigüedad tardía al propio oráculo de Delfos, 
al que accede a través de Nicéforo Calixto. Se verán, en relación con este 
último, algunos hitos de su transmisión, para entender la presencia de este 
tipo de falsificaciones no solo en Flores sino en otros autores anteriores a la 
Ilustración.

2.	 Traducciones poéticas de Flores 

2.1.	 El Salmo 45

El libro de los Salmos contiene 150 composiciones poéticas. «El título 
se originó probablemente en una época en que el salterio se utilizaba y se 
entendía primordialmente como el “himnario de la comunidad judía”»10. Es 
imposible en este espacio entrar en la complejísima composición del libro, ni 
siquiera de la pieza que nos ocupa, ni tampoco de las dificultades que plantea 
su transmisión textual. Por ello, después de indicar el lugar y ocasión en que 
lo toma Diego Flores, pasaremos a una exégesis muy general, para llegar a 
entender la que hace el propio Flores en prosa y que se refleja en su traducción 
poética.

10	 H. -J. Kraus, 1993, p. 13. No corresponde traer aquí diversas problemáticas que aborda este 
autor, ni siquiera en relación con qué palabra hebrea es la que fue traducida al griego por 
ψαλμóς; F. I. Sebastián Yarza (dir.), 1972, registra los siguientes significados: «acción de 
hacer vibrar. ǁ Tañido de un instrumento. ǁ Canción tocada en la lira. ǁ Salmo. ǁ Instrumento 
de cuerdas; lira».



192

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

En el capítulo tercero de Preciosa margarita, que se titula «Consideración 
sobre el misterio de la Concepción» de María, Diego Flores ofrece su versión 
castellana en verso de este salmo. Hace primero una interpretación en prosa 
del Salmo 4511 en clave eclesiológica y (sobre todo) mariana, acorde con el 
contenido de su tratado; por la temática que propone en dicho capítulo, será 
además una clave concepcionista. Como guía para el lector, a lo largo de las 
páginas previas en que desarrolla su exégesis transcribe los versículos del 
salmo en notas marginales, siguiendo la versión latina de la Vulgata.

Veamos algo de lo que se ha afirmado acerca del contenido de este salmo. 
Como es sabido, pertenece al grupo de los cantos de Sión, un género que

fue investigado detalladamente por Jorg Jeremias […]. Los salmos que 
pertenecen a este grupo, los Sal 46; 48; 76 (y 87), no solo tienen una estructura 
muy análoga, sino que además muestran las mismas construcciones sintácticas 
en sus enunciados principales:

	 1.	Con mucha acentuación y casi como epígrafes aparecen siempre al comienzo 
enunciados fijos, de carácter confesional, casi siempre en forma de oraciones 
de predicado nominal, que describen a Dios como morador y protector de 
Sión, o que describen a Sión como un alcázar espléndidamente pertrechado y 
fortificado por Dios.

	 2.	Estos enunciados fijos se hallan fundamentados objetivamente por oraciones 
de predicado verbal en tiempo perfecto: Yahvé es el Señor y el protector de 
Sión, porque él rechazó los ataques de las naciones.

	 3.	Al final, se mencionan en cada caso consecuencias particulares para los 
oyentes, y se hace en forma de imperativos12.

El salmista no manifiesta confianza en Sión o en la ciudad santa por su 
carácter de refugio inexpugnable, sino que la considera inexpugnable porque 
la habita Dios. Diversos autores subrayan que

es un canto de triunfo y de confianza en Yavé por haber liberado a su pueblo de 
poderosos enemigos. Se divide en tres estrofas, separadas por un estribillo que se 
repite regularmente (v. 4b13, 8 y 12). En la primera (2-4) se canta la fe absoluta 
en Dios; en la segunda (5-8) se destaca la solicitud de Dios, que ha manifestado 
su poder liberando a su pueblo de un enemigo implacable; en la tercera (9-12) se 
invita a reconocer las gestas de Yavé en favor de su pueblo14.

11	 D. Flores, 1611, pp. 50-56.
12	 H.-J. Kraus, 1993, p. 699.
13	 Indican los autores citados que esa primera ocurrencia del estribillo «no está en el TM [=Texto 

Masorético] pero es suplido comúnmente por razones de ritmo, pues se repite […] al final de cada 
estrofa» (p. 379, nota 5). En la Vulgata (versión que llegó a Flores) tampoco se encuentra, y esto 
le llevó, al igual que a los lectores de su época, a no captar los versículos 8 y 12 como estribillo.

14	 Biblia comentada. Texto de la Nácar-Colunga, IV, Libros sapienciales, 1967, p. 378.



193

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Según autores de la Antigüedad, esta composición habría sido escrita para 
ser cantada «después de la liberación de Jerusalén del ejército de Senaquerib en 
701. Incluso no pocos creen que es el mismo Isaías el autor de esta magnífica 
pieza literaria, pues no faltan concomitancias conceptuales con los escritos 
del gran profeta de Judá»15. Más adelante los autores del texto citado añaden 
que la «dependencia del salmo de los escritos isaianos es tan estrecha, que 
bien podemos ver en ello una relación con los grandes vaticinios liberadores 
del profeta»16. La crítica moderna sugiere otras posibilidades (incluso el que 
se hubiera compuesto después del exilio), pero dejamos de lado tal hipótesis, 
ya que fue enunciada en tiempos posteriores a la época en que vivió Diego 
Flores, quien considera a David como autor del salmo.

En cualquier caso, habla el salmista de la seguridad de que goza la «ciudad 
de Dios», que para los israelitas es Jerusalén, mientras que en la literatura 
cristiana es la Iglesia, no por sus propias cualidades, sino por la protección que 
le brinda Dios mismo. Esto puede aplicarse a cada persona que confía en Dios 
(lo hace Flores en el v. 6 de su traducción: «el alma a Dios asida») y también, 
de modo eminente, a la Virgen María como tipo de la Iglesia. La ciudad de 
Dios no puede temer aunque la tierra se turbe y el mar pudiera tragarse las 
montañas (imagen que suele ilustrar la rebelión o el ataque de las naciones), 
porque Dios está en medio de ella y le envía sus saludables aguas. Esto supone 
la distinción tan frecuente entre las aguas nocivas y violentas del mar y las 
dulces y benéficas del río. En relación con este salmo, San Agustín hace una 
interpretación espiritual y pneumatológica:

Los caudales del río alegran la ciudad de Dios. Cuando se estremecen los montes, 
cuando se embravece el mar, Dios, por medio de los caudales del río, no abandona 
su ciudad. ¿Cuáles son estas aguas caudalosas del río? Aquella inundación del 
Espíritu Santo, del que decía el Señor: «Quien tenga sed que venga a beber; 
a quien crea en mí brotará de su seno ríos de agua viva» [Juan 7, 38]. Estos 
son, pues, los ríos que brotaban del seno de Pablo, Pedro, Juan, de los demás 
Apóstoles y Evangelistas fieles. Al proceder estos ríos de uno solo, los muchos 
caudales alegran la ciudad de Dios. Y para que veas que esto se refiere al Espíritu 
Santo, en el mismo Evangelio se dice a continuación: «Esto lo decía del Espíritu 
que habían de recibir los que creyeran en él» [Juan 7, 39]17.

15	 Biblia comentada, p. 378.
16	 Biblia comentada, p. 381. Pero por otra parte se afirma que ante algunas expresiones del 

salmo «hemos de pensar en una fiesta de Sión […] que en un punto culminante expresaba 
antiguas tradiciones cultuales, de carácter preisraelítico […], de la antigua cultura cananea» 
(H. -J. Kraus, 1993, p. 701).

17	 San Agustín, Comentarios a los Salmos (en línea), Exposición del Salmo 45, núm. 8.



194

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Esta interpretación fue muy difundida a lo largo de los siglos posteriores, 
y por ello no causa sorpresa la aplicación a María. Flores lo dice así:

El ímpetu y avenida del caudaloso río de la gracia alegró la ciudad de Dios 
María, santificando su tabernáculo el Altísimo, con inundación de la avenida de 
su inmenso valor y poder, no desviándose un solo punto de ella, porque en ningún 
tiempo la desamparó ni dejó, para que no hubiese punto, instante ni momento en 
el cual pudiese decir había predominado en ella otro que Dios, no permitiendo 
fuese jamás maculada con ningún género de culpa la sanctísima alma y carne 
para tan alto misterio escogida, previniendo como todopoderoso cualquier 
inconveniente y daño, sanctificando alma y cuerpo en el primer instante de su 
animación con la previniente gracia18.

Como se anunció más arriba, Flores se saltó el versículo 8, porque lo 
encontró idéntico al 12 (no podía saber que se trataba de un estribillo), y 
prefirió evitar la repetición. En contrapartida, de la segunda parte del versículo 
6 («adiuuabit eam mane diluculo»), ofrece dos versiones en los versos 23-24 
(en que la idea está, al menos en parte) y 26-27.

Como veremos enseguida, Flores no se priva de algunas libertades que van 
más allá de la paráfrasis amplificatoria. En concreto, añade ideas que no están en 
el salmo, sino en su interpretación mariana, en prosa, que ofrece en las páginas 
anteriores. En la versión latina van en cursiva las expresiones (muy escasas) que 
no encuentran correspondencia en el poema de Flores; y en la versión de este 
último, van en cursiva sus amplificaciones y añadidos. Veamos el resultado:

Salmo 45

Vulgata Versión de Diego Flores

2 Deus noster refugium et uirtus: 
adiutor in tribulationibus, quae 
inuenerunt nos nimis.

Si Dios es nuestra ayuda, 
patrón y defensor en nuestros males 
sin dilación ni duda, 
y esfuerzos celestiales  
nfunde sobre todos los mortales19,

 
 
 
 
5

3 Propterea non timebimus dum 
turbabitur terra: et transferentur 
montes in cor maris.

el alma a Dios asida 
no tema si la tierra se turbare 
y en tormenta crecida  
el mar se transtornare 
y con furor los montes se tragare.

 
 
 
 
10

18	 D. Flores, 1611, pp. 51-52.
19	 Estos versos podrían ser una traducción libre de «quae inuenerunt nos nimis», con lo que 

forzaría el texto de origen, que se refiere a las tribulaciones.



195

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

4 Sonuerunt et turbatae sunt aquae 
eorum: conturbati sunt montes in 
fortitudine eius.

Que los frescos collados 
y cristalinas ondas espumosas 
en hechos afamados 
y obras portentosas20 
se encogen y detienen temerosas.

 
 
 
 
15

5 Fluminis impetus laetificat 
ciuitatem Dei: sanctificauit 
tabernaculum suum Altissimus.

El caudaloso río 
cuyo raudal Amor hace crecido21, 
de madre con gran brío 
salió cuanto ha podido 
y en la ciudad de Dios todo ha embestido.
El templo consagrado22 
al que es supremo rey inaccesible  
quedó santificado 
con la gloria posible, 
mostrando su poder el Invencible.

 
 
 
 
20

 
 
 
 
25

6 Deus in medio eius non 
commouebitur: adiuuabit eam 
Deus mane diluculo23.

En medio estuvo firme 
sin que por solo un punto se moviese para 
que el bien confirme 
en cuanto ser pudiese 
y el daño en todo punto previniese.
Al romper la aurora24 
llegó con el socorro omnipotente 
en tal estado y hora 
que la astuta serpiente 
el veneno detuvo pestilente.

 
 
 
 
30

 
 
 
 
35

20	 Los versos 13 y 14 podrían considerarse una traducción libre de «in fortitudine eius».
21	 La acción de santificar, que viene en el salmo, pasa en Flores a la acción de «Amor», 

es decir, al Espíritu Santo (amor personal del Padre y del Hijo), que tiene como misión 
santificar (o deificar) a los hombres, empezando por María, su obra maestra, en la cual no 
encontró obstáculos, por lo que fue completamente «inundada» con la gracia divina. Esto lo 
desarrolla Flores en la siguiente estrofa y, antes, en su explicación en prosa, como vimos en 
el párrafo citado antes de esta versión bilingüe.

22	 María es templo de Dios, por haber sido concebido en sus entrañas Jesús, Verbo de Dios.
23	 Siguiendo la interpretación que acaso conoció Flores, la «derrota de Senaquerib era una 

prueba de la especial protección divina sobre ella [Jerusalén]. La liberación milagrosa es 
como la aurora […] que sucede a la noche tenebrosa de la opresión y el peligro» (Biblia 
comentada, p. 380).

24	 La aurora, que viene en el texto del salmo, es utilizada por Flores como metáfora de la 
concepción (de la Inmaculada Concepción de María).



196

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

7 Conturbatae sunt gentes et 
inclinata sunt regna: dedit uocem 
suam, mota est terra.

El curso que corría 
por la canal de culpa contraída 
no corre cual solía,  
y la gente crecida  
se turba de ver cosa nunca oída25.

Conmuévese la tierra 
a la voz poderosa que resuena 
y, vuelta en paz la guerra 
por cierta, alegre nueva26, 
el reino le recibe, el orbe aprueba.

 
 
 
 
40

 
 
 
 
45

8 Dominus uirtutum nobiscum: 
susceptor noster Deus Iacob.

9 

10

Venite et uidete opera Domini, 
quae posuit prodigia super 
terram.

Auferens bella usque ad 
finem terrae. Arcum conteret 
et confringet arma: et scuta 
comburet igni.

 
Convócanse aclamando: 
«¡Venid, veréis hazañas prodigiosas:  
las armas despojando 
con manos poderosas, 
escudos, arco y flechas quebrantando!»

 
 
 
 
 
50

11 Vacate et uidete27 quoniam ego 
sum Deus: exaltabor in gentibus, 
et exaltabor in terra.

Entienda lo crïado 
y el universo todo testifique 
que soy el Dios sagrado; 
sus pechos28 sacrifique, 
honra, gloria y valor a mí lo aplique.

 
 
 
 
55

12 Dominus uirtutum nobiscum: 
susceptor noster Deus Iacob.

Oh, Dios de toda fuerza 
en cuya protección y amparo estamos, 
tu gran virtud esfuerza29 
a los que confesamos 
que eres Dios de Jacob, a quien llamamos.

 
 
 
 
60

25	 «El salmista juega con el doble símil del ataque de los ejércitos de las naciones, que hostigan 
al pueblo elegido, y la conmoción de la naturaleza» (Biblia comentada, p. 380). A su vez, 
la lectura cristiana admite la interpretación aplicada a la protección de Dios a quien se le 
acoge, que es defendido del enemigo común (el demonio) y sus ardides.

26	 La alegre nueva que trae la paz y suspende la guerra (o enemistad del hombre con Dios) es 
la venida de Cristo, cuya preparación es la ya dicha concepción inmaculada de María, por la 
que quedó exenta del pecado original.

27	 Esta expresión equivale aquí a animar al auditorio a «tomarse el tiempo para considerar» la 
grandeza de Dios. No es extraño que Flores la haya condensado con el yusivo «entienda».

28	 Recuérdese que con «pechos» se designaban, en primer lugar, los corazones.
29	 Puede entenderse: ‘tu gran virtud llena de fuerza a quienes…’.



197

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

He cambiado la puntuación de la versión castellana, y gracias a ello cobra 
sentido (para el lector actual) la primera estrofa, que se encabalga con la 
segunda como cláusula condicional.

Veamos ahora la materia clásica, esta vez relacionada con las opciones 
métricas, presente en esta versión de Flores. Valentín Núñez Rivera es quien 
recientemente ha mostrado el camino que han seguido las letras renacentistas 
para llegar a la sorprendente ecuación lira=oda=salmo, en un modelo que 
llama «bíblico-horaciano»30. De él tomo lo imprescindible para entender la 
labor de Diego Flores en esta primera traducción.

Flavio Josefo es el primero que aplica «la nomenclatura de la métrica 
griega para referirse a los libros líricos de la Biblia», como intento de «hacer 
comprender a sus lectores gentiles la técnica de la poesía hebrea»31. San 
Jerónimo dará un paso más, equiparando «la calidad literaria de la Biblia a 
los grandes líricos griegos y romanos»32, lo que será ampliamente aceptado en 
los siglos posteriores. Esto también puede estar en la base del éxito que tuvo 
el libro de los Salmos entre los humanistas del Renacimiento. Por otra parte, 
hacia mediados del siglo XVI se produce una suerte de nueva aetas horatiana 
en Europa, ya que son numerosos los poetas neolatinos que asimilan las formas 
métricas del poeta venusino. Y se produce, también, una gran cantidad de 
versiones latinas de los Salmos en las que se adoptan los esquemas métricos 
horacianos33. Entre los españoles descuellan Juan de Vilches y Benito Arias 
Montano, quien llega «a constituirse en el más horaciano […] (al menos en el 
aspecto métrico) al aplicar en casi toda su obra (Monumenta Humanae Salutis, 
1571; Hymni et Saecula, 1593) la pauta de los metros líricos»34.

El paso siguiente consistió en adaptar la inspiración horaciana a la lengua 
vulgar, y el primero que lo da es Bernardo Tasso en Italia. «Dentro del proyecto 
de Tasso para la creación de una oda italiana basada en el modelo de Horacio 
y sus seguidores neolatinos no podía faltar un libro dedicado a la paráfrasis de 
los Salmos»35, que escribe en 1557 y publica tres años más tarde.

30	 V. Núñez Rivera, 2010, p. 156.
31	 V. Núñez Rivera, 2010, p. 118. El autor indica que quien da a conocer este hallazgo de 

Josefo es M. Lida de Malkiel, 1952. Lo que sigue en estos párrafos lo tomo de la obra 
indicada de Núñez Rivera.

32	 V. Núñez Rivera, 2010, p. 119.
33	 El primero en abrir esta exploración es Marco Antonio Flaminio, In librum psalmorum 

brevis explanatio, París, 1546 (V. Núñez Rivera 2010, p. 117).
34	 V. Núñez Rivera, 2010, p. 120.
35	 V. Núñez Rivera, 2010, p. 121.



198

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Entre los poetas españoles, la poesía bíblica pasa por varias etapas hasta 
asumir los metros horacianos36, sobre todo a partir de fray Luis de León. 
Núñez Rivera distingue tres periodos en la poetización de los Salmos por parte 
de Fray Luis: en los dos primeros «el modelo métrico fundamental es el de la 
tradición horaciana en lengua vernácula, iniciada en Italia por Bernardo Tasso 
y trasplantada en España en el ejemplo aislado y genial de Garcilaso»37, o sea, 
la lira de esquema aBabB. En el tercer periodo de fray Luis la eliminación 
progresiva del quinto verso tiende «a la consecución en sus últimas y 
magistrales versiones de una ceñida estructura cuaternaria de genuino sabor 
horaciano»38, junto con un respeto absoluto del original. «A partir de fray Luis 
quedará definitivamente establecido el modelo poético de los Salmos como 
odas compuestas en estrofas aliradas»39.

Entre los poetas que habitaron estas tierras y que en sus traducciones 
de salmos siguieron más de cerca el clasicismo luisiano se encuentran Luis 
de Ribera40 (que sigue invariablemente la estructura tetrástica) y el virrey 
Príncipe de Esquilache, quien compone sus versiones en «estrofas aliradas de 
seis versos»41.

En cambio, Flores optó por la forma aBabB que, como vimos, corresponde 
a los dos primeros periodos luisianos, y que se halla presente también en 
poetas peninsulares del primer tercio del siglo XVII42.

36	 El libro de los Salmos fue objeto de atención ya desde el siglo XV. Producen «paráfrasis 
muy diluidas y vertidas en los mismos metros con que se cantaban los temas amorosos o 
morales» (V. Núñez Rivera, 2010, p. 122). Pero a partir de 1543 comienza la asimilación 
de la poética italiana y una mayor difusión de la poesía bíblica. Jorge de Montemayor es 
el primero en ofrecer versiones poéticas de algunos Salmos, todavía con «claros gustos 
medievales» (V. Núñez Rivera 2010, p. 125) a pesar de utilizar ya el endecasílabo. Algo 
más tarde hay un eclipse de poesía bíblica en lengua vulgar, debido al inquisidor Valdés, que 
dura un par de décadas (1559-1580), aunque la sequía no es absoluta.

37	 V. Núñez Rivera, 2010, p. 134.
38	 V. Núñez Rivera, 2010, p. 135.
39	 V. Núñez Rivera, 2010, p. 135. En la p. 142 muestra que así como «la igualdad lira=oda se 

puede documentar con seguridad a partir de los ochenta, el tercer término de la ecuación 
lira=oda=salmo se patentiza en el título del bellísimo libro de Diego Alfonso Velázquez 
de Velasco, Odas a imitación de los siete salmos penitenciales del real profeta David 
(Amberes, Imprenta Plantiniana, 1593)».

40	 Luis de Ribera, 1612. Se trata de los salmos 64 (pp. 80-82), 5 (pp. 146-148) y 20 (pp. 
192-193).

41	 V. Núñez Rivera, 2010, p. 151.
42	 Se la encuentra, entre otras formas métricas, en la Exposición parafrástica del Salterio 

de David en diferente género de verso español, del agustino fray Juan de Soto (Alcalá de 



199

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

2.2.	 Celio Sedulio (siglo V)

Sedulio es un poeta que, según Arévalo43, erudito editor del siglo XVIII, vivió 
entre los años 424 y 450, si bien en la actualidad no se considera posible 
establecer fechas precisas. Tampoco está claro el lugar de su nacimiento. Se 
ha descartado que pudiera ser escocés o de Britania; podría ser de Provenza 
o del norte de España, pero entre los autores modernos (sin ningún dato 
concluyente) «predomina la opinión de que Sedulio era de origen italiano»44. 
Después de haber experimentado una conversión religiosa (tampoco se sabe si 
esta lo llevó al bautismo o si, siendo ya cristiano, consistió en una opción por 
una vida espiritual más elevada), optó por dedicar su talento a componer obras 
que facilitaran la lectura de pasajes bíblicos45. Se duda si ocupó algún cargo 
eclesiástico (acaso la dignidad sacerdotal); puede que solamente estuviera 
en el servicio del coro. También es posible que hubiera pertenecido a una 
comunidad de tipo ascético. Actualmente se piensa que compuso su obra más 
conocida, el Carmen Paschale, «para contrarrestar la fama de rusticitas […] 
que se atribuía a la literatura cristiana y que provocaba el alejamiento de ella 
por parte de las personas de cultura refinada»46. 

Además del elogio del papa Gelasio (año 495 o 496), Yarza hace notar que 
encontramos entre «sus admiradores a personajes famosos como el rey franco 
Chilperico, citado por Gregorio de Tours, a Venancio Fortunato, Isidoro de 
Sevilla, Casiodoro, Alcuino, Beda el Venerable, Smaragdo, Rábano Mauro, 
Petrarca, etc.»47.

En este poema se constata una gran influencia de Virgilio, y también de 
Ovidio, Lucano y Claudiano, y asimismo algunos poetas «latinocristianos 
que le habían precedido: Prudencio, Paulino de Nola o Juvenco»48. El 
poema, inspirado en los evangelios, relata la vida de Jesús a lo largo de 1753 
hexámetros. Señala Hernández Mayor que

Henares, Luis Martínez, 1612) y en David Abenatar Melo, Salmos de David […], Frankfurt, 
1626 (V. Núñez Rivera 2010, pp. 153-154).

43	 Ver en la bibliografía la edición de Sedulio de 1793.
44	 Ma. Dolores Hernández Mayor, 2008, p. 98.
45	 La autora mencionada, de quien tomo todas estas noticias, remite para unas y otras a diversos 

autores.
46	 Ma. Dolores Hernández Mayor, 2008, p. 102.
47	 V. Yarza Urquiola, en Nebrija, 2011.
48	 Ma. Dolores Hernández Mayor, 2008, p. 113.



200

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

los autores coinciden en señalar que es muy poética y de una plenitud y 
claridad desconocida en el siglo V. Corsaro señala que al igual que virgiliana 
es la inspiración poética de Sedulio, también lo es su lengua, pese a que, 
inevitablemente, es reflejo del tiempo en que escribe. Aparecen en él algunos 
rasgos típicos del lenguaje cristiano, como la abundancia de términos abstractos, 
de palabras procedentes del hebreo y del griego, o el uso del quod declarativo. 
Su sintaxis es correcta, manteniéndose muy exigente en la cuestión del orden de 
la frase49.

Flores toma en dos ocasiones pasajes del Carmen Paschale. La primera, 
en el capítulo II del libro I de su obra, titulado «De la concepción pura y limpia 
de la Virgen»50, y es un grupo de cuatro versos (28-31) del canto II de dicho 
Carmen. Estos le sirven de «disparador» que da lugar a un soneto en el que 
explora epítetos de la rosa que encuentra en un pasaje de Aquiles Tacio. Vuelve 
al Carmen Paschale en el capítulo V del libro III de Preciosa margarita, 
titulado «De cómo apareció Cristo resucitado a la Virgen gloriosa»51, y en él 
vierte al castellano, también en forma de soneto, los versos 359-363 del canto 
V de Sedulio.

2.2.1.	 Viaje desde un pasaje de Sedulio hasta los elogios de la rosa por 
Aquiles Tacio

En su capítulo sobre la Concepción de María, Flores toma unos versos de 
Sedulio que se refieren a María como rosa, no para ofrecer su traducción en 
verso, sino para explorar las cualidades sensibles de esta flor y el valor que se 
le atribuye a partir de epítetos que provienen de un pasaje de Aquiles Tacio. 
Lo único que toma de Sedulio es la figura de María como rosa, mientras que el 
desarrollo del soneto corresponde a la puesta en verso de su lectura de Tacio.

Para ver cómo parte Flores del poeta latino cristiano y llega al novelista griego 
hay que decir que, en el mismo capítulo segundo, inmediatamente antes había 
ofrecido Flores su traducción de algunos versos de la secuencia de la Asunción 
de María, Salue, mater saluatoris. Es este un poema de Adán de San Víctor52 
que explora la figura de María como flor que brota en una planta espinosa. 
Después de la traducción poética, dice en prosa que posiblemente San Víctor 
tuvo en mente un pasaje del Cantar de los cantares, y añade que pudo también 

49	 Ma. Dolores Hernández Mayor, 2008, p. 116.
50	 D. Flores, 1611, pp. 43-44.
51	 D. Flores, 1611, p. 364.
52	 No me ocupo de él aquí porque no manifiesta raigambre clásica.



201

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

inspirarse en el capítulo 24 del libro del Eclesiástico, sobre el cual «escribió 
gallardamente […] el no menos docto que famoso poeta Sedulio». Una vez 
llegado a este punto, añade:

Y porque de lo que él [Sedulio] dice y Achiles Tacio nos refiere de lo que la sabia 
Safo escribió sobre los epíctetos de la rosa, hagamos una gustosa similitud a 
nuestra Virgen. Sus latinas razones dicen, en nuestro romance, así […]

a lo que sigue el soneto castellano de Flores, en el que aplica a la rosa (y por 
tanto, a María) los epítetos de Tacio. Vale la pena, entonces, revisar lo referido 
a este último. En el libro segundo de su deliciosa novela sobre los amores de 
Leucipe y Clitofonte, leemos que, preso de su enamoramiento, Clitofonte se 
apostó cerca de la alcoba de Leucipe con el propósito de escucharla, porque 
era su hora de tocar la lira. El amante se quedó embobado por el canto de la 
amada, cuya letra, 

si se eliminasen las modulaciones hasta dejarla desnuda [o sea, en prosa], diría 
así: «Si Zeus hubiese querido dar a las flores una reina, la rosa hubiese sido reina 
de las flores: es ornato de la tierra, gala de las plantas, ojo de las flores, rubor de 
la pradera, hermosura destellante»53.

Lo llamativo es que en ningún momento se hace referencia a Safo. 
Tampoco encontramos, en la poesía hoy conservada de Safo, nada parecido 
a un desarrollo de epítetos de la rosa, si bien es cierto que Arístides afirmara 
que «Safo ama las rosas y siempre con ellas corona sus alabanzas cuando a 
muchachas hermosas las compara con ellas»54. Podemos pensar que Diego 
Flores no tuvo a mano una edición de Tacio, porque habría advertido que 
este autor no alude a Safo. Accedió al pasaje del novelista griego a través de 
un mediador, quizás una poliantea. También el oceánico biblista Cornelius a 
Lapide (en el comentario al libro del Eclesiástico, publicado en 1627) establece 
el mismo vínculo: el primer enunciador de la serie de epítetos a la rosa sería 
Safo, y el mediador Aquiles Tacio55. Llama la atención que la versión que 
utilizaron Flores y Lapide presente las mismas diferencias en relación con el 
texto que conocemos de Leucipe y Clitofonte.

53	 Aquiles Tacio, Leucipa y Clitofonte, II, 1. Utilizo la versión castellana de Máximo Brioso 
Sánchez, 2002, p. 137.

54	 En Safo, 1986, p. 121 (versión de C. Montemayor).
55	 Una edición de la obra poética de Thomas Moore (1868) en diez volúmenes trae, en 

el primer volumen, sus traducciones de las Odas de Anacreonte. Sorprendentemente 
también da por supuesto (en una nota al pie del vol. I, p. 185) que el pasaje de Tacio 
proviene de Safo.



202

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Lapide56 Versión castellana

Sappho (apud Achilles Tacium) eam 
florum reginam, terrae ornamentum, 
plantarum decus, oculum florum, prati 
ruborem, pulchritudinem coruscantem, 
terrae risum apellauit

Safo (según Aquiles Tacio) la llamó reina de 
las flores, esmalte de la tierra, honor de las 
plantas, ojo de las flores, rubor del prado, 
belleza resplandeciente, risa de la tierra

En Aquiles Tacio no aparece el primero de los epítetos, «florum reginam» 
(«reina de las flores»), sino que se encuentra en la cláusula anterior en la que 
se dice que reinaría sobre las flores. Los siguientes epítetos son los que sí 
leemos:

ΑΧΙΛΛΕΩΣ ΤΑΤΙΟΥ 
ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΩΣ, ΕΡΩΤΙΚΩΝ Versión castellana57

γῆς ἐστι κόσμος, φυτῶν ἀγλάϊσμα, 
ὀφθαλμὸς ἀνθέων, λειμῶνος ἐρύθεμα, 
κάλλος ἀστράπτον58

ornato de la tierra, esplendor de las plantas, 
ojo de las flores, rubor del prado, resplandor 
hermoso

El enunciado condicional que leímos de Tacio («Si Zeus…»), en Lapide 
y en Flores es omitido. A los cinco epítetos en los que Lapide sigue de cerca 
a Tacio, se añade uno más, «terrae risum» [«risa de la tierra»] que, como 
veremos, también recoge Flores en su poema. En cualquier caso, Flores 
no pudo leer a Lapide y, por tanto, ambos comparten la común fuente que 
ocasionó la introducción de Safo donde no correspondía y la adición del 
epíteto añadido59.

56	 C. a Lapide, 1627, p. 213. Traducción propia.
57	 Traducción propia.
58	 Utilizo la excelente edición de Benjamin Gottlieb Lorenz Boden (Leipzig, a Friderici Iunii, 

1776); nuestro pasaje está en las pp. 101-103. Boden toma en cuenta todos los trabajos 
previos, empezando por el del eminente filólogo Claude Saumaise, quien hizo colación de 
siete manuscritos y editó la novela en 1640 pero sin lograr el suficiente pulimento; añade 
la colación de otros manuscritos y las observaciones de otros autores (entre ellos Benedicto 
Carpzovio) y tuvo a la vista la traducción de Della Croce.

59	 He consultado la edición bilingüe (griega y latina) de Luigi Hannibal della Croce (Annibal 
Cruceius) (Basilea, 1554) y también la edición (póstuma, como se sabe gracias a Boden, 1776, 
p. VIII) de Jerónimo Commelino de 1601 (Heidelberg, ex officina Commeliniana). En ninguna 
hay añadidos que aludan a Safo ni aparece el epíteto apócrifo que vemos en Lapide y en Flores.



203

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

La recepción de esta obra de Tacio en la literatura en español comienza 
con su adaptación por Alonso Núñez de Reinoso en La historia de Clareo y 
Florisea (Venecia, 1552), obra en la que el autor sigue a Tacio por mediación 
de Ludovico Dolce, en su Amorosi ragionamenti ne i quali si racconta vn 
compassioneuole amore di due amanti (1547). Pero Dolce ofrece la traducción 
de los libros 5-8, por lo que no se encuentra en su texto el pasaje que nos 
interesa60. Habría que esperar hasta 1617 para que apareciera la primera versión 
castellana de la novela, que vino de la mano de Diego de Agreda y Vargas61. 
De todas maneras, había versiones bilingües (griego-latín) de Aquiles Tacio, 
y posiblemente también muchas polianteas pudieran haber recogido diversas 
partes de la novela en versión latina.

Lo cierto es que, al remitir a la cita (imperfecta) de Aquiles Tacio, 
Diego Flores se concentra en la serie de epítetos a la rosa, que aprovecha 
para dedicarlos a la Virgen María que, como reza la Letanía lauretana, es 
designada como «Rosa mística».

Veamos el pasaje de Sedulio que incluye Flores en sus notas marginales 
y que originó su reflexión, y el proceso que dio lugar al poema de este último:

Sedulio, Carmen paschale 2, 28-3162 Versión castellana63

Et uelut e spinis mollis rosa surgit acutis 

nil quod laedat habens matremque obscurat 	
                                                  honore:

Y como la tierna rosa, al brotar de
 	 agudas espinas 
sin tener nada hiriente, oscurece en su
 	 honor a la madre,

sic Euae de stirpe sacra ueniente Maria
  
uirginis antiquae facinus noua uirgo piaret.

así, la nueva virgen María, prove-
	 niente de la estirpe 
sacra de Eva, reparó el crimen de la
	  virgen antigua64

60	 Ver Ch. Marguet, 1999, p. 10.
61	 P. Hualde Pascual, 2015, p. 256.
62	 Además de las versiones digitales (como la de The Latin Library) consulto la edición de 

Faustino Arévalo, en una edición de 1793.
63	 Traducción propia.
64	 Agradezco las sugerencias de mis revisores en la traducción de este pasaje.



204

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Aquiles Tacio + añadidos Diego Flores

reina de las flores, esmalte de la 
tierra, honor de las plantas, ojo de 
las flores, rubor del prado, belleza 
resplandeciente, risa de la tierra

La flor en sus matices más hermosa,  
anuncio de la bella primavera,  
del agradable olor gran compañera  
es la fresca, purpúrea, abierta rosa.

Demuéstrase, al brotar, más presurosa, 
como de flores reina y la primera, 
de la mañana risa placentera, 
esmalte de la tierra verde, umbrosa.

María, flor de flores sois llamada, 
del Siglo de la Gracia anunciadora, 
de la sagrada Iglesia risa y vida.

Rosa que en Hiericó brotó plantada, 
de toda sanctidad emperadora, 
esmalte de la gloria más subida.

 
 
 

5 
 
 

 
10

He resaltado con cursiva las expresiones de Flores que siguen más o menos 
de cerca a Aquiles Tacio y, en el texto de Sedulio, lo que es aprovechado por 
Flores (o sea, solamente la palabra rosa). En efecto, el texto de Sedulio no 
parece sino ofrecerle a Flores la inspiración en torno a la rosa que brota (sin 
atender demasiado a las espinas de la estirpe de Eva, que son lo sustantivo 
en el poeta latino), para seguir su propio rumbo, mucho más atento al canto 
de Leucipe que tanto agradó a Clitofonte. Así, la rosa es «de flores reina» y 
«esmalte de la tierra», expresiones que sigue textualmente. También sigue, 
sin someterse a la literalidad, el epíteto «ojo de las flores». En cuanto a la 
expresión «risa de la tierra», el epíteto apócrifo que no aparece en Tacio, lo 
modifica («de la mañana risa placentera», v. 7); y lo vuelve a utilizar, aplicado 
a María, que sería «risa» (o alegría) de la Iglesia (v. 11).

A todo lo dicho, añade en el último terceto algunos epítetos más, no 
solamente de su propia cosecha (los dos últimos), sino también uno (el primero, 
«rosa de Jericó») de raigambre bíblica, en concreto, del Eclesiástico (o Libro 
de Ben Sirac) 24, 18, donde se lee que la sabiduría es «como una plantación 
de rosas en Jericó», imagen empleada por diversos autores como figura de 
la Virgen. Si bien aún no he logrado rastrear el uso de esta figura en autores 
previos a Flores, se puede pensar que estaba muy difundida. Recordemos que, 
como se dijo más arriba, Flores manifiesta su opinión de que el poema de San 
Víctor pudo inspirarse bien en el Cantar de los cantares, bien en este capítulo 



205

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

del Eclesiástico. Por su parte, Cornelio a Lapide dedica más de una página a 
las propiedades de la rosa de Jericó y los diversos motivos por los que se la 
asoció a María65. Más tarde, Calderón de la Barca utiliza la expresión, referida 
también a María, en varios de sus autos sacramentales66.

2.2.2.	 Pasaje «resurreccionista» de Sedulio
En el capítulo 6 del Libro III de su tratado, Flores sostiene, de la mano de 
diversos autores, que, dado que María había sido presa de las mayores penas 
al ver morir a su hijo en el tormento de la cruz, el domingo de la Resurrección 
quiso Jesús ante todo mostrarse a ella y llenarla de consuelo. Así, ahora 

llegó el gozo y olvido porque vio a su Jesús (Dios hombre) renovado y resucitado, 
y con gloriosa vida hermoseado, tan nuevo y tan vivífico que había de renovar y 
reengendrar (con nueva resurrección) al género humano; llegó el alegría67, olvidó 
la tristeza porque vio a su hijo que impasible, inmortal, recibe victorioso el ceptro 
y corona de su sempiterno imperio.

Este es el momento que poetiza de la mano de Sedulio. Coloca los versos 
latinos en la nota marginal, pero solamente hasta el 362 del Carmen Paschale; 
añado dos versos más (hasta el 364), porque de otro modo no se entienden las 
tres últimas palabras del verso 362:	

Sedulio, Carmen Paschale, 5, 359-364 Versión castellana68

Haec69 est conspicuo radians in honore 
	 Mariae, 
quae cum clarifico semper sit nomine 
	 mater, 
semper uirgo manet; huius se uisibus 

adstans

luce palam Dominus prius obtulit, ut 
bona mater

grandia diuulgans miracula, quae fuit olim

aduenientis iter, haec sit redeuntis et index.

Esta [la Iglesia] es la que brilla en 
	        ostensible honor de María 
(quien, aunque sea madre siempre, con 

célebre fama,
permanece siempre virgen); a la vista 

de ella, poniéndose a su lado,

se mostró patente el Señor, antes que a 
nadie; para, como buena madre,

divulgando sublimes portentos, la que 
antes fue

camino del que venía, ahora fuera
también señal del que regresa.

65	 Cornelius a Lapide, 1868, pp. 638-639.
66	 Ver I. Arellano, 2000, s.v. «Rosa de Jericó».
67	 «el alegría»: forma frecuente en el en el español medieval y en el Siglo de Oro (ver CORDE).
68	 Traducción propia.
69	 El antecedente es la Iglesia, en el verso anterior.



206

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Versión poética de Diego Flores

Aquella gran princesa, virgen pura, 
que por la más fecunda hicieron madre, 
esposa del inmenso eterno padre, 
madre del que es la cifra de hermosura;

en ella resplandece tal pintura 
que el ser virgen y madre no descuadre 
mas el divino numen tanto cuadre 
que diese tinte a Dios de crïatura.

Aquel rayo de sol que el cielo alumbra 
la embiste70 como a nube transparente 
vistiéndola de gloria y alegría.

Sus méritos releva, ensalza, encumbra, 
primero iluminando el más paciente 
y triste corazón de su María.

En los dos primeros cuartetos, Flores se detiene en la idea principal de 
los tres primeros versos latinos, que consideran en María la doble dignidad 
de madre y de virgen. Además de abundar en la relación de María con el 
Padre, la voz poética explicita el término de su relación materna, con una 
designación que alude al pulchrum: el «que es la cifra de hermosura». Esto le 
permite explorar motivos pictóricos, empezando por mostrarla a ella misma 
como figura tan bien pintada (lo que supone el tópico Deus pictor) que, por 
una parte, armoniza dos cualidades normalmente alejadas una de otra, como lo 
es el ser virgen y madre; y, por otra, la hace capaz de dar su propia «tonalidad» 
a Dios, que se hace hombre, dándole de sus colores: le provee el «tinte de 
criatura». Si con María Dios logró un resultado «pictórico» incomparable, al 
motivo Deus pictor se añade otro que seguramente es un hallazgo propio de 
Flores, el de Maria pictrix, porque ella es quien «humana» a Dios dándole sus 
pigmentos.

El primer terceto introduce un motivo del poema de Sedulio que llegó a 
hacerse clásico: Cristo resucitado, antes que a nadie, dejó que la Virgen María 
lo viera. Pero Flores no entra aquí en el motivo de tal precedencia que aduce el 
poeta latino (que se lee en los versos 363-364: para que la Virgen transmitiera 
su regreso tal como había anunciado su venida, en Lucas 1, 46-56). Flores, 

70	 «enviste» en la edición de 1611.



207

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

como anunció en su desarrollo en prosa previo al poema, centra su atención en 
la alegría que traspasa a María, comparando su efecto con la luz solar que da 
de lleno en una nube, transfigurándola. No olvidemos que una figura mariana 
de raigambre bíblica es precisamente la pequeña nube que aparece entre los 
episodios del profeta Elías71. 

En el último terceto cierra la idea de la nube, mostrando que en este 
caso lo que se pone de manifiesto no es la luz material, sino los méritos de la 
Virgen. Y en los dos últimos versos vuelve sobre lo expresado antes en prosa: 
la necesidad que tendría el corazón de María de un consuelo extraordinario, de 
una «compensación» por tan duro sufrimiento como el que hubo de padecer 
al pie de la cruz donde dio la vida su hijo divino. Aquí parece introducirse el 
motivo de Sedulio de que Cristo resucitado se aparece a María antes que a 
nadie, por la expresión «primero». Cristo encumbra los méritos de María no 
solo mostrándose a ella, sino mostrándose a ella primero72.

La materia clásica es, en grandísima medida, la materia misma sobre la 
que trabaja Sedulio. La obra de este poeta es, toda ella, un homenaje a los más 
grandes poetas latinos. Pero veamos el caso más «clamoroso», si se puede 
hablar así, de los versos que hemos visto en la obra de Flores. Hay un verso en 
el que imita otro de Virgilio, como hizo notar Faustino Arévalo73 en su edición 
de las obras sedulianas. En efecto, el verso 28 («Et uelut e spinis mollis rosa 
surgit acutis») es imitación del verso 39 de la Égloga V de Virgilio: «carduus et 
spinis surgit paliurus acutis» («crece el cardo y el espino de aguzadas puntas»; 
resalto las palabras coincidentes). Dado que al menos de momento tenemos 
una sola obra de Diego Flores es imposible saber si reconoció en este pasaje 
de Sedulio el verso virgiliano, o si solamente fue un transmisor inconsciente 
del poeta mantuano.

2.3.	 Beda el Venerable (672-735)

En un brevísimo recuento de su vida, Beda nos ofrece, con palabras que 
«muestran la sencillez y piedad características del hombre», la «biografía 
más completa que poseemos para la Alta Edad Media anglosajona»74. Dice lo 
siguiente:

71	 3 Reyes 18, 44.
72	 Debo esta observación a uno de los evaluadores anónimos de este trabajo.
73	 Ver Sedulius, 1793, p. 200.
74	 A. Asla, 2016, p. 51.



208

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Nací en el territorio del monasterio ya mencionado [San Pedro y San Pablo, en 
Wearmouth y Jarrow, Northumbria], y a la edad de siete años fui dado, por el 
interés de mis familiares, al reverendísimo abad Benedicto Biscop, y después a 
Ceolfrido, para recibir educación. Desde entonces he permanecido toda mi vida 
en dicho monasterio, dedicando todas mis penas al estudio de las Escrituras, 
a observar la disciplina monástica y a cantar diariamente en la iglesia, siendo 
siempre mi deleite el aprender, enseñar y escribir.
A los diecinueve años, fui admitido al diaconado, a los treinta al sacerdocio, 
ambas veces mediante las manos del reverendísimo obispo Juan (san Juan de 
Beverley), y a las órdenes del abad Ceolfrido.
Desde el momento de mi admisión al sacerdocio hasta mis actuales 59 años me 
he esforzado por hacer breves notas sobre las sagradas Escrituras, para uso propio 
y de mis hermanos, ya sea de las obras de los venerables Padres de la Iglesia o de 
su significado e interpretación75.

Beda es, desde luego, el escritor y poeta más erudito y relevante de su 
época. Basta recordar que Alcuino fue su discípulo para dimensionar la estela 
que dejó, en toda Europa, en los siglos posteriores. Veamos lo que dice Asla 
sobre su ingente obra:

Ya fuera por genio natural o por el contacto con los clásicos, Beda es 
extraordinario por la relativa pureza de su lenguaje y también por su lucidez y 
sobriedad, especialmente en temas de crítica histórica. […] Su gran obra, Historia 
Ecclesiastica Gentis Anglorum […], que relata el cristianismo en Inglaterra desde 
sus inicios hasta la época de Beda, es la base de todos nuestros conocimientos 
acerca de la historia británica —una obra maestra elogiada por los eruditos de 
todas las épocas—76.

El capítulo 19 del Libro II lo dedica Flores a las «alabanzas que contienen 
las palabras “Bienaventurado el vientre en que anduviste y los pechos que 
mamaste”»77. La cita proviene de Lucas, 11, 27, y es la exclamación que 
profirió, dirigiéndose a Jesús, una mujer del pueblo. Pero la tradición se encargó 
de que esta mujer anónima fuera una matrona romana llamada Marcela78, y 
Flores considera que probablemente ella habría aplicado a Jesús los últimos 
dos versos del oráculo pronunciado por la Sibila Tiburtina que, como toda 
mujer romana, habría conocido. Esto lo veremos más adelante.

75	 Beda el Venerable, Historia Ecclesiastica gentis anglorum V, 24 (en A. Asla, 2016, pp. 
51-52).

76	 A. Asla, 2016, p 57.
77	 D. Flores, 1611, p. 312.
78	 De Marcella (o Marcilla): Jacobo de la Vorágine, Leyenda Aurea, 92, 31, atribuye a san 

Ambrosio la tradición («Nam secundum Ambrosium illa fuit Martha et haec eius famula») 
según la cual sería sirviente de Marta, hermana de Lázaro y de María de Betania.



209

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Veamos el modo en que lee y traduce nuestro autor el poema de san Beda:

San Beda79 Versión castellana de Flores80

Et tu, beata prae omnibus 
uirgo Maria, feminis, 
Dei genitrix inclyta, 
nostris faueto laudibus81.

Virgen la más dichosa 
de las que han florecido, 
madre de Dios hermosa, 
a tus glorias da oído.

Pudica cuius uiscera 
Sancto dicata Spiritu, 
Dauidis ortum semine 
regem ferebant saeculi82.

Las telas de tu pecho 
al Amor ofreciste 
y en ellas, hombre hecho, 
al rey del cielo diste.

En tu vientre crïaste 
al mismo crïador 
por obra del Amor, 
dando David su engaste.

5 
 
 

 
10

Beata cuius ubera 
summo repleta munere 
terris alebant unicam 
terrae polique gloriam83

Y tu pecho glorioso 
(lleno del don del cielo) 
dio leche al niño hermoso, 
gloria del cielo y suelo.

 
 
15

En la primera estrofa sigue de cerca al original. En cambio, la segunda 
estrofa de Beda se despliega en dos de Flores, en las que el traductor duplica la 
alusión al Espíritu Santo (al que designa «Amor»). Al principio de la segunda 
contempla la ofrenda de la Virgen, quien le consagró sus entrañas; pero al 
añadir que por ello se pudo hacer hombre el rey del cielo, resalta la superioridad 
de Cristo en relación con su antepasado regio, quien aparecerá recién en la 
siguiente estrofa. Y en esta última subraya lo mismo, al identificar a su hijo con 
el Creador. El hallazgo poético de Flores está en el «engaste» proporcionado 
por David a María, quien daría a luz a su más ilustre descendencia.

79	 Beda, 1843. En concreto, el pasaje pertenece al poema que lleva por encabezamiento In 
natali Sanctae Dei Genitricis (vv. 9-20).

80	 D. Flores, 1611, pp. 314-315.
81	 «Y tú, feliz más que todas las mujeres, virgen María, ínclita madre de Dios, sé favorable a 

nuestra alabanza» (traducción propia).
82	 «Cuyas castas entrañas, consagradas al Espíritu santo, portaban al rey del mundo [o del 

siglo], nacido de la estirpe de David» (traducción propia).
83	 «Cuyos felices pechos, llenos del don más alto, alimentaban en la tierra a la única gloria de 

tierra y cielo».



210

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

En la última estrofa dice, en lo esencial, lo mismo que Beda. La 
construcción «Beata cuius ubera» es paralela a la de la primera estrofa, «Pudica 
cuius uiscera», fenómeno frecuente en los cantos hímnicos84. En los versos 
tercero y cuarto deja de lado el adjetivo «unicam» y el lugar en que alimenta 
a su hijo («terris»), palabra que en Beda lleva a una repetición. Flores prefiere 
reiterar, con otras palabras, la designación del que es alimentado. Y lo hace 
con una construcción apositiva; en el tercer verso lo identifica en su concreta 
realidad: es un niño, del que pondera su hermosura. En el siguiente traduce 
literalmente el último verso de Beda. Nótese que ese verso, a causa del que 
lo antecede, pierde completamente el carácter abstracto que campea en Beda.

Veamos ahora brevemente lo referente al (pseudo)oráculo, porque 
también es objeto de traducción (pero en prosa) por parte de Flores:

O nimium felix caelo dignissima mater, 

quae tantam sacro lactabit ab ubere 
                                                   prolem85

Oh feliz sin medida, madre dignísima     
                                                   del cielo,  
que alimentará de su sacro pecho tan  
                                               gran fruto86

Flores traduce el oráculo en prosa muy ajustada: «oh, la más dichosa 
madre, digna del cielo, que con tu pecho sacro criaste tan alto hijo»87, a lo que 
añade que el venerable Beda, para celebrar el nacimiento de la Virgen, une su 
voz a la de la matrona Marcela «según el himno del margen», a lo que sigue 
su versión castellana. Reparemos en que 

San Agustín ya introduce en La Ciudad de Dios este mito, y sobre todo en el 
sermón que se le atribuye Contra Iudeos, Paganos et Arianos,... con el fin de 
utilizar los testimonios de diferentes personajes del AT y del NT y otros incluso 
del mundo pagano, como Nabuconodosor, Virgilio o la Sibila Eritrea88.

En el caso de Flores no es la Eritrea, sino la Tiburtina. En cualquier 
caso, está claro que son muchas las vías por las que pudo llegarle a Flores 
esta tradición, a pesar de que seguramente ya no figuraban los versos 
pseudosibilinos en pasajes de la liturgia.

84	 Observación sugerida por uno de los generosos revisores de este trabajo.
85	 En M. Medina, 1564, fol. 74r.
86	 Traducción propia.
87	 D. Flores, 1611, p. 314. Elimino el añadido entre paréntesis por Flores: «dichosa (dice) 

madre».
88	 R. J. Moreno Abad, 2014, p. 30.



211

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

La materia clásica en este caso, fuera de la remisión a lo que le llegó como 
oráculo sibilino y al himno mismo de Beda (no su contenido, sino su forma), 
consiste en la adopción por Flores de la métrica que conocieron en castellano 
los versos entonces atribuidos a Anacreonte (siglo VI a. C.), pero que eran una 
«poesía de imitación» que «surgió muy probablemente en la Grecia helenística, 
es decir, en un periodo en que se habían perdido las condiciones sociales y 
el sentido político de la convivialidad que “representaba” poéticamente»89 el 
poeta de Teos. Concretamente, según Weiss, esta poesía

Derivó en una creciente simplificación tanto de los temas, que quedaron 
restringidos casi exclusivamente a amores hetero- u homosexuales, vino y canto, 
como de la métrica, reducida casi por completo a dímetros yámbicos y versos 
anacreónticos. […] A pesar de su distancia respecto del original, pero siguiendo 
un uso muy difundido en la Antigüedad, estas composiciones –que dependían 
de un modelo, que eran heterónomas y cultivadas como producto epigonal– 
circulaban bajo el nombre del poeta arcaico, buscando mimetizarse así con la 
poesía originaria90.

A partir de la edición de la colección de esta poesía (unas sesenta piezas), 
en 1554, tuvieron una amplia difusión en Europa91. Los poetas españoles de 
los siglos XVI y XVII (y también el ilustrado Meléndez Valdés, en el siglo 
XVIII) emplearon el romancillo heptasilábico («estos anacreónticos / versos 
de a siete sílabas», diría Esteban Manuel de Villegas92), por considerar que 
era el más apto verso castellano para reproducir la cadencia de las llamadas 
Anacreónticas, que en su mayoría vienen en hemiyambos (dímetros yámbicos 
catalécticos) y «anacreónticos» (dímetros jónicos anaclásticos)93. Beda no 
utiliza estos metros94, sino dímetros yámbicos, de modo que no podemos 
de momento saber a qué responde la opción de Flores. Acaso valga la pena 
recordar que era muy conocido en la poesía castellana el procedimiento de 
composición «a lo divino» (es decir, en poesía religiosa) de temas y motivos 
amorosos. Con los poemas de Anacreonte esto era posible, pero no con las 

89	 I. M. Weiss, 2024, p. 119.
90	 I. M. Weiss, 2024, p. 120.
91	 I. M. Weiss, en el artículo citado, analiza el Anacreón castellano (1609) de Francisco de 

Quevedo, obra que, si bien no sería impresa hasta 1794, circuló abundantemente en forma 
manuscrita (ver P. L. Heller, 1964, p. 122).

92	 E. M. de Villegas, «Monóstrofe LXIX». Utilizo la edición de 1774. Nótese que la tercera 
estrofa de Flores se aparta de la forma del romancillo, por la rima abba.

93	 Agradezco estas puntualizaciones a los revisores de mi trabajo. Ver P. L. Heller, 1964, p. 95 
(s. v. hemiambo) y p. 100 (s. v. οἶκοι).

94	 Las precisiones métricas las debo, también en este caso, a uno de los generosos revisores.



212

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

jaraneras anacreónticas (que, según ya se dijo, son imitación tardía del poeta 
arcaico). En cualquier caso, Flores no tuvo inconveniente en hacer uso de un 
metro que era considerado a propósito para la poesía amorosa para poetizar «a 
lo divino» manifestaciones de afecto y admiración por la Virgen.

2.4.	 Eurípides en el Christus patiens

La obra ΧΡΙΣΤΟΣ ΠΑΣΧΩΝ o Tragoedia de Christo patiente (conocida 
también como Christus patiens) fue atribuida sin discusión a san Gregorio 
Nacianceno hasta el siglo XVI. Desde fines de dicho siglo fue puesta en duda 
esa atribución. En 1969, André Tuilier sostuvo que los argumentos en contra 
no tenían consistencia, y se mostró inclinado a afirmar que el autor era este 
padre de la Iglesia. Comprueba que la composición del Christus patiens se 
remonta al siglo IV o V de nuestra era, es decir, a la época de Gregorio de 
Nacianzo, ya que manifiesta lecturas anteriores a las deturpaciones de textos 
euripideanos, que son de tradición bizantina95. El mismo autor, después de 
mostrar que una composición sobre la Virgen al pie de la Cruz, de Romano el 
Méloda (siglos V-VI), depende en su inspiración del Christus patiens, sostiene 
que el Cántico pascual del Méloda confirmaría la autenticidad de la autoría del 
centón euripideano. Y añade: «Cette authenticité est difficilement contestable 
sur le plan de la critique externe, et il est clair que les auteurs qui ont voulu 
rapprocher le Christus patiens de la poésie byzantine ont finalement échoué 
dans leur tentative»96. A lo largo de su estudio aporta otros datos de gran interés 
que no podemos sintetizar aquí. Sin embargo, con el paso del tiempo otros 
autores, después de examinar la cuestión, han planteado nuevas preguntas y 
problemas, de modo que todavía estamos lejos de considerar resuelta la autoría 
de la pieza. Pascuale Rimoli ofreció recientemente una puesta al día del estado 
de la cuestión97, para después mostrar, con numerosas pruebas, sobre todo 

95	 Ver A. Tuilier, en Grégoire de Naziance, [1969] 2022, pp. 34-38.
96	 «Esta autenticidad es difícilmente rebatible desde la crítica externa, y está claro que los 

autores que han querido aproximar el Christus patiens a la poesía bizantina han fracasado 
finalmente en su intento» (Tuilier, 2022, p. 47).

97	 P. Rimoli, 2016, pp. 215-218. El autor no consigna varios trabajos recientes sobre los que 
se apoya Ezequiel Gustavo Rivas, quien (sin entrar en el análisis para esclarecer la autoría, 
sino centrado en aspectos del centón) da por buena la teoría que sitúa la obra en los siglos 
XI-XII. Rivas remite a J. O. Rosenqvist, 2007, N. Vakonakis, 2011, W. Puchner, 2012, 
I. Nilsson, 2014 y K. Pollmann, 2017. No he tenido todavía ocasión de examinar estos 
trabajos; sin embargo he creído necesario incluirlos en la bibliografía de este artículo, para 
que el lector pueda hacerse cargo del peso de sus puntos de vista.



213

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

léxicas, que la hipótesis de que el autor pudiera ser Teodoto de Ancira (fallecido 
en la primera mitad del siglo V) es, también, consistente.

En cuanto al Christus patiens, hay que decir que es una hazaña 
literaria sumamente notable. Se trata de un centón en el que, entresacando y 
combinando versos de distintas obras de Eurípides y otros autores griegos de 
la Antigüedad, a los que añade otros propios de sabor euripideano, el poeta 
hace un poema nuevo, en este caso otra tragedia. «Retomando las mismas 
expresiones del gran trágico, el autor utiliza los temas y la puesta en escena 
del teatro griego […]; […] la pieza reproduce todos los aspectos escénicos 
del drama antiguo»98. El mismo autor señala que el «centón de Eurípides es 
una pieza de 2602 versos yámbicos. Cerca de la mitad de ellos provienen 
total o parcialmente de los siete dramas siguientes: Hécuba, Orestes, Hipólito, 
Medea, Troyanas, Rhesos y las Bacantes»99. El asunto del centón es la Pasión 
de Jesús, pero el auténtico protagonista del drama es la Virgen María. El 
Christus patiens es una trilogía «que comprende tres episodios sucesivos: la 
Pasión y muerte de Cristo (vv. 1-1133); Cristo en el sepulcro (vv. 1134-1905); 
la Resurrección (vv. 1906 hasta el final)»100.

Diego Flores utiliza el centón en el capítulo VIII de la tercera parte, que 
se refiere a los lugares donde «vivió la Virgen santa después de la subida de 
su hijo a los cielos, y en qué se entretuvo»101. De la mano de diversos autores 
afirma que María (entre otras cosas) cuidó enfermos y necesitados, enseñó a 
los apóstoles muchos aspectos de la vida de Jesús, frecuentó los lugares que 
fueron escenario de la vida, muerte, Resurrección y Ascensión de su hijo, 
participó en el llamado «concilio de Jerusalén» y acompañó al apóstol san 
Juan hasta Éfeso después de que los Doce se asignaran los sitios en los que 
habían de difundir el evangelio. Pues bien, estando en Éfeso y presintiendo 
su muerte, le dijo a Juan que debían ir a Jerusalén. Por su parte, los demás 
apóstoles fueron también avisados de ir a la ciudad santa. «En este tiempo 
dice san Gregorio Nacianceno que profetizó la Virgen el gran castigo que les 

98	 A. Tuilier, 2022, p. 19. Tanto esta como las demás citas las presento en traducción propia.
99	 A. Tuilier, 2022, p. 19. Al final de su edición bilingüe, el autor incluye un Index locorum 

auctorum antiquorum de enorme interés. En él vemos qué versos del Christus patiens 
corresponden a qué versos de una u otra tragedia de Eurípides, y comprobamos que el centón 
incluye también versos de dos tragedias de Esquilo, otros de la Casandra de Licofrón (poeta 
del siglo III a.C.) y un verso de Homero (ver pp. 343-355).

100	 A. Tuilier, 2022, p. 20.
101	 D. Flores, 1611, p. 372.



214

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

había de venir a los judíos por la cruel muerte que dieron a su divino hijo, cuyo 
vaticinio él puso en verso griego, y el traducido latino dice así su romance»102.

Podía muy bien haber colocado esta profecía en el transcurso de la Pasión 
de Cristo (en el capítulo tres del libro tercero de su tratado), que es cuando la 
sitúa la imaginación del autor, y no años después, en un viaje a Jerusalén al final 
de la vida de la Virgen. De haber tenido Flores la obra, acaso no la revisaría 
directamente o no se habría preocupado de consultar el contexto de la cita que 
él poetiza en castellano. Incluye (en notas marginales) la versión latina de los 
tres versos tal como vinieron a sus manos, transmitidos en latín por otro autor, 
y no sería nada extraño que tal autor pudiera haberlo inducido a la confusión. 
De hecho, ese breve pasaje de tres versos parece haber hecho fortuna, porque 
también se lo puede leer en una obra del jesuita Baltasar Chavassio, publicada 
el mismo año que la obra de Flores, 1611103. Pero también es posible que 
nuestro poeta, conociendo bien todo el centón, prefiriese situar esta predicción 
en otro momento, de menor carga emocional, para darle mayor realce.

ΧΡΙΣΤΟΣ ΠΑΣΧΩΝ, vv. 430-432 Versión latina usada por Flores 
(auctor ignotus)

αὐτοὺς δὲ πενθῶ συμφορᾷ κεχρημένους. 
Ἔσται γὰρ ἔσται ποινάτωρ δίκη φόνου, 
ὃν δυσσεβεῖς τολμῶσιν ἀνόμως φθόνῳ.

Lloro la desgracia que ellos padecen. 
Estará, pues, el vengador, vendrá el 
	 castigo de la muerte
que osan los impíos injustamente por 

envidia104.

Ipsos magis clademque eorum defleo. 
Namque ultione uindicabitur graui 
liuore caedes inuid[e]o quam perpetrant.

Los lloro a ellos y lloro su calamidad. 
pues un pesado castigo vengará la muerte 

que perpetran por su odio envidioso105.

102	 D. Flores, 1611, lib. III, cap. 8; p. 377.
103	 B. Chavassio, De notis certissimis uerae religionis, 1611, p. 139. La versión latina que 

maneja Flores (al igual que Chavassio) no coincide con otras versiones que he podido 
encontrar. En la versión latina de Francisco Fabricio Ruremundano (1550, fol. 14), leemos: 
«sed hos calamitate plenos lugeo: / poenas enim caedis dabunt grauissimas / quam nunc 
inique machinantur inuidi». Y en la edición que reúne toda la obra poética de Gregorio de 
Nacianzo, en versión bilingüe (griega y latina) de 1611, p. 261, leemos: «Hos calamitosos 
lugeo tantum impios, / quos caedis huius, quam nefarie inuidi / nunc moliuntur, ultio uindex 
manet». La edición es de Fréderic Morel, pero es «reproducción de la de Jacques de Billy 
de 1583. Incluye los comentarios griegos de Nicetas de Heraclea, Elías Cretense, Miguel 
Psello y Nono de Panópolis y la edición de algunas epístolas inéditas de Fréderic Morel» 
(Julián Solana Pujalte, 2016, p. 287).

104	 Traducción propia.
105	 Traducción propia.



215

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Versión castellana de Flores

Lloro con llanto triste y lamentable 
a aquellos que el castigo horrendo espera 
por la envidiosa muerte detestable.

Como podemos ver, nuestro poeta ha escogido muy bien el vehículo 
poético: de un lado, el terceto de Flores hace una traducción casi verso a verso 
del texto latino; y el tipo de endecasílabo que utiliza es el heroico, acentuado 
en la sexta sílaba, que es el que se consideraba apropiado para el contenido de 
las dos formas conocidas como «sublimes», es decir, la tragedia y la epopeya. 
En cuanto al contenido, sin duda transmite lo esencial del texto latino, a la 
vez que se ve forzado a atender una exigencia que no tenían los poetas de la 
Antigüedad, que es la rima. Esto hace que el primer verso solamente refleje, 
en versión amplificada, el verbo «defleo» [lloro], dejando para los otros dos, 
comprimido, el resto de lo que contiene la versión latina.

Considero innecesario indicar en este caso en qué consiste aquí la materia 
clásica. Pero se puede puntualizar que el primer verso de la cita (430 del 
Christus patiens) es el verso 347 de la Medea euripideana. De los otros dos 
no se ha identificado la procedencia, pero Tuilier indica que el 432 del centón 
está inspirado en Mateo 27, 18, versículo en el que se señala que Poncio Pilato 
sabía que (φθόνῳ) «por envidia [los líderes judíos] se lo habían entregado» (a 
Jesús, para que él lo condenara).

2.5.	 Nicéforo Calixto

Este es un autor bizantino que «floreció» entre 1320 y 1330. Su Historia 
Eclesiástica ocupa 18 volúmenes, y su narración llega hasta el año 610. Se 
observa que

para los cuatro primeros siglos, el autor depende en gran medida de sus 
predecesores, Eusebio, Sócrates, Sozomeno, Teodoreto y Evagrio, y sus adiciones 
muestran muy poca facultad crítica; para el período posterior, sus trabajos son 
mucho más valiosos, basados en documentos que ya no existen, a los que tuvo 
libre acceso, aunque también los utilizó con poca discriminación106.

Se lo tacha de transmisor de fábulas y supersticiones, lo cual puede 
confirmarse en lo que sigue de este trabajo. Pero también se descubre en él

106	 Encyclopaedia Britannica.



216

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

un talent multiple: Historien de l’Église, exégète de l´Ecriture sainte, des Pères 
et de mélodes, orateur, hagiographe, liturgiste, poète sacré et poète profane, 
grammairien même: il aura été tout cela, mais dans une mesure très inégale107.

El capítulo noveno del libro II de Flores se titula «De las señales y 
prodigios milagrosos que sucedieron en el parto de María»108. A lo largo del 
capítulo, el autor registra diez prodigios, en los que tampoco hace gala de 
espíritu crítico. Algunos los encuentra en diversos desarrollos teológicos o en 
el Evangelio de Lucas (la estrella que guio a los Magos, por ejemplo), pero 
añade otros que fueron forjados por la fantasía, en libros apócrifos y escritos 
posteriores: la «caída y ruina del romano templo de la paz»109; el rebalse de 
una fuente de aceite «que en Roma corrió todo un día sin parar»; la aparición 
de tres soles en España; la «común paz y concordia» durante el periodo 
del reinado de Augusto, etc. El que nos interesa es «el silencio de todos los 
oráculos»110. Es con ocasión de este último que hace comparecer a Nicéforo 
Calixto, que a su vez es deudor de toda una tradición que arranca, hasta donde 
tengo noticia, hacia el siglo IV.

Veamos el contenido del pasaje. Augusto habría ido a Delfos y ofrecido 
una hecatombe en sacrificio para averiguar quién sería su sucesor, pero el 
oráculo no respondía nada. El emperador repitió el sacrificio y preguntó 
por qué motivo lo dejaba sin respuesta, a lo que se le habría dicho que un 
niño hebreo hizo enmudecer al oráculo y que en adelante no esperara más 
vaticinios. Flores lo dice muy resumidamente:

testifica Nicéforo, en el primero libro de su Historia, refiriendo la respuesta que 
dio el ídolo de Apolo al emperador Augusto que, preguntándole la causa de su 
silencio, respondió los versos de la margen, cuya significación y sentido es el 
siguiente111.

A ello sigue su versión castellana que ofrece en verso y que veremos 
más adelante, ya que antes hemos de situar la tradición de la que Nicéforo 
Calixto es uno de los transmisores. Empezaremos rastreando el origen de la 

107	 «un talento múltiple: historiador de la Iglesia, exégeta de la Escritura santa, de los Padres 
y de los mélodas, orador, hagiógrafo, liturgista, poeta sacro y poeta profano, incluso 
gramático: habrá sido todo eso, pero en una medida muy desigual» (M. Jugie, 1929-
1930, p. 357).

108	 D. Flores, 1611, p. 222.
109	 D. Flores, 1611, p. 225.
110	 Los tres últimos en D. Flores, 1611, p. 226.
111	 D. Flores, 1611, 226.



217

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

idea de que los oráculos, en particular el de Delfos, habían enmudecido por 
disposición de Dios, para acreditar el advenimiento del cristianismo. Para 
ello será bueno tener en cuenta el contexto político-religioso que motivó la 
creación de este tipo de falsificaciones.

Entre los episodios de la Antigüedad tardía que pudieron ser utilizados 
por cristianos para desacreditar a los oráculos y demás aspectos de las 
religiones politeístas debemos reparar en uno que tuvo muy alto impacto, y 
cuyo protagonista fue nada menos que Juliano, el emperador que acometió la 
tarea de restablecer en todo su esplendor tales religiones112. Cuando se propuso 
hacer la campaña contra Persia, y también en su transcurso, los oráculos (según 
sus detractores) se mostraron todos favorables113. Como se sabe, emprendió la 
invasión en marzo del año 363, y en junio murió por una lanza que le atravesó 
el hígado. Este acontecimiento fue utilizado como «prueba» que descalificaba 
todas las artes adivinatorias. Como es de esperar, los autores contemporáneos 
a los hechos no se atreven a construir fantasías, porque el público conoce lo 
ocurrido. Es más tarde que pueden tejerse las leyendas con cierta impunidad.

Por ello es interesante reconstruir el camino que va de observaciones 
plausibles a la construcción de falsificaciones. Así, en el mismo siglo IV, 
Gregorio de Nacianzo había hecho notar que la fuente de Castalia (que Adriano 
había cerrado con bloques de piedra y Juliano hizo destaponar, además de 
remover las tumbas que la rodeaban) ya no tenía poderes proféticos y que 
Apolo no era más que una muda estatua114. En esto coincide (al menos en 
parte) con el propio emperador Juliano, quien se lamenta de que «los oráculos 
locales se callaron, sucumbiendo al paso del tiempo»115. Lo cierto es que en la 
segunda mitad del siglo IV la situación del templo de Delfos y de su oráculo 
es, en resumidas cuentas, la que sigue: 

Une situation matérielle sans doute dégradée et certains monuments déjà 
partiellement ruinés, des curiales exposés à des charges pesantes et contraints 
de se tourner vers le pouvoir impérial, une indifférence grandissante au caractère 
sacré et religieux du lieu et de ses symboles, un oracle qu’un climat général de 

112	 B. Cabouret, 1997, pp. 143-145.
113	 Focio, en el siglo IX, se hace eco del relato (no he buscado el origen ni los testimonios más 

antiguos) según el cual los oráculos habían predicho la victoria a Juliano. No así Amiano 
Marcelino, quien admiraba a Juliano y participó en su campaña asiática; este soldado e historiador 
muestra no pocos augurios dudosos y otros nada promisorios (ver R.G. lib. XXIII, XXIV y XXV).

114	 A. Busine, 2023, p. 210.
115	 Juliano, Contra los galileos, 198 c. (citado por B. Cabouret, 1997, p. 151).



218

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

suspicion et d’incrédulité rendait discret, voire atone, voilà à peu près le tableau 
que l’on peut esquisser pour ce troisième quart du IVe siècle116.

Más tarde, en el siglo VII, el anónimo autor cristiano de la Artemii 
passio habla de una consulta que mandó a hacer Juliano a Delfos, y que como 
respuesta se le habría dicho que el dios ya no tenía allí su morada y que las 
aguas proféticas habían enmudecido. Se comprueban, pues, las licencias que 
otorga el paso del tiempo. El ejemplo de Juliano nos ha permitido hacer una 
verificación documentada, mientras que el episodio atribuido a Augusto nos 
ofrece menos facilidades. Pero veamos lo que hay a la mano.

En el origen de la leyenda atribuida a Augusto partimos, como primer 
antecedente, de una afirmación tardía, poco más de tres siglos posterior a la 
muerte del princeps. Se trata del pasaje de Eusebio de Cesarea (†339), en 
su obra Praeparatio euangelica (V, 16, 1), en el que trata «Acerca de la 
cesación de los oráculos que el mismo Apolo declaró»117. Pareciera referirse a 
algo que ya circulaba en su tiempo, aunque no tenemos datos de si se refiere 
concretamente a una «orden de clausura» del oráculo de Delfos emanada de 
parte de un niño hebreo, Jesús.

No he encontrado textos del siglo V, pero sí se conocen de los siglos VI y 
VII, que ofrecen esa y otras falsificaciones más o menos parecidas118. Vemos 
en Juan Malalas de Antioquía, en el siglo VI, el texto casi idéntico al que 
leemos en Nicéforo, un pasaje que dice así:

Augusto César Octaviano, en el año 55 de su reinado […] visitó el oráculo. Ofreció 
una hecatombe en sacrificio y preguntó: «¿Quién reinará sobre el Estado romano 
después de mí?» (Τίς μετ’ ἐμὲ βασιλεύσει τῆς Ῥωμαϊκῆς πολιτείας;). No le fue 
dada ninguna respuesta por la pitia. Entonces hizo otro sacrificio y le preguntó 
a la pitia por qué no le era dada una respuesta, pero el oráculo permaneció en 
silencio. La pitia le dio la siguiente respuesta:

116	 «Una situación material sin duda degradada y algunos monumentos ya parcialmente en 
ruinas, los decuriones expuestos a pesadas cargas y obligados a voltearse hacia el poder 
imperial, una creciente indiferencia hacia el carácter sagrado y religioso del lugar y de sus 
símbolos, un oráculo al que un clima general de sospecha e incredulidad hacían discreto, 
falto de vitalidad, he ahí el cuadro aproximado que podemos esbozar para el tercer cuarto 
del siglo IV» (B. Cabouret, 1997, p. 151; traducción propia).

117	 Eusebio de Cesarea, 1628, versión bilingüe, latina y griega, de F. Viger S. J., p. 2004.
118	 Por otra parte, el texto tiene un antecedente del siglo V, como puede verse en el ítem 51 de 

los Theosoforum Graecorum Fragmenta (1995), cuyo primer verso coincide exactamente 
con el que transmiten Suidas, Kedrenos (a quienes veremos enseguida) y otros. El oráculo 
está atribuido en ese caso a Artemisa.



219

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Un niño hebreo que gobierna como dios sobre los bienaventurados me ordena 
que abandone esta morada y que regrese al Hades, 
de modo que ahora deja (tú) de lado a nuestros líderes119.

Podemos encontrar esto mismo, con variantes, en muchos otros autores 
posteriores. Entre ellos el autor del Suda, del siglo X, al que se conoce con el 
nombre facticio de Suidas. En su obra enciclopédica, el texto pretendidamente 
oracular aparece en la entrada dedicada a Augusto. Otro bizantino, del siglo 
XI120, Jorge Kedrenos (o Cedreno), autor de la obra Συνόψει Ἱστοριῶν, 
también transmite esta tradición, y la atribuye a Eusebio de Cesarea121.

Diego Flores no tuvo noticia del fragmento del siglo V ni de Malalas, 
Suidas o Kedrenos, pero accede a esa tradición a través de Nicéforo Calixto, 
historiador eclesiástico bizantino del siglo XIV. Y con seguridad accede a él 
en versión latina o, acaso, a través de una poliantea.

Versión latina de Nicéforo en la nota 
marginal, con traducción Versión castellana de Flores

Me puer hebraeus diuos Deus ipse gubernans122,
cedere sede iubet: tristemque redire sub Orcum.
Aris ergo dehinc tacitis abscedito nostris.123 

[Un niño hebreo, Dios mismo, que gobierna
a los dioses,

me manda dejar el puesto y regresar triste al Orco
por ello, de ahora en más, aléjate de nuestras 

mudas aras124.]

Un niño que su nación 
es hebrea, y a mis dioses 
los gobierna y manda a coces, 
me tiene puesto en prisión.

Derribome cual me veis 
y al fuego voy, vivo y crudo; 
ya jamás me preguntéis125, 
que soy oráculo mudo126.

119	 Ver A. Busine, 2023, p. 217. Traducción propia.
120	 K. Asopios lo sitúa hacia el año 1050 (Ver Ασωπιου, 1850, p. 27).
121	 Ver E. Marshall, 1875.
122	 En la nota marginal, «gubernatis», seguramente por error del cajista (porque no hay manera 

de encontrar antecedente de una segunda persona del plural; aparte de que sería, además, 
agramatical y amétrica).

123	 En la versión de Nicéforo de 1618, col. 56, el texto es casi idéntico. Solo difiere, además de 
lo señalado en el primer verso, en la palabra: «tacitus» en lugar de «tacitis».

124	 Traducción propia.
125	 En la edición de 1611, «preguntáis». Ramos Gavilán (1621) parece advertir la errata y 

transcribe en subjuntivo.
126	 D. Flores, 1611, pp. 226-227.



220

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Nikephoros Callistus, Eccles. Hist, 1, 17

Παῖς ἑβραῖος κέλεταί με θεοῖς μακάρεσσιν
ἀνάσσων

τόνδε δόμον προλιπεῖν, καὶ ἀΐδην αὖθις ἱκέσθαι
 
λοιπὸν ἄπιθι σιγῶν ἐκ βωμῶν ἡμετεράων

Un niño hebreo que manda a los dioses

me apremia a abandonar la morada y
 de nuevo llegar al Hades;

tú, por lo demás, abandona nuestros
                                     mudos altares

La versión latina que ofrece Diego Flores añade, a la que transmite 
Nicéforo, la idea de que el niño hebreo es el mismo Dios; también, que le ordena 
«dejar el puesto»; y que regresa «triste» al Orco o Hades. En cuanto a la versión 
castellana, no es precisamente una exquisitez; y podemos suponer (como en toda 
su producción poética) que tal cosa debe proceder de una decisión consciente. 
Aventuro que, dado que consideraba tal oráculo como procedente de un dios 
de la gentilidad, por tanto, identificable con un demonio, no quiso poner en 
sus labios algo sublime, sino más bien acudir al estilo bajo. Ello explicaría la 
atribución de «coces» al niño Jesús, lo que supone una expresión de absoluto 
irrespeto127 propia de un espíritu infernal; la afirmación de que se dirige «vivo y 
crudo» al fuego del infierno es también vulgar, por el mismo motivo.

En las letras de Charcas vemos esta tradición del oráculo (y su mismo 
texto) tanto en la pluma de Flores como en la de Ramos Gavilán. Este último 
entra en más detalles que Flores, ya que habla de la hecatombe en Delfos y 
de la repetición del sacrificio previa a la pregunta de Augusto. No remite a 
Nicéforo sino a Suidas128, pero copia de Flores la versión castellana (la única 
diferencia es que corrige una errata que aparece en la edición de Flores)129.

La presencia de esta leyenda en nuestros autores parece deberse a que 
algunos apologistas, ya desde el siglo IV, buscaron consolidar el cristianismo 

127	 mandar a coces «Es mandar imperiosamente, con razón o sin ella. Lat. Superbo fastu atque 
insolentia imperare” (Aut).

128	 Ramos Gavilán, 1621, primera parte, capítulo VII; en la edición de 2016, p. 144. En la 
nota 388, al pie de la página 145 de esta última edición, por una confusión para la que 
no encuentro razones, se indica que la procedencia del texto es «Nikephoros Gregoras, 
Byzantina Historia, 1, 7. Ver: Gregoras, 1562». Sin indicaciones sobre la localización en 
dicha obra, también en uno de los textos introductorios se dice: «Habría constituido, como 
transmite (por ejemplo) el historiador bizantino Nicéforo Gregoras, una respuesta profética 
dada a Augusto», etc. (p. 77). La edición de 1562, que incluyo en la bibliografía (a los solos 
efectos de aclarar este punto), es accesible en línea.

129	 Ramos Gavilán, [1621] 2016, p. 145.



221

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

frente a otras opciones no solo con medios de persuasión legítimos, sino 
también valiéndose de falsificaciones y patrañas. En nuestro caso, el fraude 
fue retransmitido con alguna frecuencia por autores bizantinos de prestigio a 
lo largo de la Edad Media. Conjeturo que la recuperación (en el siglo XV) del 
dominio de la lengua griega en la Europa occidental ocasionó su circulación 
entre los hombres de letras que tuvieron acceso a las ediciones en su lengua 
original y a traducciones al latín. Entre lo que llegó a Europa occidental durante 
el siglo XV contamos con obras fundamentales, pero también con un Horapolo 
del Nilo, el Corpus hermeticum y otros textos que gozaron de un predicamento 
del que no eran merecedores130 y que ocasionaron una inversión desmedida de 
tiempo y de atención por parte de quienes los tuvieron en sus manos. Ello es lo 
que, a mi entender, explica su presencia en nuestros autores del siglo XVII.

En el siglo XVIII todas estas tradiciones cayeron bajo los embates de la 
Ilustración, uno de cuyos benévolos iconoclastas fue el P. Benito Jerónimo 
Feijoo, quien indica:

esta historia, bien lejos de justificarse por verdadera, sin temeridad se puede 
condenar por fabulosa: lo primero, porque del viaje y consulta de Augusto a 
Apolo Délfico hay alto silencio en todos los escritores romanos; lo segundo, y 
principal, porque Cicerón, que murió cuarenta y un años antes del nacimiento de 
Cristo, testifica que ya en su tiempo, y mucho antes, estaba mudo aquel oráculo131.

La materia clásica en este caso la constituyen los diversos elementos 
utilizados para construir el relato: el lugar (Delfos), los personajes (Augusto y 
la sibila), las acciones (la hecatombe, la reiterada consulta etc.). Como también 
es clásico el metro en que se elaboró el texto atribuido a Apolo, compuesto por 
tres hexámetros.

3.	 Final
Hemos logrado conocer el punto de partida y al menos algunos tramos 
significativos del camino por el que anduvieron diversas tradiciones textuales 
e ideológicas, y por ello podemos ahora ofrecer el producto de Diego Flores de 
manera, creo, enriquecida, dado que el lector puede conocer también diversos 
factores históricos que condicionaron la obra de nuestro poeta traductor.

La labor de Flores es semejante a la que José Ramón Bravo Díaz reconoce 
en los traductores humanistas de su época:

130	 Ver Eichmann Oehrli, 2014a.
131	 B. J. Feijoo, 1773, p. 99 (Profecías supuestas. Discurso cuarto).



222

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

El traductor humanista, por lo general, se enfrenta al texto latino no con una 
moderna mentalidad filológica, que trate de reproducir exactamente el contenido 
gramatical y léxico, sino más bien con una mentalidad literaria, que busca reflejar 
el sentido del original en una obra de altura literaria equivalente. El traductor 
se convierte frecuentemente en un recreador […]. En consecuencia, sobre todo 
en el caso de las traducciones poéticas, el traductor, que suele ser también un 
poeta, sacrifica la literalidad y la exactitud a sus intereses artísticos. Nada tiene de 
particular, en este contexto, que la traducción del verso, en contra de la costumbre 
actual, se haya hecho preferentemente en verso132.

Flores tuvo la intención, ante todo, de hacer poesía, y con ella embellecer 
su tratado. En sus versiones castellanas de piezas que leyó en latín, se muestra, 
como hemos podido ver,  como un poeta inspirado y versátil, que domina 
muy distintas formas métricas: aquí hemos podido encontrar la lira aBabB, 
el soneto, el heptasílabo, el terceto y la redondilla. En el resto del tratado se 
encuentra también, por ejemplo, la égloga. Pero todo ello será objeto de un 
estudio aparte.

Para terminar, y ante automatismos que parecen querer obligarnos a situar 
cada expresión del pasado «a partir de marcos político-geográficos actuales 
“artificialmente proyectados hacia atrás”, ignorando deliberadamente que las 
fronteras de hoy no eran las de ayer»133, nos podríamos preguntar, en relación 
con la obra de Flores: ¿acaso se trata únicamente del pasado de Bolivia? ¿No se 
trata, más bien, de un espacio más dilatado, de algo que solo era posible en una 
sociedad amplia, en la que no existían las estrechas fronteras que hoy parecen 
asfixiarnos? En efecto, es un producto del Siglo de Oro de las letras en español, 
noción espacial que abarca desde Filipinas hasta Roncesvalles. Y noción también 
temporal, que va desde mediados del siglo XVI hasta fines del XVII y, en muchos 
sitios, penetra hasta bien adentrado el XVIII; en algunos, hasta el XIX.

Bibliografía
Achillis Tatii, De Clitophontis & Leucippes amorib. Libri VIII / Longi 

Sophistae de Daphnidis et Chloes amoribus lib. IV / Parthenii Nicaeensis 
de amatoriis affectibus lib. I omnia nunc primum simul edita Graece 
ac Latine, Heidelberg, ex Officina Commeliniana, 1601, disponible en 
https://bitly.ws/3i9pu, fecha de consulta: 17-4-2024.

132	 J. R. Bravo Díaz, en Historia de la traducción española, en línea.
133	 T. Alvarado Teodorika, 2024, p. 281.



223

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Achillis Statii, De Clitophontis & Leucippes amorib. Lib. VIII / E Graecis 
Latini facti, L. Annibale Cruceio (ed.), Basileae, per Ioannem Heruagium, 
1554, disponible en https://bitly.ws/3idDH, fecha de consulta: 16-4-2024.

Agustín, San, Comentarios a los Salmos, Miguel F. Lanero, O.S.A y Enrique 
Aguiarte Bendímez, O.A.R. (trads.), recurso en línea disponible en 
https://www.augustinus.it/spagnolo/esposizioni_salmi/index2.htm, fecha 
de consulta: 3-10-2024.

Alvarado Teodorika, Tatiana, «El diálogo mestizo de la traducción», en 
Crónica de la lengua española, Barcelona, Real Academia Española /
Asociación de Academias de la Lengua Española / Planeta, 2024.

Aquiles Tacio, Leucipa y Clitofonte, Máximo Brioso Sánchez (trad. y 
notas), Madrid, Gredos, 2002, pp. 108-321 [en esta edición la obra viene 
precedida de Longo, Dafnis y Cloe].

Asla, Alberto, «La Historia ecclesiastica gentis anglorum de Beda el 
Venerable. ¿Nación, nacionalidad, nacionalismo?», en Cuadernos 
medievales – Cuadernos de Cátedra, n. 7, 2016, pp. 38-72, disponible en 
https://bit.ly/4dD7FNp, fecha de consulta: 8-10-2024.

ΑΣΩΠΙΟΥ, Κ. ΙΣΤΟΡΙΑ ΠΟΙΗΤΩΝ ΚΑΙ ΣΥΓΓΡΑΦΕΟΝ, ΚΑΤΑ 
ΧΡΟΝΟΛΟΓΙΚΗΝ ΚΑΙ ΕΙΔΟΓΡΑΦΙΚΗΝ ΣΕΙΡΑΝ ΚΑΙ ΕΝ 
ΑΛΦΑΒΗΤΙΚΟΙΣ ΠΙΝΑΞΙΝ, τομος πρωτος, Αθεναις, Σ. Κ. Βλαστου, 1850.

Aut (Diccionario de Autoridades) Diccionario de la lengua castellana en 
que se explica el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, 
con las frases o modos de hablar, los proverbios o refranes y otras cosas 
convenientes al uso de la lengua, Madrid, RAE, 1726-1739.

ΑΧΙΛΛΕΩΣ ΤΑΤΙΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΩΣ, ΕΡΩΤΙΚΩΝ siue de Clitophontis et 
Leucippes amoribus libri VIII, Benjamin Gottlieb Lorenz Boden (ed.), 
Lipsiae, Sumptibus Io. Friderici Iunii, 1776, disponible en https://bitly.
ws/3i9pC, fecha de consulta: 17-4-2024.

Barnadas, Josep M., El Seminario Conciliar de San Cristóbal de La Plata-
Sucre (1595-1995), Sucre, Archivo y Biblioteca Arquidiocesanos 
«Monseñor Taborga», 1995.

---, «Flores Pbro., Diego», en Diccionario Histórico de Bolivia, Sucre, Grupo 
de Estudios Históricos, 2002.



224

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Beda, San, The complete Works of Venerable Bede, in the original latin, J. A 
Giles (ed.), vol. I (Life, Poems, Letters, etc.), London, Whittaker and Co., 
1843, disponible en https://bit.ly/4dIAEQf, fecha de consulta: 2-5-2024.

Bernardo de Claraval, Opera Omnia sex tomis in quadruplici uolumine 
comprehensa, vol. II, D. Joannis Mabillon / J.-P. Migne (eds.), Parisiis, 
J.-P. Migne Editorem, 1862.

Biblia comentada. Texto de la Nácar-Colunga, IV, Libros Sapienciales, 
Maximiliano García Cordero O. P. y Gabriel Pérez Rodríguez (eds.), 
Madrid, BAC, 1967.

Bravo Díaz, José Ramón, «La traducción de las letras latinas en los Siglos de 
Oro», en Historia de la traducción en España, recurso en línea: https://
phte.upf.edu/hte/siglos-de-oro/, fecha de consulta: 2-10-2024.

Busine, Aude, «No longer does Phoebus Have a Cabin’: Emperor Julian and de 
Fall of the Temple of Apollo in Deophi», in Divination and Revelation in 
Later Antiquity, Simonetti, Elsa Giovanna (ed.), Cambridge, Cambridge 
University Press, 2023, pp. 208-221.

Cabouret, Bernadette, «Julien et Delphes. La politique religieuse de 
l’empereur Julien et le “dernier” oracle», Revue des Études Anciennes, n. 
99, 1997, pp. 141-58.

Chavassio S. J., Baltasar, De notis certissimis uerae religionis libri quattuor, 
Ingolstadii, ex Ty. Adami Sartorii, 1611, disponible en https://bit.
ly/3WI1Ppw, fecha de consulta: 14-5-2024.

Dolce, Ludovico, Amorosi ragionamenti ne i quali si racconta vn 
compassioneuole amore di due amanti, Venecia, Gabriel Giolito de 
Ferrari, 1547, disponible en https://datos.bne.es/edicion/a5582371.html, 
fecha de consulta: 16-4-2024.

Eichmann Oehrli, Andrés, «De traviesos y eruditos egiptómanos 
charqueños», Classica Boliviana. Revista de la Sociedad Boliviana de 
Estudios Clásicos, n. VI, 2014a, pp. 85-111.

---, «Copacabana en el escenario de la primera mundialización. Un episodio 
significativo», en Migraciones y rutas del Barroco, Norma Campos Vera 
(ed.), La Paz, PROINSA, 2014b, pp. 369-379.



225

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

---, «Flores, Diego (1555 - 1615)», en Biblioteca del Parnaso Boliviano, Academia 
Boliviana de la Lengua, 2023, recurso en línea disponible en https://www.
boliviabpb.org/spip.php?page=autor_boliviano&id_autor=364 

Encyclopaedia Britannica, recurso en línea: https://bit.ly/4dKjT6Y, fecha de 
consulta: 11-10-2024.

Escolano y  Ledesma, Diego, De magistra fidei et haereseos 
destructrice Deipara Virgine Maria: tractatus apologeticus 
aduersusAntidicomarianitas haereticos fidei ipsius laudibus detrahentes, 
Cesaraugustae, apud Ioannem de Ybar, 1634.

Eusebius Pamphilus Caesareae Palestinae Episcopus, Praeparatio 
euangelica, Franciscus Vigerus Rothomagensis Societ. Iesu (recensuit, 
latine uertit, notis illustrauit), Parisiis, Michaelis Sonnii, Sebastiani 
Cramoisy et Caroli Morelli, 1628, disponible en https://bit.ly/3VQOF8R, 
fecha de consulta: 13-6-2024.

Feijoo, Benito Jerónimo, Teatro crítico universal o discursos varios en todo 
género de materias, para desengaño de errores comunes, t. II, Madrid, 
Joaquín Ibarra, 1773, disponible en https://bit.ly/3wOfLU3, fecha de 
consulta: 18-5-2024.

Flores, Diego, Preciosa margarita. De la vida, muerte y gloria de la 
serenísima virgen María, madre de Dios, Lima, Francisco del Canto, 
1611, disponible en https://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000115617, 
última fecha de consulta: 12-6-2024.

Grégoire de Nazianze, La Passion du Christ. Tragédie, Paris, Les Éditions 
du Cerf, 2022.

Gregorius Nazianzenus, Tragoedia Christus patiens, latino carmine reddita 
per Franciscum Fabricium Ruremundanum, medicum Aquisgranicum, 
Antuerpiae, Ioannis Steelsii, 1550, disponible en https://bit.ly/4egR8QS, 
fecha de consulta: 15-6-2024.

---, Sancti Gregorii Nazianzeni cognomento theologi operum. Tomus secundus 
quo poëmata Omnia graece et latine… continentur, Lutetia Parisiorum, 
Claudius Morellus, 1611, disponible en https://bit.ly/3XHZL1h, fecha de 
consulta: 15-08-2024

Heller, Pedro Luis, «Tratado sucinto de métrica griega», Estudios Clásicos, 
n. 42, mayo de 1964, pp. 73-106.



226

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Hernández Mayor, M. Dolores, Aportaciones de Faustino Arévalo a la 
edición de Sedulio, Tesis doctoral, Murcia, Universidad de Murcia, 2008, 
disponible en https://digitum.um.es/digitum/handle/10201/103, fecha de 
consulta: 24-9-2024.

Hualde Pascual, Pilar, «Nuevos datos sobre traducciones de novela griega 
en España durante el siglo XIX», Myrtia, n. 30, 2015, pp. 255-268.

Jugie, M., «Poésies rythmiques de Nicéphore Calliste Xanthopoulos», 
Bizantion, vol. 5, 1, 1929-1930, pp. 357-390.

Lapide, C. a, Commentaria in Acta Apostolorum, Lyon, Iacobi et Matthaei 
Prost, 1627.

---, Commentaria in Scripturam Sacram, t. IX (In Ecclesiasticum), Parisiis, 
Ludovicus Vives Bibliopola Editor, 1868, disponible en https://bitly.
ws/3idHH, fecha de consulta: 16-4-2024.

Longo; Aquiles Tacio, Dafnis y Cloe; Leucipa y Clitofonte, Jorge Bergua 
Cavero (Intr.), Máximo Brioso Sánchez (trad. y notas), Madrid, Gredos, 
2002.

Marguet, Christine, «De Leucipa y Clitofonte de Aquiles Tacio a la Historia 
de los amores de Clareo y Florisea de Alonso Núñez de Reinoso: un caso 
de reescritura novelesca entre traducción y creación», Criticón, n. 76, 
1999, pp. 9-22.

Marshall, E., «Augustus and the Oracles (5thS. iv. 129)», Notes and Queries. 
A Medium Entercommunication for Literary men, general readers, etc., 
(London), Fifth Series, v. 4, July-December 1875, pp. 194-195, disponible 
en https://bit.ly/4dL9nO8, fecha de consulta: 18-5-2024.

Medina, M., Christianae paraenesis siue de recta in Deum fide libri septem, 
Venetiis, ex oficina Iordani Zileti, 1564.

Moore, Thomas, Poetical Works of --- collected by himself, 10 vols. (vol. I, 
Odes of Anachreon. Juvenile Poems), London, Longmans, Green and Co, 
1868, disponible en https://bitly.ws/3idry, fecha de consulta: 17-4-2024.

Moreno Abad, R. Javier, Los villancicos de Francisco Juncá para la catedral 
de Toledo (1781-1791). Edición y estudio, Madrid, Editorial Alpuerto, 
2014.



227

Diego Flores y la materia clásica en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Nebrija, Elio Antonio, Comentario al Carmen Paschale y a dos himnos 
de Sedulio, Valeriano Yarza Urquiola (intr., ed. y trad.), Salamanca, 
Universidad de Salamanca, 2011.

Nicephori Callisti Xanthopuli, Ecclesiasticae historiae libri XVIII, 
Francofurti, Impensis Nicolai Rhodii Bibliopolae, 1618, disponible en 
https://bit.ly/3VpQ8RZ, fecha de consulta: 12-6-2024.

Nicephori Gregorae, Romanae, hoc est Byzantinae historiae Libri XI […], 
Basileae, apud Ioannem Oporinum, 1562, disponible en https://bit.
ly/402InWa, fecha de consulta: 11-10-2024.

Nilsson, Ingela, Raconter Bizance: la littératures au XII siècle, Paris, Les 
Belles Lettres, 2014.

Núñez Rivera, Valentín, Poesía y Biblia en el Siglo de Oro. Estudios sobre 
los Salmos y el Cantar de los Cantares, Madrid / Frankfurt, Universidad 
de Navarra / Iberoamericana / Vervuert, 2010.

Pollmann, Karla, The Baptised Muse. Early Christian Poetry as Cultural 
Authority, Oxford, Oxford University Press, 2017.

Puchner, Walter, Von Herodas zu Elytis. Studien zur griechischen 
Literaturtradition seit der Spätantike, Wien / Köln / Weimar, Böhlau, 
2012.

Quilis, A., Métrica española. Edición actualizada y ampliada, Barcelona, 
Ariel, 2004.

Rosenqvist, Jan Olof, Die byzantinische Literatur. Vom 6. Jahrhundert bis 
zum Fall Konstantinopels 1453, Berlin / New York, Walter de Gruyter, 
2007.

Safo, Poemas, de Carlos Montemayor (intr., trad. y notas), México, Editorial 
Trillas, 1986.

Ramos Gavilán, Alonso, Historia del célebre santuario de nuestra señora de 
Copacabana y sus milagros, e invención de la Cruz de Carabuco, Hans 
van den Berg y Andrés Eichmann Oehrli (eds.), Sucre, ABNB-FCBCB, 
2016.

Ribera, Luis de, Sagradas poesías de don ---, dirigidas a la señora doña 
María Constanza de Ribera su hermana, monja profesa en el hábito de la 
Conceción, Sevilla, Clemente Hidalgo, 1612.



228

Andrés Eichmann Oehrli

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 187-228, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII763

Rimoli, Pasquale, «La paternità del Christus Patiens tra Gregorio di Nazianzo 
e Teodoto di Ancira», Adamantius, 22, 2016, pp. 215-230.

Rivas, Ezequiel Gustavo, «Narrar y describir: ékphrasis, relato e imagen en 
el centón Christus patiens», Anales de Filología Clásica, n. 33, vol. 2, 
2020, pp. 1112-124.

Sagrada Biblia. Antiguo Testamento. Libros poéticos y sapienciales, José 
María Casciaro et al. (eds.), Pamplona, EUNSA, 2001.

Sebastián Yarza, Florencio I. (dir.), Diccionario Griego-Español, Barcelona, 
Editorial Ramón Sopena, 1972.

Sedulius, Caelius, Opera Omnia ad Mss. Ccdd. Vaticanos aliosque, et ad 
veteres editiones recognita. Prolegomenis, scholiis et apendicibus 
illustrata a Faustino Arévalo […], Romae, apud Antonium Fulgonium, 
1793, disponible en https://bitly.ws/3imxI, fecha de consulta: 19-4-2024.

Solana Pujalte, Julián, «La Patrística griega en la biblioteca del antiguo 
Colegio de la Asunción de Córdoba», Minerva, n. 29, 2016, 269-301, 
disponible en https://bit.ly/3ZaZSkH, fecha de consulta: 18-07-2024.

Villegas, E. M. de, Las eróticas y traducción de Boecio, t. I, Madrid, Antonio 
de Sancha, 1774.

Theosophorum Graecorum Fragmenta, Hartmut Erbse (Hrsg.), Stuttgart / 
Leipzig, Teubner, 1995, disponible en https://bit.ly/3K7JV7S, fecha de 
consulta: 18-5-2024.

Totaro, Piero, «Riprese eschilee nel Christus patiens», Vetera chsristianorum, 
54, 2017, pp. 243-255.

Vakonakis, Nikolaos, Das griechische Drama auf den Weg nach Byzanz. Der 
euripideische Cento Christos Paschon, Tübingen, Narr, 2011.

Weiss, Irene M., «Anacreonte y sus espejos: relecturas de un poeta arcaico en 
Quevedo y Lugones», en Voces helenas en la poesía hispánica, Tatiana 
Alvarado Teodorika y Theodora Grigoriadou (eds.), Toulouse, Presses 
Universitaires du Midi, 2024, pp. 119-131.



VARIA





231
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Contemporary repercussions of the classics. Hesiod and the 
interpellation of a historical time

María Cecilia Colombani
Universidad de Morón

Universidad Nacional de Mar del Plata
Asociación Argentina de Filosofía Antigua

ceciliacolombani@hotmail.com
ORCID: 0000-0002-6215-0499

Fecha de recepción: 10-5-24
Fecha de aceptación: 25-9-24

Resumen
En el presente trabajo proponemos pensar un modelo interpretativo del mito 
griego desde una perspectiva filosófico-antropológica. El enfoque implica la 
posibilidad de relevar no solo las líneas de linaje, sino también de leer en 
Hesíodo la definición de un marco antropológico-social que define la línea de 
tensión entre lo Mismo y lo Otro, categorías propias de una preocupación en 
ese ámbito. Un Hesíodo que, a modo de un cartógrafo imaginario, delinea con 
el lápiz del linaje los dos grandes topoi, el del hombre prudente y el de aquel 
que no se ajusta a las normas del trabajo, ergon, y de la excelencia, arete. Con 
ese mismo trazo, Hesíodo dibuja el escenario donde se juega la relación entre 
las palabras y las cosas en un determinado corpus epocal.

Trataremos de mostrar cómo se puede efectuar una lectura antropológica en 
Hesíodo. Desde este lugar, su palabra es un modo de resistencia política a 



232

María Cecilia Colombani

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

una determinada coyuntura histórica, en tanto efecto productor de alguna 
transformación, individual y social. La transformación se articula en un 
proyecto didáctico, ya que solo la educación parece ser el instrumento eficaz 
para garantizar la constitución de un modelo de hombre y de sociedad, 
apegados al trabajo, a la virtud y a la justicia como unidad funcional. La 
transformación deseada no es otra que aquella sociedad basada en la justicia y 
el trabajo, lo cual constituye el telos último del pensador beocio.

Palabras clave: mito, Hesíodo, antropología, trabajo, virtud

Abstract
In this paper we propose to think an interpretative model of the Greek myth 
from a philosophical-anthropological perspective. The approach implies the 
possibility of revealing not only the lines of lineage, but also of reading in 
Hesiod the definition of an anthropological-social framework that defines the 
line of tension between the Same and the Other, categories proper to a concern 
in that line. A Hesiod who, like an imaginary cartographer, delineates with the 
pencil of lineage the two great topoi, that of the prudent man and that of the 
one who does not conform to the norms of work, ergon, and of excellence, 
arete. With that same stroke, Hesiod draws the scenario where the relationship 
between words and things is played out in a given epochal corpus.

We will try to show how an anthropological reading can be made in Hesiod. 
From this place, his word is a mode of political resistance to a given historical 
juncture, as an effect that produces some kind of transformation, individual 
and social. The transformation is articulated in a didactic project, since only 
education seems to be the effective instrument to guarantee the constitution of 
a model of man and society, attached to work, virtue and justice as a functional 
unit. The desired transformation is none other than that society based on 
justice and work, which constitutes the ultimate telos of the Boeotian thinker.

Keywords: myth, Hesiod, anthropology, work, virtue

1.	 El mito o cómo se traban las palabras y las cosas
Este trabajo recorrerá los aportes de Hesíodo partiendo de la lectura de 
Trabajos y Días y desde allí veremos cómo la voz de los poetas y los pensadores 
arcaicos nos siguen interpelando desde su registro de autores clásicos. Para 



233

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

ello debemos situarnos en las complejas relaciones entre mito y logos y leerlas 
al modo de sendas embrolladas que, en un principio, no permiten una clara 
distinción entre ambos estatutos de discurso. A su vez, debemos aclarar que 
consideramos a Hesíodo como un primer filósofo, más allá de su canónica 
ubicación en el topos poético. Hay en el pensador beocio elementos que dan 
cuenta de un balbuceo filosófico producto de sus núcleos de inquietud: la 
verdad, el origen, el todo, el Ser y la función didáctica.

En este escenario, en el que mythos y logos resultan campos complejos, 
conviene que dediquemos alguna reflexión a la sabiduría poética inscrita en el 
mito y de la cual se nutre el propio Hesíodo1. La sabiduría poética corresponde 
al momento en que los hombres instituyeron un suelo antropológico, un modo 
de habitar el mundo, una capa de su «ser en el mundo»2 como seres que buscan 
dar un significado humano a su suelo de instalación.

En los mitos queda plasmado el modo en que la conciencia mítica inaugura 
una trabazón entre las palabras y las cosas. Se trata de una organización de 
lo que los hombres ven y de cómo nombran lo que ven en una determinada 
configuración epocal. Momento mágico-religioso, en terminología griega, 
cuando los dioses son los que imponen las reglas a los hombres para instituir 
un topos común.

La clave de la conciencia mítica radica en construir poiéticamente un plexo 
de figuras bajo las cuales se puede subsumir lo particular. Tal es la función 
de los dioses, los Sempiternos Inmortales, y de los héroes, representaciones 
que resultan imprescindibles a la hora de hacer inteligible la lógica ambigua 
del mito que se contrapone a la lógica de la no contradicción, propia del 
posterior logos filosófico3. Son estas figuras las que condensan el sentido de 
esa conciencia mítica, al tiempo que sientan las bases de un topos de identidad 
compartida. Basta pensar en el poder aglutinante de lo que constituye el linaje 
hesiódico para comprender la función del mito como dación de sentido, como 
modo de nombrar el mundo4.

1	 M. Colombani, 2005, 2016.
2	 M. Heidegger, 1997.
3	 M. Detienne, 1986.
4	 M. J. Garreta y C. Bellelli, 1999.



234

María Cecilia Colombani

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

Hesíodo plantea dos linajes estructurales5, uno luminoso, diurno, 
encabezado por la figura de Zeus, quien aparece como garante de un orden 
trabajosamente instituido. El otro, nocturno o negativo, conducido por las 
figuras emparentadas con lo tenebroso y el khaos, como estado de indefinición. 
Las familias divinas, así como el linaje de los héroes, operan como el modelo-
patrón dentro del cual el hombre griego proyecta sus relaciones sociales, 
políticas, antropológicas, dentro del antropomorfismo que caracteriza al 
pensamiento mítico.

Es Teogonía, con la doble articulación del mito de aparición y del 
mito de soberanía, el poema que otorga el sentido que subsume una forma 
de mirar el mundo, de instalarse antropológicamente en él, de ‘inteligir’ 
preconceptualmente las relaciones entre los hombres, de los hombres con los 
dioses y de los hombres con la naturaleza.

El mito resulta una fuerza, un vector, un articulador, no solamente 
aglutinante de sentido, sino instituyente de la relación hombre-mundo. Los 
mitos son una respuesta, un ‘logos explicativo’, una especie de ‘filosofía 
popular’, tal como llama Gernet a la poesía sapiencial de la Grecia arcaica. Se 
trata de una sabiduría popular que opera como un magma de significaciones 
múltiples6. No hay experiencia humana sin este suelo. El mito constituye así 
la condición de posibilidad de una primera instalación-percepción de lo real, 
de un todo, holon.

Los mitos poseen cierta densidad ontológica en la medida en que son 
productores de un efecto de verdad sin el cual la experiencia es imposible; por 
eso son, además, topoi de saber-poder. Otorgan un conocimiento y un cierto 
poder a quienes los narran.

En este escenario de consideraciones, seguimos a Gernet en sus aportes 
antropológicos. Para comprender la distancia entre dioses y hombres debemos 

5	 Partiendo de la Teogonía de Hesíodo podemos distinguir dos series paralelas de génesis 
divina que pueden ser entendidas como los dos linajes, el nocturno y el luminoso, que 
organizan y clasifican a los dioses griegos, distribuyendo sus territorios específicos, sus 
campos de acción, sus valores, etc. Vamos a pensar al linaje como un operador discursivo 
que funciona distribuyendo los topoi mentales que instituyen las representaciones de lo 
Mismo y de lo Otro. El concepto de linaje constituye, a nuestro entender, la herramienta 
discursiva que permite definir los dos campos simbólicos y, al mismo tiempo, las divinidades 
que los pueblan.

6	 L. Gernet, 1981, p. 16.



235

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

reconocer que de los dioses se obtiene dos cosas: la idea de kosmos y la noción 
de Dike. En efecto, kosmos y Dike son las caras de una misma moneda, ya que 
la propia organización del universo obedece a justicia. Esta dación de sentido 
abre el topos de la divinidad. Solo desde esa instancia religiosa el mundo se 
articula en un plexo de relaciones conforme a legalidad, convirtiéndose en una 
unidad de sentido.

Allí están Homero y Hesíodo para sostener esa vigorosa mirada sobre lo 
real. Allí está Zeus para devolver una primera configuración pagana de la idea 
de «padre de todos los hombres y los dioses», epíteto que Hesíodo repite para 
reforzar su imagen de garante de la justicia. Se trata siempre de una justicia 
que desciende de los propios dioses y, por ende, resulta irrevocable. Allí está 
el poeta inspirado, imagen de un maestro de aletheia y allí está el poder y 
el saber cómo elementos complementarios de un sujeto privilegiado que la 
conciencia mítica reconoce como portavoz de una primera organización de 
sentido.

Nuestro recorrido está marcado por este horizonte en el que los mitos 
griegos constituyen una primera forma de nombrar el mundo. El hombre 
necesita otorgarle un sentido a todo lo que hace y el mito ocupa ese nicho de 
significación que articula la experiencia humana, es una bisagra instituyente 
de lo real. Sin mito no hay Grecia ya que la ha constituido existencialmente 
como su condición de posibilidad histórica. Sin mito no hay comunidad ni 
identidad organizada en torno al logos ancestral.

Los caracteres poéticos componen el primer lenguaje, así como la palabra 
mágico-religiosa funda el primer logos, la primera trabazón entre lo que se 
ve y lo que se nombra, tal como anticipamos. Ese lenguaje poético recoge la 
experiencia de la arkhé que tomamos en su acepción de fundamento, principio, 
origen y poder, mando, autoridad. El fundamento último de lo real descansa 
en los dioses; todo está pensado en términos de divinidad; los dioses son 
‘por necesidad’ el principio de lo real, por ello todos los fenómenos naturales 
encarnan una voluntad anímica.

Se trata de un mundo animado en el que el pensamiento mágico-religioso 
da cuenta de la legalidad interna de su orden. Para el hombre, la naturaleza es 
un ‘tú’ que interpela desde su vastedad, desde su multiplicidad y mutabilidad. 
He allí el mito como respuesta al pathos de la naturaleza y a la maravilla 
del hombre; esa maravilla que da cuenta de su no saber. De este modo, la 
respuesta humana frente a la admiración se articula en lenguaje poético.



236

María Cecilia Colombani

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

Por eso, quizás, nacimos poetas y lo seguimos siendo para conservar un 
albergue existencial, para seguir urdiendo una trama que no cesa de tejerse 
y que nos cobija. Por eso somos y hemos sido hacedores de mitos. Nuestra 
existencia debe entenderse desde una dimensión etho-mytho-poiética. El mito 
nos proporciona ethos, un modo de vida por nuestras capacidades poiéticas, 
de producción y creación.

Desde este modelo de instalación teórica abordaremos el vínculo hombre-
divinidad en lo que constituye el logos fundacional de nuestra historia de 
Occidente: el mito griego. 

Allí, en ese enclave donde la palabra poética se articula con el universo 
religioso, se impone releer el relato teogónico como logos explicativo. 
Constituye aquella palabra mágica-religiosa, en boca de un poeta inspirado, 
que da cuenta de lo primerísimo como imagen originaria que satisface una 
pregunta también originaria.

El mundo es tal como los dioses lo han dispuesto con un marcado sesgo 
antropomórfico y agonístico. Esta primera ‘religiosidad griega’ es, con la 
primera ‘poesía sapiencial’, un maridaje indisoluble entre el plano humano y 
el divino, reescrito de múltiples maneras por una polifonía de voces histórico-
culturales. Hesíodo constituye, en este escenario, el último testigo de una 
palabra dedicada a la alabanza del personaje real, siendo precisamente Zeus el 
que encarna esa figura. Pero es también Hesíodo quien inaugura otro tiempo 
de cara al nacimiento de la polis7.

2.	 La experiencia poética como modo de «ser en el mundo»
A partir de las consideraciones vertidas en el segmento anterior, partimos 
de la idea de que es difícil captar la importancia del hecho literario y del 
pensamiento filosófico por fuera de sus relaciones con la dimensión antropo-
religiosa. Poesía y filosofía son dos actividades emblemáticas de la Antigua 
Grecia y ambas son ententibles dentro de sus vínculos sociales. A partir de 
esta idea abordaremos cómo el lenguaje poético y el filosófico responden, 
desde sus estructuras particulares, a los vínculos que esos logoi guardan con 
su tiempo histórico y con la necesidad del ser humano de dar respuestas a sus 
interrogantes más originarios.

7	 O. Gigon, 1983.



237

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

Pensamiento y lenguaje son una unidad que es perceptible a partir de los 
medios de producción que los hicieron posibles como constructos sociales. 
Si el lenguaje de Homero señala lo verosímil, el logos hesiódico señala lo 
verdadero, alethes, dividiendo las aguas entre literatura y filosofía y mostrando 
un primer núcleo de interés filosófico en el pensador beocio.

Analicemos, pues, su preocupación por la verdad. Hesíodo es un maestro 
de aletheia porque ha recibido el legado de transmitir la verdad de parte de las 
Bienhabladas hijas de Zeus, las deliciosas Musas, nacidas de la unión de Zeus 
y Mnemosyne, la Virgen Memoria. Mnemosyne constituye esa omnisciencia 
de carácter adivinatorio que sabe lo que fue, lo que es y lo que será.

Las Musas son capaces de decir las cosas verdaderas, ta alethea, pero 
también las cosas falsas, ta pseudea, con apariencia de verdades. Son ellas 
las que le han otorgado a Hesíodo el don de la palabra cantada que debe ser 
transmitida a los varones mortales.

La preocupación hesiódica por la verdad, aletheia, y el origen, arkhé, el 
todo, el ser y la función didáctica, lo ubica como un antecedente fuerte de la 
especulación filosófica. Poesía y filosofía rozan sus territorios en el poeta de 
Ascra, al tiempo que el lenguaje poético y el filosófico intersectan sus objetos 
de problematización.

A partir de esta incorporación de Hesíodo al topos de un balbuceo 
filosófico, nos proponemos recorrer Trabajos y Días, su obra de corte más 
político-sociológico, para recuperar algunos tópicos por la preocupación por 
su tiempo histórico. Este gesto lo ubican en el topos de pensador clásico, 
de alguien que, más allá de las coordenadas espacio-temporales, nos sigue 
interpelando y con-vocando a nuevas relecturas y revisitas interpretativas.

3.	 Aportes ético-antropológicos a la relación cultura-trabajo
A partir de la ubicación de Hesíodo en ese punto bisagra entre la sabiduría 
poética y la preparación del pensamiento filosófico, de cara al advenimiento 
de la polis como hecho decisivo8, se nos impone recortar la figura del pensador 
de Ascra como un pensamiento liminal, en las fronteras entre la vieja sofía, 
de marcado sesgo mágico-religioso, y el nuevo saber emergente, de cuño 
secularizado.

8	 J. P. Vernant, 1976.



238

María Cecilia Colombani

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

En un primer momento, nos dedicaremos a reflexionar sobre las 
capacidades poiéticas del hombre, que Trabajos y Días recoge con maestría, 
ubicando al ser humano en un plexo de relaciones sociales que hacen del texto 
un logos de absoluta actualidad.

Brindaremos, a modo de introducción, algunas precisiones de carácter 
antropológico-filosófico para luego recorrer la palabra hesiódica y encontrar 
allí un intersticio para pensar la inquietud de Hesíodo por el hombre y su 
relación con el trabajo. Es, precisamente, el trabajo lo que aparece como pilar 
constitutivo de lo humano.

Siguiendo nuestro proyecto de incluir tales reflexiones, digamos que una de 
las notas características de lo humano como tal es la posibilidad de transformar 
la naturaleza. Se trata de aquello que distingue al hombre del animal, ya que 
para este la naturaleza constituye meramente una prolongación de sí. El animal 
está incrustado en la naturaleza9, fusionado con ella. La posibilidad de tomar 
distancia de lo natural equivale al movimiento antropológico por excelencia 
de distanciarse del objeto para problematizarlo, interrogarlo y transformarlo.

El universo humano es esa capacidad transformadora de lo natural, que 
tensiona la díada naturaleza-cultura. El hombre trasciende la naturaleza con su 
obra, ergon. Inscribe su hacer en una dimensión poiética, siguiendo la huella 
del verbo poieo, producir, y ubica al hombre en una dimensión etho-poiética. 
En efecto, con su acción sobre la naturaleza, se instala en un mundo humano. 
Despliega un ethos y en ese transformar lo natural se constituye como tal, 
humanizando su entorno natural, imprimiendo una marca antropológica. Una 
huella de sentido y un registro que solo puede ser definido desde la dimensión 
humana. El hombre es un hacedor de cultura, un tekhnites que trasciende el 
universo natural. La cultura es el producto de su hacer simbólico, de su capacidad 
de transformar el mero habitat para convertirlo en un topos humano, cargado 
de sentido, de valores y de signos, solo destinados a una apropiación cultural.

El hombre ocupa un lugar intermedio entre las bestias y los dioses porque 
es capaz de instalarse en el mundo desde ese lugar del sentido, resignificando 
el orden natural y humanizándolo. Así, la noción de mundo nunca implica algo 
territorial, de registro topológico-espacial, sino un concepto antropológico, de 
matriz significativa. El mundo está asociado al «ser en el mundo»10. Constituye 

9	 M. Scheler, 1972.
10	 M. Heidegger, 1997.



239

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

el albergue existencial y explicita la relación del hombre con la naturaleza 
como primer enclave antropológico.

El propio término ‘cultura’ resulta ilustrativo al respecto. Su parentesco 
con el verbo colo, ‘cultivar’, y el adjetivo cultus, abre el horizonte de una 
metáfora del cultivo. Transformar lo salvaje, incultus, a través de la mano del 
hombre en un suelo cultivado, se inscribe en la misma configuración semántica 
del término. La tensión entre lo salvaje y lo cultivado, lo cultus y lo incultus, 
se aloja en la base de toda consideración antropológica.

Una segunda consideración que subyace al universo cultural es la 
relación del hombre con los otros, con sus pares antropológicos, con aquellos 
con quienes se constituye una comunidad humana. En efecto, el hombre no 
solo tiene conciencia de sí, sino también del otro como par, sabiendo que su 
ser en el mundo implica también un ser en relación. El hombre se constituye 
en relación con los otros, atravesado por un universo simbólico de valores, 
comportamientos e instituciones que regulan las relaciones interpersonales. 
La noción de kosmos implica un universo ordenado, atravesado por cierta 
legalidad que permite las relaciones entre los hombres, con la naturaleza y con 
los dioses. De allí que el horizonte del verbo kosmeo, ‘arreglar’, ‘embellecer’, 
‘dar forma’, contribuya a inteligir en qué medida la idea de orden conlleva la 
idea de armonía, legalidad y justicia.

De este modo, la tensión entre lo ordenado y lo desordenado es otro 
enclave de consideración antropológica, en la medida en que dicha tensión 
vehiculiza o no la instalación en un kosmos humano.

Finalmente, una tercera consideración que subyace al universo cultural 
es la relación del hombre con los dioses. El hombre es el único ser capaz de 
problematizar el topos de la divinidad y actuar en conformidad. Los dioses 
constituyen la experiencia áltera que territorializa a los varones mortales en el 
marco de la finitud. De este modo, se extiende el universo humano a un topos 
otro que abre la brecha entre lo profano y lo sagrado, entre los mortales y los 
Athanatoi.

Recogiendo las relaciones propuestas, hemos puesto al hombre en una 
triple vinculación en cuanto a su propia constitución como ser humano: una 
primera relación con la naturaleza para captar su capacidad transformadora, 
que abre el territorio del trabajo; una segunda relación con los hombres, para 
captar su dimensión intersubjetiva, condición de posibilidad de institución 



240

María Cecilia Colombani

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

de un mundo habitable, y una tercera relación con los dioses para captar su 
capacidad de trascendencia y descubrir el fondo religioso de su instalación 
como varón mortal, tal como aparece en la antropología hesiódica.

Son estos tres enclaves los que constituyen una trama cultural que no cesa 
de transformarse. Se trata de una urdimbre renovada que sostiene al hombre 
en esa dimensión etho-poiética.

Hasta aquí nuestra propuesta de abordar la obra de Hesíodo desde este 
fondo de consideraciones antropológicas.

4.	 El trabajo como operador cultural
Luego del apartado anterior, nos proponemos abordar la problemática del 
trabajo en Hesíodo. Se trata de una inquietud fundamental del pensador 
de Ascra, por su asociación con la virtud. Proponemos hacerlo respetando 
los mismos tres ejes que sostuvieron argumentativamente las reflexiones 
precedentes.

En primer lugar, recogemos las nociones vertidas en el planteo general 
para revisitar el texto hesiódico.

Recuperemos la dimensión del trabajo como aquello que genera la 
instalación del hombre en el mundo. El trabajo es un hecho de cultura y abre 
la doble instalación ética y poiética. Hay un ergon, una obra, fruto del trabajo, 
y un ethos, un estilo de vida, que vehiculiza y obsesiona a Hesíodo en su 
función didáctica.

Es ese estilo productivo y activo el que Hesíodo reclama a su hermano 
Perses, cuando lo invita a abandonar una actitud frente a la vida que no conduce 
a la abundancia. Esa abundancia que aporta el grano de la fecunda Deméter. 
Perses se ha refugiado en la mezquindad, propia de quien ha querido sacar 
ventajas de un pleito que los ha tenido como protagonistas. Así lo advierte 
Hesíodo en las primeras recomendaciones a su hermano, al tiempo que decide 
ponerlo en aviso de unas cuantas verdades:

¡Oh, Perses!, grábate tú esto en el corazón y que la Eris gustosa del mal no aparte 
tu voluntad del trabajo, preocupado por acechar los pleitos del ágora; pues poco 
le dura el interés por litigios y las reuniones públicas a aquel en cuya casa no se 
encuentras en abundancia el sazonado sustento, el grano de Deméter, que la tierra 
produce. Cuando te hayas provisto bien de él, entonces sí que puedes suscitar 
querellas y pleitos sobre haciendas ajenas11.

11	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 123.



241

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

El trabajo es aquella actividad que antecede a cualquier otra porque es 
la que permite satisfacer las necesidades primarias. Solo luego del negotium, 
que el trabajo supone, el hombre puede dedicarse a otras cuestiones. El trabajo 
se instala así en la base misma de la cuestión antropológica, en tanto provee 
dicha satisfacción.

En segundo lugar, el trabajo es aquello firme y seguro que conjura el 
peligro del hambre, que debe ser interpretado como la peor desgracia. Se trata 
de una calamidad no solo por las necesidades que acarrea, sino por el enfado que 
provoca en la divinidad. En efecto, los dioses han dispuesto el trabajo para los 
mortales; de allí que su transgresión provoque el alejamiento de la divinidad. 
Así, la distancia frente a los dioses, su falta de reconocimiento y protección, es 
uno de los rasgos dominantes de la angustia de los hombres, sobre todo porque 
la divinidad constituye un topos tranquilizador. La divinidad se yergue como 
un fondo de protección que subsana la desnudez antropológica. Es esta, sin 
lugar a dudas, una relación que también debe considerarse en la base de toda 
instalación antropológica.

El hombre antiguo vive en un kosmos que no puede prescindir de la 
divinidad. La recomendación retorna una y mil veces:

Ahora bien, tú recuerda siempre nuestro encargo y trabaja, Perses, estirpe de 
dioses, para que te aborrezca el Hambre y te quiera la venerable Deméter de 
hermosa corona y llene de alimento tu cabaña; pues el hambre siempre acompaña 
al holgazán. Los dioses y los hombres se indignan contra el que vive sin hacer 
nada, semejante en carácter a los zánganos sin aguijón, que consumen el esfuerzo 
de las abejas comiendo sin trabajar12.

En realidad, son dos frentes a considerar: el repudio de los dioses y el de 
los otros hombres. Aludimos en el marco introductorio al abanico de relaciones 
que sostiene un hombre como ser cultural, y, en ese sentido, hombres y dioses 
son las llaves de la consolidación de un kosmos humano, indisociable del 
orden divino.

No obstante, es sobre todo la fractura de ese topos tranquilizador el 
elemento amenazante por excelencia. Esto se debe a la percepción del hombre 
griego antiguo de que, por detrás del khaos aparente, los dioses guardan y 
protegen un cierto orden. Así lo refiere Hesíodo cuando advierte que las 
riquezas no deben robarse,

12	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 140.



242

María Cecilia Colombani

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

pues si alguien con sus propias manos quita a la fuerza una gran fortuna o 
la roba con su lengua como a menudo sucede ―cuando el deseo de lucro hace 
perder la cabeza a los hombres y la falta de escrúpulos oprime la honradez―, 
rápidamente le debilitan los dioses y arruinan la casa de un hombre semejante, 
de modo que poco tiempo dura la dicha13.

La amenaza se cierne sobre una estructura antropológica fundacional: el 
oikos. Se trata del topos primario de sosiego e instalación cultural. De allí las 
abundantes recomendaciones del propio Hesíodo en torno a la construcción de 
la casa y a la dedicación que implica.

El trabajo, por lo tanto, tiene una triple dirección: hacia uno mismo, 
por la dignidad que implica; hacia los demás, por la posibilidad de construir 
una comunidad; y hacia los dioses. En definitiva, en el primer caso evita el 
hambre, en el segundo, los pleitos con los vecinos, y, en el tercero, la cólera 
de los dioses.

El trabajo acerca a la virtud y a la justicia, de allí que ocupe en la obra 
hesiódica un papel dominante. La relación entre dike, areté y ergon es 
insoslayable, tanto en el universo hesiódico como en todo marco antropológico 
que sostenga la constitución del sujeto moral. Podemos decir que se trata de 
una relación estructural cuyos términos se autoimplican. El trabajo conduce a 
la virtud y a la justicia y esta, a su vez, es el doblete del trabajo. El proemio al 
calendario del labrador anticipa su importancia cuando advierte:

Trabaja, ¡necio Perses!, en las faenas que para los hombres determinaron los 
dioses, a fin de que nunca en compañía de tus hijos y tu mujer con el corazón 
angustiado busques sustento entre los vecinos y éstos no te hagan caso; pues de 
momento recibirás dos y hasta tres veces; pero si todavía les sigues molestando, 
no lograrás nada, sino que hablarás mucho en vano e inútil será un campo de 
palabras14.

Los versos refuerzan el universo intersubjetivo al que nos hemos referido. 
El trabajo regula las relaciones entre los hombres distribuyendo equitativamente 
lo que es de cada uno, evitando excesos o abusos. Son los excesos los que 
conducen al conflicto entre los pares y la consecuente soberanía de la eris 
perversa en la comunidad. 

Al mismo tiempo, el trabajo abre el campo de la dignidad pues produce 
autonomía al favorecer el autoabastecimiento; no es digno de un hombre 

13	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 141.
14	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 144.



243

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

depender de los favores de otro. En esta línea, Hesíodo recomienda a Perses 
pagar sus deudas y defenderse del hambre como signo de dignidad humana. 
Lo hace sabiendo que su hermano parece preferir los pleitos en el agorá y la 
connivencia con los reyes devoradores de dones, los dorophagoi.

La ira de los dioses no solo puede desatarse por conductas atenientes 
al trabajo. Toda acción injusta, que aparta de la excelencia, es castigada a 
fin de marcarle al hombre su camino. El camino hacia la arete es arduo y 
dificultoso. Sabemos que la relación hombre-divinidad inaugura una imagen 
de conducción, emparentada con una imagen del camino15. Los dioses 
conducen a los mortales por la senda que difícilmente solos alcanzarían. Esa 
función retorna en la constitución subjetiva como varón prudente. El hombre 
se constituye como tal al interior de esas dos imágenes, tensionando el topos 
humano y el divino en una relación siempre disimétrica. En efecto, es la 
divinidad la que ostenta siempre el poder de la recta conducción. El camino es 
arquitectura divina y merece respeto y reconocimiento.

Así, tres cuestiones son capitales en la relación hombre-divinidad: 
el recto actuar, el velar por los dioses y el reconocimiento del trabajo por 
ser decisión de los dioses. Asimismo, se abre el panorama de un modelo de 
conducta territorializado en el topos de la vergüenza para los varones mortales 
que transgreden el recto obrar.

El primer horizonte puede rastrearse entre los versos 328-335:
Igualmente, el que maltrata a un suplicante o a su huésped, o sube al lecho de 
su hermano (para unirse ocultamente con su esposa incurriendo en falta), o 
insensatamente causa daño a los hijos huérfanos de aquél, y el que insulta a su 
padre anciano, ya en el funesto umbral de la vejez, dirigiéndose a él con duras 
palabras, sobre éste ciertamente descarga el mismo Zeus su ira y al final en pago 
por sus injustas acciones le impone un duro castigo. Pero tú aparta por completo 
tu espíritu de estos delitos16.

El delito radica en el no reconocimiento del otro, en desconocer su 
humanidad, su lugar y el límite que el otro representa, sea hijo, hermano, padre 
o vecino. Ese desconocimiento se inscribe en la hybris, el límite existencial 
que el otro supone como par antropológico. 

15	 Utilizamos estas dos imágenes como herramientas interpretativas que permiten visualizar el 
texto, a nuestro criterio, de manera potente.

16	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 142.



244

María Cecilia Colombani

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

El segundo horizonte, vinculado a la divinidad, puede rastrearse entre los 
versos 337-342:

Con pureza y santidad, en la medida de tus posibilidades, haz sacrificios a 
los dioses inmortales y quemar en su honor espléndidos muslos; otras veces 
concíliatelos con libaciones y ofrendas, cuando te vayas a la cama y cuando salga 
la sagrada luz del día, para que te conservan propicio su corazón y su espíritu y 
puedas comprar la hacienda de otros, no otro la tuya17.

La recomendación se inscribe también en la tensión hybris-sophrosyne, 
por cuanto el reconocimiento de la divinidad es propio del hombre mesurado. 
Todo acto de hybris implica un modo de transgresión y de subversión de un 
orden instituido. El reconocimiento de la divinidad es benéfico para el ser 
humano y le da una familiaridad conciliatoria con los Inmortales.

Es en esa relación primordial que se funda la mayor de las virtudes: la 
observancia a los dioses como modo de constitución del hombre que aleja de 
sí la temible impiedad. La impiedad aparecería, desde este horizonte, como el 
acto de hybris por excelencia, en la medida en que supone una desmesura, un 
exceso, un salirse de la órbita humana, siempre tensionada frente a la divina.

El tercer horizonte referido al trabajo como decisión divina ya ha sido 
comentado y reviste una importancia capital en el escenario que Hesíodo 
despliega desde su intención didáctica.

El extenso apartado de Trabajos y Días dedicado a las actividades 
correspondientes a cada estación del año da cuenta de la preocupación por el 
trabajo que anuda su problemática a la legalidad cósmica. Nunca olvidamos 
que el fondo de resonancia es de carácter sagrado y cíclico. El trabajo se 
cumple en conformidad con la regularidad del universo, que le dona sentido y 
lo legitima como actividad socio-religiosa.

Los trabajos de otoño, de invierno, de primavera y de verano, con sus 
consejos, peculiaridades estacionales y recomendaciones prácticas, hablan 
de continuum. En efecto, el trabajo no constituye una actividad esporádica y 
aislada, es un ethos, una actividad sostenida que garantiza virtud, armonía y 
riqueza durante toda la vida.

La actividad atraviesa la totalidad del bios, ya que a través de toda la 
existencia se construye un varón justo y prudente. Se trata de una intuición que 

17	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 142.



245

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

más tarde la filosofía habrá de sistematizar. Las actividades que contribuyen 
a forjar un determinado tipo de hombre nunca pueden ser discontinuas o 
esporádicas. La vida es un holon, un todo.

El trabajo tampoco constituye una actividad ingenua, que no exija 
consideración, organización meditada, racionalidad ni preocupaciones. Dice 
Hesíodo al respecto:

En primer lugar, procúrate casa, mujer y buey de labor (–la mujer comprada, no 
desposada, para que también vaya detrás de los bueyes–). Fabrícate en casa todos 
los utensilios necesarios, no sea que los pidas a otro, aquél te los niegue, y tú te 
encuentres sin medios en tanto que se pasa la estación y se pierde la labor. No lo 
dejes para mañana ni para pasado mañana; pues el negligente no llena su granero 
ni tampoco el moroso. El cuidado favorece la labor; y el holgazán siempre está 
luchando con la ruina18.

Versos ilustrativos de más de un concepto analizado en el presente trabajo. 
Hesíodo recomienda estratégicamente la casa en primer lugar. Un oikos, con 
la complejidad que ello entraña. Se trata del topos primario que posibilita una 
instalación antropológica. El hombre inicia su construcción como tal a partir 
de la propia significación del hogar como microcosmos.

En segundo lugar, nombra a la mujer. Pandora, la primera novia de 
Occidente, retratada en el mito ancestral, ha resultado un castigo, pero ha 
fundado, al mismo tiempo, el modelo de la necesidad humana de la unión 
entre los sexos, ya sea para procrear, ya para compartir labores. La casa y la 
unión con la mujer son dos hitos en la configuración antropológica, porque 
dan cuenta de la necesidad de albergue y de unión.

Figura paradojal de Pandora que se repite en Teogonía y Trabajos y Días, 
exhibiendo la intrínseca ambigüedad de esa mujer-castigo que funda el genos 
de las mujeres. Ha sido la insolencia de Prometeo la que ha desatado la ira de 
Zeus y la creación de Pandora como artificio-castigo.

El resto de los versos vuelven a binarizar a los sujetos en torno al eje del 
trabajo: unos resultan virtuosos, cuidadosos, laboriosos, precavidos, prudentes 
y sensatos; otros no virtuosos, holgazanes, negligentes, dependientes y 
abusadores. El trabajo es siempre la oportunidad para una vida en relación 
que puede ser saludable o no, conflictiva o no.

18	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 144-145.



246

María Cecilia Colombani

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

No solo a los dioses les desagrada la holgazanería, al vecino también. 
Hesíodo lo marca claramente cuando advierte: «En la abundancia llegarás a la 
blanca primavera sin necesidad de mirar a otros; sino que otro hombre tendrá 
necesidad de ti»19.

En este sentido, el trabajo no solo impacta en ese topos antropológico que 
supone la relación con los otros, sino que, por ese mismo motivo, adquiere 
una dimensión social. La comunidad toda ostenta distintas posibilidades de 
realización según las actitudes que los hombres tomen en relación con el 
trabajo (armonía, conflicto, pleitos, solidaridad, reciprocidad, etc.). De allí 
surge la necesidad del cuidado, de la atención, epimeleia. La recomendación 
hesiódica, volcada en consejos y advertencias, invita a un hacerse cargo, a un 
tomar para sí y ocuparse responsablemente de la propia tarea. Se trata de la 
gesta instituyente de la subjetividad. Hesíodo recomienda al respecto:

Suplica a Zeus Ctonio y a la santa Deméter que, al madurar, hinchen el grano 
sagrado de Deméter, cuando inicies las primeras tareas de la labranza y con el 
puño de la mancera en la mano piques con el aguijón el lomo de los bueyes, 
que arrastran la clavija del yugo… pues una organización es lo mejor para los 
hombres mortales y una mala organización lo peor20.

Por supuesto que la primera organización es la invocación a la divinidad 
como modo de asegurar el éxito de la misma, reconociendo, una vez más, la 
disimetría ontológica entre mortales e Inmortales.

Así, el trabajo se articula en una doble relación: un eje horizontal, que 
involucra a los otros hombres y un eje vertical, con los dioses. Entonces, «las 
espigas se inclinarán con fuerza hacia el suelo si luego el mismo Olímpico 
concede una buena maduración»21. 

La divinidad es la condición de posibilidad de la actividad laboral. Como 
cada actividad, cada institución y cada valor que se sostiene en el kosmos 
humano, son los dioses los que con su concurso lo legitiman y lo posibilitan.

Insistimos en la dimensión realizadora de la divinidad. Los dioses 
‘realizan’, en la línea semántica del verbo kraino, realizar acabadamente. Es 
a partir de allí que el orden y la justicia garantizan el kosmos. Ser, orden y 
justicia. Tres elementos sin los cuales no hay nada.

19	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 148.
20	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 148.
21	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 148.



247

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

No obstante, en ese mismo escenario que dibuja un marco antropológico, 
conocemos nuestra limitación humana para inteligir los designios de tal 
realización. Hesíodo no lo olvida y reconoce lo insondable de la voluntad 
divina: «Distinta es en cada ocasión la voluntad de Zeus portador de la égida, 
y difícil para los hombres mortales conocerla»22.

Como podemos observar, el discurso de Hesíodo, de marcado matiz 
didáctico, plasmado en recomendaciones y consejos, pone al trabajo en un 
espacio sobrecargado de valoraciones. A su vez, el trabajo constituye la bisagra 
territorializante y desterritorializante que marca las fronteras entre lo Mismo 
y lo Otro en materia antropológica. Retorna la tensión que introdujéramos 
en nuestro proyecto de trabajo. Algunos hombres quedan territorializados en 
el topos del trabajo y, por ende, de la arete. De este modo constituyen lo 
que antropológicamente define el campo de la Mismidad, de lo semejante y 
homogéneo, de lo aceptable y deseable socialmente. Otros, en cambio, quedan 
inscritos en el topos de la holgazanería y la improductividad. Son los que 
constituyen el campo negativizado de la Otredad, de lo heterogéneo y lo 
diferente. Son aquellos que transgreden el paradigma del trabajo como factor 
de la cohesión social. Una de sus caracterizaciones aparece en los siguientes 
términos:

El holgazán, aferrado a una vana esperanza y falto de sustento, se lanza continuos 
reproches en su corazón. No es buena la esperanza que acompaña al pobre que 
sentado en la tertulia no tiene bastante alimento23.

El otro hombre, en cambio, conoce las dulzuras de la buena reputación, 
del buen nombre y el honor. La conclusión del poema es elocuente al respecto:

Obra de este modo y evita la terrible reputación de los mortales; pues la mala 
reputación es ligera y muy fácil de levantar, pero dura de soportar, y es casi 
imposible quitársela de encima. Ninguna reputación desaparece totalmente si 
mucha gente la corre de boca en boca. Sin duda que también ella es un dios24.

Hasta ahora podemos ver que el trabajo guarda una relación ascendente 
con la divinidad y que por detrás de él se alza un escenario mágico-religioso. 
En este sentido, hay, por supuesto, días favorables y desfavorables para 
emprender las distintas actividades.

22	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 149.
23	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 149.
24	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 163.



248

María Cecilia Colombani

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

El calendario del labrador no hace sino enfatizar el carácter sagrado del 
trabajo, al tiempo que refuerza la atención y las consideraciones en torno a él. 
Esa vigilancia determina el éxito en las tareas, erga.

Hay, por último, una nueva relación que queremos analizar y que se 
enmarca, también, en un horizonte antropológico: la relación entre el trabajo 
y la felicidad. El trabajo es teleológico y su telos es la felicidad como bien 
último. Se trata de una felicidad que se emparenta con la tranquilidad de 
tener el sustento, alejando la sombra de la ruina y del hambre como funesta 
calamidad. Así lo expresa Hesíodo cuando afirma: «Feliz y dichoso el que, 
conociendo todas estas propiedades de los días, trabaja sin ofender a los 
Inmortales, consultando las aves y evitando transgresiones»25.

Hesíodo aparece una vez más, en una clara función didáctica, como un 
propagador de verdades, al que lo habilita su sabiduría práctica.

Trabajos y Días no solo exhibe la tensión Hesíodo-Perses, linealmente 
inscrita en un asunto histórico-biográfico, sino que el pensador ofrece un 
perfecto conocimiento del mundo campesino, un catálogo de los mejores 
consejos de cómo encaminar la conducta social en aras de la felicidad, 
eudaimonia, y de la justicia con vistas a una convivencia armónica entre 
los hombres, entre los hombres y la naturaleza y entre los hombres y los 
dioses.

Naturaleza, hombres y dioses. El universo antropológico está sostenido 
por los tres núcleos y, como un eje transversal, el trabajo mediatiza la relación 
e impacta en la condición antropológica. El trabajo está emparentado con 
el límite de los hombres que reconocen no solo su finitud, sino también, su 
precariedad existencial. Ser hombre significa tener que trabajar. Zeus así lo ha 
dispuesto: «Y es que oculto tienen los dioses el sustento a los hombres; pues 
de otro modo fácilmente trabajarías un solo día y tendrías para un año sin 
ocuparte en nada»26.

De este modo, el trabajo aparece vinculado a cierta carencia de los varones 
mortales, en un plano de sesgo negativo, pero, al mismo tiempo, se emparenta 
con aspectos antropológicos de registro positivo, ya que resulta el más feliz de 
los caminos para convertirse en un hombre prudente.

25	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 167.
26	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 125.



249

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

Hesíodo se lo recomienda a su hermano a propósito del calendario de la 
navegación, pero la frase recoge el espíritu de la totalidad de la obra: «Guarda 
las proporciones; la medida en todo es lo mejor»27. Esa es, sin duda, la mayor 
recomendación ya que presupone la racionalidad como modo de actuar y 
conducirse en la vida conforme a medida.

5.	 Conclusiones
En el presente trabajo nos hemos propuesto reflexionar sobre la obra de 
Hesíodo a través del rastreo de elementos antropológicos. El enfoque implica 
leer en Hesíodo el trazo de un marco antropológico-social que define la tensión 
entre lo Mismo y lo Otro, lo deseable y lo no deseable en materia ética. Lo 
aceptable y lo no aceptable en el escenario de la constitución de la aldea como 
cuerpo social.

Hemos intentado encontrar en Hesíodo un maestro que delinea con el 
lápiz del linaje los dos grandes topoi: el del hombre prudente y el de aquel que 
no se ajusta a las normas del trabajo y de la excelencia. Con ese mismo trazo, 
dibuja el escenario en el que se juega la relación entre las palabras y las cosas 
de un determinado contexto epocal.

En esta línea interpretativa, comenzamos nuestro trabajo indagando 
el pensamiento mítico. En ese orden, el mito obedece a ciertas reglas de 
formación discursiva28 que no pueden leerse por fuera de su propio medio de 
producción. 

El mito resulta entonces un logos explicativo cuya arquitectura discursiva 
responde al modelo de pensamiento que traba la relación entre lo que ve y lo 
que nombra una determinada sociedad.

El mito constituye ese territorio que opera como soporte conceptual que 
posibilita establecer las líneas de coherencia y de sentido entre las distintas 
manifestaciones de orden intelectual, económicas, artísticas, sociales y 
políticas de una determinada época.

Creemos que Hesíodo opera, en este marco, como una novedad en relación 
con la tradición épica. Constituye el último testigo de un tipo de palabra de 
alabanza llamada a desaparecer. Allí, en ese enclave liminal, es una novedad. 

27	 A. Pérez Jiménez, 2000, p. 158.
28	 M. Foucault, 1983.



250

María Cecilia Colombani

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

Su pensamiento cohesiona una dispersión de logoi, de saberes, de un conjunto 
de enunciados heterogéneos. Ese conglomerado alcanza en Hesíodo un cierto 
grado de coherencia y organización, constituyendo un dominio de saber más 
o menos diferenciado del corpus anterior y dotado de una cierta autonomía.

A la luz de estas consideraciones nos propusimos pensar el papel y el 
valor del trabajo y sus múltiples conexiones en Trabajos y Días. Lo hicimos a 
la luz de la preocupación hesiódica por la constitución del hombre atravesado 
por la sophrosyne.

Asimismo, tratamos de mostrar cómo, a propósito de dicho perfil, se puede 
abordar un modelo antropológico presente en Hesíodo. En este sentido, la 
dimensión didáctica que lo caracteriza se articula con una dimensión política. 
Desde este lugar, su palabra es un modo de resistencia política en tanto efecto 
productor de alguna transformación. Entendemos lo político como el juego de 
fuerzas capaz de producir algún cambio, ya sea en el sujeto o en lo social. La 
transformación se articula en proyecto didáctico, ya que solo la educación es 
el instrumento eficaz para garantizar la constitución de un modelo de hombre 
apegado al trabajo, a la virtud y a la justicia como unidad funcional.

La transformación no es otra que aquella sociedad basada en esos valores, 
lo cual constituye el telos último del pensador beocio.

La idea de una sociedad más justa es su desvelo. Una sociedad alejada 
de la corrupción y el peligro que constituyen los reyes devoradores de dones. 
Ese ideal parece consolidarse a través del modelo antropológico que hemos 
intentado rastrear en el presente trabajo. Hesíodo enfrenta permanentemente 
dos especies de realidades, sean hombres, palabras, intenciones, ciudades o 
prácticas. 

Para que su palabra como logos de denuncia y resistencia se inscriba 
en algún horizonte de transformación es necesario restituir los estatutos del 
trabajo y de la excelencia como condiciones de posibilidad de un mundo 
habitable.

Su preocupación antropológica, tal como intentamos plasmar, se funda en 
el proyecto ético-político-educativo de una sociedad mejor. Por eso Hesíodo 
es un clásico. Por eso su voz, aquel bellísimo legado de las Musas de la 
Pieria, nos interpela contemporáneamente para que alguna transformación 
sea posible en nuestro propio paisaje antropológico. Por eso su preocupación 
por el trabajo y la justicia son nuestras propias inquietudes como existentes 



251

Repercusiones contemporáneas de los clásicos. Hesíodo y la 
interpelación de un tiempo histórico

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 231-251, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII698

humanos. Por eso su inquietud es nuestra propia inquietud, aquella que ancla 
en hacer de la vida algo para ser honrado29.

Bibliografía
Colombani, María Cecilia, Hesíodo. Una introducción crítica, Buenos Aires, 

Santiago Arcos, 2005. 

---, Hesíodo. Discurso y Linaje. Una aproximación arqueológica, Mar del 
Plata, Editorial Universitaria de Mar del Plata, 2016.

Detienne, Marcel, Los maestros de verdad en la Grecia Arcaica, Madrid, 
Taurus, 1986.

Foucault, Michel, Las palabras y las cosas, México, Siglo XXI, 1964.

---, El orden del discurso, Barcelona, Tusquets, 1983.

Garreta, Mariano Juan y Cristina Bellelli, La trama cultural. Textos de 
Antropología. Buenos Aires, Caligraf, 1999.

Gigon, Olof, Los orígenes de la filosofía griega, Gredos, Buenos Aires, 1983.

Gernet, Louis, Antropología de la Grecia Antigua, Madrid, Taurus, 1981.

Heidegger, Martin, Ser y tiempo, Santiago de Chile, Editorial Universitaria, 
1997.

Hesíodo, Teogonía, Trabajos y Días. Edición bilingüe, Lucía Liñares (introd., 
trad. y notas), Buenos Aires, Losada, 2005.

Pérez Jiménez, Aurelio, «Introducción general» en Hesíodo.  Obras y 
fragmentos Teogonía, Trabajos y Días y Escudo de Heracles, Gredos, 
Barcelona, 2000.

Scheler, Max, El puesto del hombre en el cosmos, Buenos Aires, Losada, 
1972.

Vernant, Jean Pierre, Los orígenes del pensamiento griego, Buenos Aires, 
EUDEBA, 1976.

29	 M. Colombani, 2016.





253
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Colonization and the history of writing: Phoenicians, Greeks 
and the emergence of Paleo-Hispanic semi-syllabaries

Juan Luis García Alonso
Universidad de Salamanca

jlga@usal.es
ORCID: 0000-0001-5009-1834

Fecha de recepción: 28-6-2024
Fecha de aceptación: 16-10-2024

Resumen
En este artículo haremos un análisis comparado de la adaptación del abjad 
fenicio, por un lado, en la Grecia arcaica, donde daría origen a la familia 
de alfabetos griegos a partir muy probablemente de un antepasado común, 
y por otro, en la península ibérica poco tiempo después, donde inspiraría 
el nacimiento del conjunto de sistemas de escritura que denominamos hoy 
semisilabarios paleohispánicos. A lo largo de las últimas décadas se ha 
discutido la posibilidad de que la adaptación paleohispánica sufriese algún 
tipo de interferencia griega, algo que, a lo largo del artículo se reconsiderará, 
comparando con detalle ambos procesos, con la intención de demostrar algún 
tipo de interferencia o descartarla.

Palabras clave: Abjad fenicio, alfabetos griegos, semisilabarios 
paleohispánicos, historia de la escritura, Hispania antigua, colonización, 
fenicios, griegos, iberos, celtíberos, tartesio-turdetanos, vascónico



254

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Abstract
In this article we will make a comparative analysis of the adaptation of the 
Phoenician abjad on the one hand in archaic Greece, where it would give rise 
to the family of Greek alphabets, most probably from a common ancestor, 
and, on the other hand, in the iberian peninsula shortly afterwards, where it 
would inspire the birth of the set of writing systems that we now call Palaeo-
Hispanic semi-syllabaries. Over the last few decades, the possibility that the 
Palaeo-Hispanic adaptation suffered some kind of Greek interference has 
been discussed, something which, throughout the article, will be reconsidered, 
comparing in detail both processes, with the intention of either demonstrating 
some kind of interference or ruling it out. 

Keywords: Phoenician abjad, Greek alphabets, Paleo-Hispanic semi-
syllabaries, history of writing, colonisation, Ancient Hispania, Phoenicians, 
Greeks, Iberians, Celtiberians, Tartesso-Turdetanians, Vasconic

1.	 Introducción: colonización, lengua y escritura
Salvando las profundas y evidentes distancias, creo que las consecuencias 
directas e indirectas de la llegada de los españoles a las Américas a finales 
del s. XV y de su presencia e influencia profunda en este continente hasta la 
independencia de las jóvenes repúblicas en el s. XIX (y más indirectamente 
incluso hasta el día de hoy) podría compararse con otros procesos de interacción 
entre pueblos nativos y visitantes de allende los mares, como, por ejemplo, los 
que trajeron a las costas levantinas españolas, a comienzos del primer milenio 
antes de Cristo, a pueblos del otro extremo del Mediterráneo.

Un ejemplo claro es el de los fenicios o los griegos, y, unos siglos más 
tarde, el de los mismos romanos. Los romanos, de hecho, trajeron a España 
su lengua, la lengua que, modificada profundamente, por supuesto, se sigue 
hablando aquí (junto con el catalán, en sus distintas variedades, o el gallego, 
también romances, aparte de otras minoritarias sin rango hoy de lenguas 
cooficiales), además de en las Américas (con el caso gemelo del portugués).

El mismo nombre de España, por cierto, es una evidente evolución de 
Hispania, el nombre que los conquistadores y colonizadores dieron al conjunto 
de la Península Ibérica. Pero este último nombre geográfico muestra asimismo 
la presencia e influencia griegas: es una derivación de Iberia (Ἰβηρία), que es 



255

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

como los griegos llamaron al país del río Ebro (Ἴβηρ), pues fue esa zona del 
nordeste peninsular la que mejor y antes conocieron.

Hispania, por su parte, parece ser una adaptación latina del nombre 
semítico que los fenicios dieron al país. La etimología propuesta para este 
nombre más convincente es la de Cunchillos y Zamora1 que reconstruye un 
fenicio *I-span-ya, «isla/costa de los forjadores (de metales)», algo congruente 
con el hecho histórico de que el contacto de los fenicios con la región tartésica 
del valle del Guadalquivir está precisamente relacionado con la intensa 
actividad minera y metalúrgica de la comarca.

El contacto de pueblos, ya se produzca de modo pacífico o violento, ya 
sea con fines comerciales o con intenciones de conquista, implica siempre 
un contacto de lenguas y culturas. Una mínima dosis de respeto mutuo es 
una condición necesaria para que no tenga lugar, de modo inmediato, la 
eliminación de las lenguas o culturas indígenas como consecuencia de la 
presión del pueblo dominante sobre el dominado. De las lenguas habladas 
en la Península Ibérica a comienzos del primer milenio antes de Cristo sólo 
sabemos algo, paradójicamente, gracias a textos escritos en sistemas de 
escritura que traían los forasteros. La población local no conocía la escritura 
previamente a la llegada de estos.

De todas las lenguas habladas en Hispania en esos momentos, de las 
que tenemos alguna noticia gracias a que conservamos textos escritos en 
diferentes sistemas de escritura, todos ellos de origen foráneo (cerca de tres 
mil inscripciones), solamente ha sobrevivido hasta hoy la lengua vasca o 
euskera2.

Todas las demás lenguas indígenas de la Hispania antigua han desaparecido, 
como consecuencia directa de la llegada a sus costas de aquellos forasteros 
que trajo el mar. No obstante, lo poco o mucho que sabemos de esas lenguas 

1	 J. L. Cunchillos y J. A. Zamora, 1997, pp. 141-154.
2	 El euskera lo hablan actualmente 800.000 personas de un lado y de otro de la frontera 

hispano-francesa occidental. El vasco, o una lengua muy cercana, sólo lo tenemos 
atestiguado en época antigua en un texto de cuatro breves líneas: la mano de Irulegui (ver 
Aiestarán et alii, 2023), hallada a pocos kilómetros de Pamplona en 2022, que usaba un 
sistema de escritura de origen fenicio, en último término. Además conocemos un importante 
número de teónimos, topónimos y antropónimos en epigrafía latina o en textos de diferente 
naturaleza, grecolatinos o luego ya medievales. El vasco o euskera es la única lengua no 
indoeuropea hoy en su contexto regional (ver J. L. García Alonso, 2018).



256

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

es, paradójicamente, gracias a que esos mismos forasteros trajeron a Hispania 
una innovación tecnológica desconocida por la población local: la escritura. 
Además del hecho de que se dio puntualmente una actitud de respeto mínimo 
hacia las lenguas o culturas nativas. Un respeto o interés mínimos que dio pie3 
a que la escritura foránea generase, en la interacción de forasteros y locales, 
sistemas nuevos para reproducir esas lenguas, lo que permitió que seamos hoy 
testigos de que en al menos tres mil ocasiones textos indígenas fuesen escritos 
cuidadosamente: ese es el corpus que ha llegado hasta nosotros, un corpus que 
no deja de crecer por el incansable trabajo de los arqueólogos.

En cualquier caso, el resultado final del proceso (en el que deberíamos 
diferenciar claramente la interacción primera, de índole más comercial, 
con fenicios y griegos, de la colonización romana posterior, con obvios 
objetivos de dominación y permanencia) es que en la Península Ibérica se 
terminaría produciendo una sustitución de todas las lenguas peninsulares 
(todas ellas desaparecerían ya durante la antigüedad, salvo el antepasado 
del euskera actual)4, como evidencia de que los poderes coloniales, con o 
sin una política lingüística determinada, favorecieron el uso público del 
latín en detrimento de las lenguas nativas, algo que, por lo que parece, 
aceptaron de mejor o peor grado5 las élites locales que vieron en el abrazo 

3	 Por parte de algún sector social con motivaciones que, obviamente, se nos escapan, podría 
ello tener que ver con la relación de los forasteros con las élites locales, en momentos en 
los que ambas partes podrían tener interés en cultivar su interacción. Pero los detalles del 
proceso los desconocemos, por supuesto.

4	 Todas las lenguas de la Península Ibérica en la actualidad, salvo el euskera, son lenguas 
romances, como resultado obvio del profundo proceso de romanización, muy probablemente 
concluido a grandes rasgos ya durante la antigüedad tardía, previamente a las invasiones 
germánicas del s. V.

5	 Hay actitudes explicativas de la interacción que podríamos denominar «el mito de la adopción 
voluntaria de la lengua de los forasteros»: «While Latin can be considered as the unifying link 
across the whole Roman Empire, the Romans never established an official language policy 
ensuring that the subjects of the empire had to learn Latin, which would have been doomed 
to fail. […] However, the conception that Latin was one of the criteria of romanitas was 
embedded in the Roman mindset. Latin had a symbolic value as the language of conquest and 
the language of prestige, especially in certain social contexts, such as the army» (B. Rochette, 
2011, pp. 562-63). Como podemos apreciar también aquí (B. Rochette, 2011, p. 557): «The 
Roman Empire comprised a mosaic of different peoples, and is impossible to say how many 
languages were spoken within it. In this extremely diverse setting, the Roman emperors 
resorted to Latin as the language of power. Latin was linked, as under the Republic, with the 
maiestas of the Roman people», además del hecho de que, en cualquier caso, «the realities of 
provincial government left little space for the language of the local population».



257

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

de la romanización el único procedimiento para mantener determinados 
privilegios.

En este artículo analizaremos la llegada de la escritura a la Península 
Ibérica y trataremos de reconstruir el proceso y de determinar cuál de los 
pueblos forasteros del Mediterráneo oriental es el principal responsable de 
la creación de un sistema de escritura plenamente hispánico. Como veremos, 
es un sistema de clara inspiración fenicia, pero hemos de considerar si las 
escrituras paleohispánicas están también en deuda con los griegos, como se ha 
mantenido con frecuencia, o si su origen es fenicio de modo exclusivo.

2.	 «Alfabeto» fenicio en el contexto de la historia de la escritura
Lo que de modo impreciso se denomina «alfabeto» fenicio no es un alfabeto si 
por alfabeto entendemos el conjunto ordenado de letras que intenta reproducir 
el conjunto completo de fonemas de una lengua.

La escritura fenicia procede de un antepasado proto-cananeo6 que se 
remonta a comienzos del II milenio a.C., y es dependiente de modo más 
remoto, en última instancia, de la escritura jeroglífica egipcia7. En torno al 
cambio de milenio tuvieron lugar importantes innovaciones en esta escritura 
fenicia primitiva, entre las que destaca que se fija el número de grafemas en 
veintidós, así como su orden.

Eso sí, el sistema de escritura fenicio, como los de otras lenguas semíticas, 
no notaba todos los fonemas de la lengua, sino solamente los consonánticos, 
dejando sin reproducir los fonemas vocálicos, con lo que no era, propiamente 
hablando, exactamente lo que hoy denominaríamos un alfabeto. Al leer un 
texto, el lector debía suplir las vocales implícitas. Este sistema se denomina 
abjad, por los nombres de las cuatro primeras letras en estos pseudo-alfabetos 
primigenios utilizados por las lenguas semíticas del entorno cananeo8.

El propio término alfabeto reúne el nombre de las dos primeras letras del 
alfabeto griego: ἄλφα (α) y βῆτα (β), que son adaptaciones de las dos primeras 
letras del «alfabeto» fenicio (ʾālep y bêt).

6	 W. M. Fliners Petrie, 1906; B. Sass, 1988.
7	 J. C. Darnell et alii, 2005; G. J. Hamilton, 2006.
8	  P. T. Daniels, 1990.



258

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

La tradición en la historia de la escritura en la que se inserta este 
denominado, un poco abusivamente, «alfabeto» fenicio seguía el principio que 
llamamos acrofónico. El principio acrofónico puede definirse9 como un sistema 
de escritura en el que cada letra tiene históricamente un origen, de hecho, de 
tipo pictográfico (probablemente remontando a una especie de estilización de 
un ideograma jeroglífico10 egipcio): es decir, en su origen representaba un 
objeto y, a su vez, el nombre del objeto comenzaba precisamente con el sonido 
que la letra intentaba representar.

Así, en un sistema de este tipo, como el alfabeto cananeo primitivo del 
que deriva el que, por comodidad, seguiremos llamando alfabeto fenicio, el 
primer sonido del nombre de cada letra es fundamental. Por ejemplo, la letra 
que representaba una casa recibía el nombre de «casa», pero no significaba 
ya de hecho solamente «casa», sino, en este contexto concreto del acto de 
escribir, significada «el sonido b» (ya que la palabra semítica correspondiente 
para casa era bayit). Del mismo modo, la letra que representa jeroglíficamente 
una puerta no significa solamente «puerta», sino «d», pues puerta, en semítico, 
era dalet. El primer sonido del nombre de la letra es el que proporcionaba la 
información relevante en relación con el valor fonológico otorgado a la letra. 
Y ello servía a la vez como principio mnemotécnico: servía inicialmente para 
relacionar el valor de una letra con su forma. Del mismo modo, por ejemplo, la 
letra que representaba una cabeza humana se llamaba «cabeza humana», pero 
no pretendía significar literalmente eso, «cabeza», sino más bien el «sonido 
r», el primer sonido del nombre de la letra (el fenicio rēš significaba ‘cabeza 
humana’ < proto-semítico *raʔš-). De hecho, aún parece posible ver en la 
forma de la letra una imagen estilizada de una cabeza humana, como se puede 
apreciar en la figura 1.

9	 Ch. Rollston, 2020, p. 66.
10	 Este conjunto de «alfabetos» primitivos (o «Early Alphabetic writing», Ch. Rollston, 2020, 

p. 65) representa una tradición que utiliza el sistema jeroglífico como inspiración en el 
contexto de comunidades de lengua semítica en la península del Sinaí familiarizadas con la 
escritura egipcia (Ch. Rollston, 2020, p. 75). Al mismo período pertenecen dos inscripciones 
de Wadi el-Hol, 25 kilómetros al NO de Luxor, lejos del Sinaí.



259

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Figura 1
Nuestra letra R. Origen egipcio y evolución hasta el alfabeto latino

Jeroglífico 
egipcio

Proto-
sinaítico

Proto-
cananeo Fenicio Alf. griego Alf. 

latino

𓁶 �� Ρ ρ R r

3.	 Innovaciones griegas: nuevos fonemas, nuevos valores para 
letras viejas

Así las cosas, en el marco de las relaciones comerciales entre fenicios y griegos 
a mediados del s. IX, en algún lugar difícil de precisar (¿Chipre, Creta, Rodas, 
Eubea?)11, se produce una adaptación original del abjad fenicio al griego. Muy 
poco tiempo después, en el s. VIII, sucedería algo muy parecido en el Sur de 
la Península Ibérica12.

Vamos a analizar primero cómo del abjad fenicio se creó el primer 
alfabeto griego y cómo pudieron surgir las letras con valores vocálicos, la 
innovación griega más relevante.

De las veintidós letras del abjad fenicio, catorce fueron traspasadas 
al griego fácilmente por representar fonemas consonánticos más o menos 
comunes a ambas lenguas. Lo tenemos en el cuadro de la figura 213. Uno de los 
primeros cambios fue que, al mantenerse los nombres fenicios de las letras, 
fonéticamente adaptados, perdieron su valor mnemotécnico, manteniendo, sí, 
una cierta acrofonía mínima, porque el primer sonido del nombre de la letra 
coincidía con el sonido representado.

11	 Ver, entre otros, A. Kirchhoff, 1867; L. H. Jeffery, 1961; R. D. Woodard, 1997 y 2010; R. 
Wachter, 2021; R. Parker & Ph. M. Steele, 2021; J. L. García Alonso, 2024 y 2025.

12	 Ver J. A. Correa, 1985, 1989, 1992, 1996, 2005, 2009; J. De Hoz, 1985-86, 1986, 1987, 
1996, 1998, 2005, 2009, 2010, 2011, 2021; J. Ferrer i Jané, 2017, 2020, 2021; J. Ferrer i 
Jané & N. Moncunill, 2019; J. L. García Alonso, 2022, 2024 y 2025.

13	  Ver J. L. García Alonso, 2024.



260

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Figura 2
Catorce primeras letras con valor consonántico en griego a partir del 

abjad fenicio

Letra Nombre Significado Fonema 
fenicio Letra griega Fonema 

griego

�� bêt casa [b] Β β βῆτα [b]

�� gîmel bastón 
arrojadizo [ɡ] Γ γ γάμμα [ɡ]

�� dālet puerta [d] Δ δ δέλτα [d]

�� wāw gancho [w] Ϝ ϝ / Υ υ ϝαῦ, δίγαμμα / 
(ὖ ψιλόν) [w] ([u])

�� ḥêt valla [ħ] Η η ἧτα > ἦτα [h] > [ē]

�� kāp palma de la 
mano [k] Κ κ κάππα [k]

�� lāmed cayado de 
pastor [l] Λ λ λάμβδα [l]

�� mēm agua [m] Μ μ μῦ [m]

�� nūn serpiente [n] Ν ν νῦ [n]

�� pê boca [p] Π π πῖ [p]

�� ṣādê planta de 
papiro [sˤ] Ϻ ϻ σάν [s]? [z]?

�� rêš cabeza [r] Ρ ρ ῥῶ [r]

�� šīn diente [ʃ]?, [s]? Σ σ ς σίγμα [s]

�� tāw marca [t] Τ τ ταῦ [t]

No obstante, ocho letras del abjad quedaban sin usar tras estos 
emparejamientos y algunos fonemas consonánticos griegos y todos los 
vocálicos quedaban sin representación, por lo que los alfabetos griegos (salvo 
los verdes)14 incorporan, al final del listado de letras fenicias, y junto a letras 
innecesarias para los grupos consonánticos [ks] y [ps], dos letras nuevas, sin 
inspiración en letras fenicias, que servirían para escribir las sordas aspiradas 
[ph] y [kh], como vemos en la figura 3.

14	 Por utilizar la vieja denominación basada en los mapas de colores de Kirchhoff, 1867.



261

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Esto se completaba con el uso, para [th], de la letra fenicia ṭêt, ‘rueda’, 
la tercera de las oclusivas dentales fenicias, la enfática, de acuerdo con la 
terminología usada para las lenguas semíticas15. 

Figura 3
Resto de letras con valor consonántico en griego

Alfabetos verdes Alfabetos azules Alfabetos rojos

[zd] Z Z Z

[ks] ΚΣ ΧΣ Ξ Χ

[ps] ΠΣ ΦΣ Ψ --

[ph] Π(H) Φ Φ

[kh] Κ(H) Χ Ψ

[th]

Así, ya sólo quedaban las vocales. Es difícil saber cuántas vocales 
tenía el fenicio: para empezar esos sonidos no se escribían en el abjad, pero 
posiblemente eran tres breves y tres largas, como es habitual en las lenguas 
semíticas16. El griego heredó un repertorio de diez fonemas vocálicos, cinco 
breves y cinco largos (que algunos dialectos ampliaron secundariamente a 
doce por los distintos procesos de alargamientos compensatorios).

Los timbres vocálicos en griego eran cinco. Y las letras «sobrantes» 
del abjad eran cinco también. Las tres primeras pasan por un proceso 
aparentemente sencillo:

	 1.	 La primera letra del abjad fenicio, la ʾālep («buey»), representaba una 
oclusiva glotal sorda [ʔ], indetectable para quien no tiene tal fonema 
en su lengua. Una hablante nativa de árabe me describía este sonido 

15	 Las consonantes enfáticas son consonantes también llamadas «coarticuladas». En las lenguas 
semíticas hay una serie de consonantes que se articulan con una constricción simultánea de 
la laringe, lo que provoca el oscurecimiento de la vocal que le sigue. Habitualmente, los 
hablantes de lenguas no semíticas no perciben la coarticulación. En griego, la ṭêt enfática 
fenicia sirvió para escribir la dental sorda aspirada (th) propia.

16	 S. Segert, 1976 y 1997; J. A. Hackett, 2008.



262

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

como «lo que se oye antes de la primera vocal de la palabra española 
“agua”». Es un cierre brusco de la glotis justo antes de la emisión de la 
vocal que sigue. Tiene categoría fonológica en las lenguas semíticas17. 
Un griego del s. IX no oiría la oclusiva glotal fenicia que encabezaba el 
nombre de esta letra ʾālep y así se serviría de ella para el primer fonema 
(vocálico) audible para él [a]. Significativamente, la letra se llamará 
ἄλφα, de modo que el primer fonema del nombre de la letra será, en 
efecto, [a].

	 2.	 También es natural que la yôd fenicia, [j], inspirase la letra ἰώτα que en 
griego notaría la realización vocálica de la yod, la [i], pues la yod como 
fonema había desaparecido en griego con anterioridad al s. IX.

	 3.	 La waw fenicia está en el origen tanto de la digamma griega ([w]) como 
de la ípsilon ([u]). Como reflejo del desdoble de la waw, el alfabeto 
griego incorpora la ípsilon al final del listado fenicio, tras la taw.

El sistema ya tenía modo de representar tres de los timbres vocálicos. Ello 
supondría un estímulo para encontrar cómo notar los dos timbres vocálicos 
restantes (e y o).

Las únicas dos letras del abjad aún no usadas serían perfectas candidatas 
para ello, aunque esto «obligaba» a cambiar el nombre de la letra:

	 1.	 La fricativa glotal sorda fenicia, la hê, sería la elegida para representar 
/e/. Es el origen de la épsilon. La hê representaba una fricativa glotal 
sorda [h], pero dado que para la [h] el alfabeto griego ya había adoptado 
la ḥēt, que en fenicio representaba [ħ], una fricativa laríngea sorda 
(inexistente en griego), el impulso para darle a hê el valor del segundo 
sonido del nombre estaba servido.

	 2.	 Queda en último lugar la letra fenicia ‘ayin, «el ojo», cuyo valor es 
[ʕ], una fricativa faríngea sonora desconocida en griego. La presión de 
todo el sistema es muy fuerte, y de ahí que, para respetar la acrofonía, 
se cambió el nombre de la letra, que pasó a denominarse οὖ. Aparte de 
que el timbre /o/ era el único que quedaba por cubrir, pudiera tener que 

17	 Así como categoría subfonémica en algunas lenguas europeas, como es el caso del alemán 
con las palabras que empiezan por vocal tónica o en inglés, en menor medida. Por ello 
recibe el nombre, ocasionalmente, de «ataque vocálico germánico». En inglés aparece 
también dialectalmente (por ejemplo, en cockney) como una realización del fonema /t/ en 
determinados contextos.



263

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

ver en el emparejamiento fónico-gráfico el parecido de la letra con un 
ojo, teniendo en cuenta, además, que la palabra para «ojo» en griego 
comenzaba por una vocal de timbre /o/: ὀφθαλμός18.

El resultado de todas las fases de este proceso culminaría con una 
utilización de todas las letras del abjad fenicio en la creación del alfabeto 
griego.

Figura 4
Consonantes del abjad fenicio con valor vocálico en el alfabeto griego

ABJAD FENICIO ALFABETO GRIEGO

1 [ʔ]  �� Α α: [a], [a:]

5 [h]  �� Ε ε: [e], [e:]

6 [w] ��  Υ υ: [u], [u:] 19

10 [j] ��  Ι ι: [i], [i:]

16 [ʕ] ��  Ο ο: [o], [o:]

4.	 Alfabeto grecoibérico
Trasladémonos ahora a la Hispania prerromana, de donde procede, además de 
los silabarios llamados paleohispánicos, un corpus de inscripciones en lengua 
ibérica que usa un sistema de escritura excepcional, la escritura grecoibérica, 
adaptación de una variedad jonia del alfabeto griego20. Se utilizó para escribir 
ibérico en unas 30 inscripciones, de entre el siglo V y el III, halladas en 
las provincias de Murcia y Alicante, donde coexistió con variedades del 
semisilabario ibérico.

18	 Sobre este asunto ver J. L. García Alonso, 2024.
19	 Añadida al final del alfabeto, tras la ταῦ, como desdoblamiento de la digamma (Ϝ ϝ).
20	 Ver J. J. de Hoz, 1987, 2009 y 2011.



264

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Figura 5 
Alfabeto grecoibérico

Esta adaptación parte del alfabeto griego. Cuando se diseñó, ya se usaban 
para escribir ibérico dos variedades de semisilabarios paleohispánicos, que 
seguirían usándose una vez abandonada la escritura grecoibérica.

	 •	 Como vemos, este alfabeto usa dos letras con valor de silbantes, la 
san y la sigma, ambas usadas tanto en los alfabetos griegos (aunque 
nunca en el mismo alfabeto simultáneamente) como en las variedades 
de semisilabarios paleohispánicos. Quizá una representase un fonema 
sordo y la otra sonoro.

	 •	 Muestra las letras griegas habituales para oclusivas sordas y sonoras, 
salvo pi, porque el ibérico no tenía oclusivas bilabiales sordas, a juzgar 
por la notable documentación epigráfica de antropónimos y topónimos 
ibéricos en alfabeto latino. Tampoco tenía oclusivas aspiradas. Este 
alfabeto grecoibérico lo confirma21.

	 •	 A juzgar por este alfabeto, tampoco habría habido [m] en ibérico. Sólo 
se usa una letra para un fonema nasal [n].

	 •	 Hay dos letras para sonidos vibrantes. Así, la solución adoptada fue 
usar una rho (de aspecto jonio) para una de las dos [r] y la adición de un 
diacrítico para la otra.

21	 J. J. de Hoz, 1987, 2009 y 2011.



265

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

	 •	 Este alfabeto muestra cinco timbres vocálicos, pero para la /e/ se sirve 
de la letra eta, que, en el alfabeto jonio del que deriva, servía para 
escribir un sonido [ē], y, en cambio, para la /o/, se sirve de una ómicron, 
que, en el alfabeto jonio servía para escribir una [o]. 

5.	 Soluciones paleohispánicas
Al llegar al s. VII a. C., diferentes regiones hispánicas llevaban más de 
trescientos años de interacción intensa, de índole fundamentalmente comercial, 
con los fenicios. Puntos como Tartessos, el valle del Guadalquivir y la costa 
andaluza y levantina habían experimentado una presencia púnica constante 
desde finales del segundo milenio. Es un momento en que la presencia jónica 
empieza a hacerse notar en la costa mediterránea, desde la zona pirenaica hasta 
el sudeste. Como decía más arriba, tenemos cerca de tres mil inscripciones, 
de distinta naturaleza y extensión, en al menos cinco o incluso seis lenguas 
indígenas prerromanas diferentes22.

En la costa mediterránea se hablaba ibérico y, en el sur tartesio-turdetano, 
con la posible presencia de otras lenguas. Entre ellas, la que aparece escrita 
en las estelas funerarias del sudoeste, que puede coincidir o no con el tartesio-
turdetano23.

Es el momento en el que se calcula que se produjo una nueva adaptación 
del abjad fenicio a una lengua local, muy diferente tanto al fenicio como al 
griego, y en gran medida desconocida hoy24.

No conocemos las circunstancias de esa adaptación, pero se cree que se 
produjo en el entorno de Tartessos25. En cualquier caso, y pese a profundas 
semejanzas estructurales en todos los semisilabarios paleohispánicos, cuyo 
proceso de desciframiento fue largo y complejo (no podemos darlo por 
concluido), hay diferencias importantes que sitúan, de un lado, a las escrituras 
septentrionales, usadas para escribir ibérico, celtibérico y vascónico, y las 
meridionales, usadas para escribir también ibérico, tartesio-turdetano y, si es 
otra, la lengua de las estelas funerarias del sudoeste peninsular. La epigrafía 
en lengua lusitana usó simplemente el alfabeto latino.

22	 J. Ferrer 2021: 69; J. L. García Alonso, 2023.
23	 Ver J. L. García Alonso, 2023
24	 J. L. García Alonso, 2022b.
25	 Ver J. A. Correa, 1996, 2005, 2009; J. De Hoz, 1996, 2010 y 2021; J. Ferrer i Jané & N. 

Moncunill 2019; J. L. García Alonso, 2024 y 2025.



266

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

En torno al proceso de adaptación del «alfabeto» fenicio que sirvió 
para crear el primer (y técnicamente único) sistema de escritura hispánico 
(con dos familias de variantes principales, una en el sur y otra en el norte26, 
persisten muchas dudas. Sobre el dónde, el cuándo, el cómo y el porqué. Dos 
de las dudas cuestionan si el alfabeto griego tuvo alguna influencia, directa o 
indirecta27 y si hubo una única adaptación, en el sudoeste, o dos adaptaciones 
independientes, una en el sur y otra en el norte28.

5.1.	 Grafemas alfabéticos. Consonantes continuas

En este grupo es donde menos problemas de adaptación se detectan29:

	 •	 Para la [l] las distintas variedades usan diferentes interpretaciones 
gráficas de la �� fenicia.

	 •	 Para la [n] encontramos adaptaciones de ��.

	 •	 En cuanto a [r], dos fonemas en ibérico y en tartesio-turdetano y uno en 
celtibérico, lo que tenemos son adaptaciones de ��.

	 •	 Finalmente, tenemos las letras para las silbantes. Las tres lenguas que 
tenemos identificadas (ibérico, celtibérico y tartesio-turdetano) muestran 
una oposición a dos. Las escrituras septentrionales, que sirven para 
escribir ibérico y celtibérico, son obvios desarrollos respectivamente de 
la šīn y la ṣādē fenicias, mientras que las escrituras meridionales usan 
desarrollos de śāmek (��) y ṣādē.

26	 Ver J. Ferrer i N. Moncunill, 2019.
27	 J. J. de Hoz, 2011.
28	 J. Ferrer i Jané, 2021.
29	 Ver J. L. García Alonso, 2024.



267

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Figura 6 
Consonantes continuas en fenicio, griego y en los 

semisilabarios paleohispánicos
L

et
ra

N
om

br
e

Fo
ne

m
a 

fe
ni

ci
o

L
et

ra
 g

ri
eg

a

Fo
ne

m
a 

gr
ie

go

Pa
le

oh
is

pá
ni

co
 

m
er

id
io

na
l

Pa
le

oh
is

pá
ni

co
 

se
pt

en
tr

io
na

l

SO SE NE Celt. O Celt. E
�� lāmed [l] Λ λ λάμβδα [l] , , L ¢ L ¢

�� mēm [m] Μ μ μῦ [m]
M [m]

- [?]
. [n] M [m]

�� nūn [n] Ν ν νῦ [n] Å [n] Å [n] N [n] N [m] N [n]

�� rêš [r] Ρ ρ ῥῶ [r] Ñ - ¼ ² - ¼
ƒ – 2

Ä – R
2 R

�� ṣādê [sˤ] Ϻ ϻ σάν [s]? [z]? S S S

�� šīn [ʃ]?, [s]? Σ σ ς σίγμα [s] y y y

�� śāmek [s] Ξ ξ ξῖ  [ks] ˘ ˘

5.2.	 Grafemas alfabéticos. Vocales

Enfrentados al mismo problema que vimos con respecto al griego, cómo 
escribir las vocales a partir de un modelo en el que no se escribían, las escrituras 
paleohispánicas encuentran soluciones parecidas a las griegas, sí, pero con 
diferencias significativas no sólo con respecto al griego, sino también entre los 
tipos septentrionales y los meridionales.

Con respecto a los timbres vocálicos /a/, /i/ y /u/, las soluciones coinciden 
con las adoptadas para el griego, pero, dado que las circunstancias fonéticas 
son iguales, es razonable que esto se haya producido independientemente. En 
cambio, hay diferencias gráficas muy significativas en el aspecto de las letras 
con respecto a los alfabetos griegos (salvo en las letras para /a/ en el sur).



268

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Figura 7 
Vocales a, i, u en el abjad fenicio, el alfabeto griego, el alfabeto 

greco-ibérico y en los semisilabarios paleohispánicos

Letras 
fenicias Griego Greco-

ibérico
Paleohispánico 

N
Paleohispánico 

S

‎[ʔ] – ��
Α α – [a], [ā] A – [a] Ê, !, A º, 

[j] – �� Ι ι – [i], [ī] I – [i] I t

[w] – �� Υ υ – [u] > [ū] V – [u] U 5

	 •	 La vocal /a/ se escribe también con evoluciones gráficas de una ʾālep, 
aunque la diferencia formal entre las formas del N y las del S nos 
puede inducir a suponer dos subarquetipos: uno septentrional y otro 
meridional.

	 •	 Para la vocal /i/ el arquetipo paleohispánico también adoptó la misma 
solución obvia del griego: la yod fenicia. Observamos aquí que no 
hay huella de influencia griega en el aspecto de las letras, más bien lo 
contrario. La iota griega es bien diferente: Ι.

	 •	 En cuanto a la vocal /u/, nos encontramos en las variantes paleohispánicas 
del sur con la solución también adoptada en el caso griego: servirse de 
la waw (��). Así tenemos 530.

En cuanto a las vocales /e/ y /o/, se produce una divergencia con respecto 
a las elecciones griegas en la que, a mi modo de ver, no se ha insistido lo 
suficiente, por lo que implica:

30	 Sobre el complejo caso de las discrepancias entre las formas del sur y las del norte para 
representar [u], véase la discusión en J. L. García Alonso, 2024.



269

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Figura 8
Vocales o, e en el abjad fenicio, el alfabeto griego, el alfabeto 

greco-ibérico y en los semisilabarios paleohispánicos

Letras 
fenicias Griego Greco-

ibérico
Paleohispánico 

N
Paleohispánico 

S

‎[ʕ] – ��
Ο, ο – [o], [o:] ´ – [o] -------- _ – [e]

[h] –��  Ε ε – [e], [e:] -------- %, E, ˙ – [e] ( – [be] – SE)

[ħ] –�� 
Η η – [h] > 

[e:] Ÿ – [e] O, Ÿ – [o]  – [o]

	 •	 La vocal /e/ la escriben las modalidades meridionales con adaptaciones 
de la ‘ayin fenicia, que es la usada en el alfabeto griego para la /o/31. 
Vimos antes, con respecto al griego, que la elección de esta letra para 
la /o/ no respondía a principio acrofónico alguno, y que pudiera estar 
justificado por la forma de la letra, por el significado del nombre en 
fenicio y por la vocal inicial de ὀφθαλμός. La elección de ‘ayin para 
la /e/, en cambio, podría tener que ver con el primer sonido vocálico 
tras la fricativa faríngea (inidentificable para oídos no semíticos), que 
podría ser una /e/ por la pronunciación monoptongada del diptongo en 
la variedad fenicia occidental de la fuente: un hablante (paleo)hispánico 
oiría ‘ayin como [ēn], dado que posiblemente no identificaría la fricativa 
faríngea y el diptongo al parecer ya no era tal. En cambio, las escrituras 
septentrionales utilizan para /e/ los alógrafos %, E, ˙, etc., derivados de 
la hê fenicia (como la épsilon), lo que hace pensar que, al menos en 
lo referente a las letras para /e/ y /o/, las escrituras paleohispánicas 
muestran procesos independientes, uno al N y otro al S.

	 •	 En efecto, en cuanto a la vocal /o/, en el N encontramos O y Ÿ, alógrafos 
próximos derivados de ḥēt, que, como vimos arriba, el griego utilizó 
inicialmente para escribir su [h], pero que, por la pérdida de aspiración 
en varios dialectos (jonio de Asia, cretense…), terminó sirviendo en 

31	 En fenicio representaba [ʕ], una fricativa faríngea sonora ausente del repertorio griego 
y parece que también del repertorio de la lengua paleohispánica para la que se hizo la 
adaptación meridional.



270

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

griego para [e:], porque el nombre de la letra cambió su pronunciación: 
ἧτα > ἦτα. No es fácil encontrar razones concretas para la asociación de 
la ḥēt con el timbre /o/ en las variedades septentrionales, y no podemos 
descartar que se debiera simplemente a que estaba «libre» al aplicarse 
en fenicio a un fonema que no formaba parte del repertorio de la lengua 
para la que se estaba adaptando el nuevo sistema. En lo que se refiere 
a las modalidades meridionales, lo que tenemos es una letra, , cuyo 
valor es [o], pero acerca de cuyo origen en el abjad fenicio no hay 
acuerdo entre los diferentes estudiosos32.

Si bien podríamos reconocer parecidos globales en el modo helénico 
y el paleohispánico de generar letras para las vocales, parece claro que las 
similitudes se circunscriben a las letras para [a], [i] y [u], con respecto a las 
cuales, además, es preciso recordar que el parecido formal es más estrecho 
entre el modelo fenicio y el resultado paleohispánico que entre este último 
y el supuesto modelo griego. Es verosímil que la adaptación se produjese 
independientemente.

Las diferencias, no obstante, con [e] y [o] son substanciales, no sólo 
con el griego, sino entre las variedades paleohispánicas meridionales y 
septentrionales. Estas diferencias invitan a intuir que la creación de signos 
vocálicos fue un proceso independiente en la antigua Hispania y en Grecia. 
Pero también que el arquetipo paleohispánico original común sólo disponía 
de letras para las vocales [a], [i] y [u]33, y que, a partir de ahí, y de modo 
ya independiente, subarquetipos del norte y del sur crearon letras adicionales 
para [e] y [o], encontrando soluciones diferentes34.

5.3.	 Grafemas silábicos. Oclusivas seguidas de vocal
Nos encontramos además con una peculiaridad de enfoque estructural 
paleohispánico muy importante, común a todas las variedades y que se 
contrapone radicalmente a la solución griega: el modo de representación de 
las vocales en sílabas con consonantes oclusivas en arranque silábico35.

32	 Ver la discusión al respecto en J. L. García Alonso, 2024.
33	 Quizá porque el fenicio, como lengua semítica, sólo tenía, de hecho, tres fonemas vocálicos 

breves: [i], [a], [u] y los correspondientes largos (S. Segert, 1976 y 1997; J . A. Hackett, 
2008). Al igual, quizá, que la lengua nativa tartesia para la que se hizo la primera adaptación 
de la escritura (ver J. L. García Alonso, 2025).

34	 Ver J. Ferrer, 2017, p. 63.
35	 Tan significativo me parece que, por sí solo, esta parte de la concepción de los sistemas 

de escritura por un lado descarta la posibilidad de que el alfabeto griego tuviera alguna 



271

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Para solucionar la falta de representación de las vocales en sílabas 
encabezadas por una oclusiva, el adaptador hispánico encontró una solución 
muy distinta a la griega. Una solución peculiar, incluso extraña. La motivación 
para ello puede tener que ver con la naturaleza de la lengua para la que se hizo 
la primera adaptación, muy posiblemente en el entorno tartesio-turdetano del 
sudoeste peninsular36.

En lugar de tomar las letras fenicias como representación de fonemas 
consonánticos y acompañarlas con las letras con valor vocálico, como hizo el 
griego, el adaptador paleohispánico ideó un sistema que obviaba, dentro de cada 
serie oclusiva, las oposiciones fenicias del modo de articulación. Esto permitiría 
aprovechar las letras sobrantes para crear silabogramas que aun sin dar toda la 
información acerca de la naturaleza de la consonante sí representarían diferentes 
valores vocálicos. Para completar el proceso, cualquiera de las letras fenicias no 
usadas serviría para cubrir casillas en labiales, dentales y velares, asignándoles 
los cinco timbres vocálicos. Cuando era preciso se recurría al desdoblamiento 
de signos y a la invención de nuevas letras.

5.3.1. Labiales
Figura 9 

Silabogramas para la serie labial en las familias de 
escritura paleohispánica

SO SE NE Celtibérico

ba : ?, Õ? B B

be Ø  V V

bi U U, Õ? Í Í

bo D • X X

bu ^? D? D? D D

influencia en la generación del primer semisilabario paleohispánico y, por otro, exige 
suponer que todos los subtipos de escrituras paleohispánicas proceden de una adaptación 
primigenia en que se tomaron las decisiones más importantes, decisiones que afectan a 
todas las variedades: sería inverosímil suponer que se hubieran podido producir de modo 
independiente más de una vez.

36	 Ver J. L. García Alonso, 2025.



272

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

	  fenicia representaba [b]. El adaptador paleohispánico usó esta letra ��	•
para varios silabogramas de la serie labial: el silabograma para BE en el 
sudoeste, para BA y quizá para BI en el sudeste y para BE en el nordeste 
y en los semisilabarios celtibéricos.

	  notaba [p]. Como vemos en la figura, es el punto de partida de los ��	•
silabogramas para BI, BO y quizá BU en el sudoeste, para BI y BU en 
el sudeste, así como en el nordeste y en Celtiberia. Dada la evidente 
evolución a partir de los modelos fenicios y que algunas letras se 
desdoblaron en la idea de tener más recursos para diferenciar timbres 
vocálicos, es a menudo discutible de qué letra fenicia procede cada 
silabograma y cuáles son creaciones ex novo. En el caso de las labiales 
se da la dificultad de que  ��y �� eran letras parecidas desde el principio.

	  .era [m]. Parece que en la lengua del sudoeste este fonema no existía�� 	•
Parece que puede ser, con alguna duda, el origen de los silabogramas 
con valor BA en todas las zonas.

	 •	La ḥēt y la he fenicias no expresan valores esperables. • y X son signos 
inventados.

5.3.2. Dentales
Figura 10 

Silabogramas para la serie dental 
en las familias de escritura paleohispánica

SO SE NE Celtibérico

ta T p T T

te @ @ Â ”

ti Â œ 0 P

to Ã ? 1 Q

tu W W W W

	 •	Adaptaciones de taw, que son fáciles de identificar, sirven para TA en 
todos los grupos.



273

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

	 •	Las adaptaciones de dālet, desdobladas en algún caso, sirven para TO y 
TU en el sudoeste, y parece que solo para TU en el resto.

	 •	Las adaptaciones de ṭēt sirven para TI en las variedades meridionales y 
para TE en las septentrionales.

	 •	Las letras del norte para [ti] y [to] podrían ser desdoblamientos de 
śāmek (��) (quizá por ello śāmek no se usa en el norte para la silbante) o 
ser inventadas. 

	 •	El de ḥēt en esta serie (con dos rayas transversales en lugar de tres) 
tampoco parece responder a ningún tipo de razón acrofónica. Siempre 
que no se trate de una evolución gráficamente anómala de ṭēt.

5.3.3. Velares
Figura 11 

Silabogramas para la serie velar 
en las familias de escritura paleohispánica

SO SE NE Celtibérico

ka ¢ ¢ Û Û

ke … … ¦ ¦

ki ˆ ˆ H H

ko Þ Þ G G

ku • ? ´ ´

	 •	Las adaptaciones de gîmel son fáciles de identificar en el cuadro: sirven 
para KA en todas las variedades.

	 •	Diferentes modificaciones gráficas de kāp sirven para KE en todas las 
variantes, mientras que una adaptación de qoppa se usa en las variantes 
meridionales para KI. KI, en el norte, se escribía con H, que podría 
ser un alógrafo de yod, quizá inducido por el timbre de la vocal que el 
silabograma trataba de reproducir.

	 •	Las letras para [ko] y [ku] parecen inventadas. Parecen ser las últimas 
incorporaciones e incluso, en el SE, no identificamos con seguridad un 
signo diferenciado para [ku].



274

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

6.	 Conclusiones
A diferencia de lo sucedido en la península italiana, la llegada del abjad de 
manos fenicias a la Península Ibérica precedió a la llegada del alfabeto griego. 
Cuando los griegos comenzaron a interactuar con los pueblos hispánicos 
de la costa mediterránea, ya sea en el nordeste o en el sur, la adaptación 
paleohispánica del abjad fenicio ya había tenido lugar.

En mi opinión, basada en el estudio comparado de ambos procesos de 
adaptación llevados a cabo, a mi entender, de modo independiente a ambos 
extremos del Mediterráneo, creo que no hay ninguna base para suponer 
que el proceso hispánico del s. VIII-VII a. C. sufriera interferencia griega 
alguna. El proceso de adaptación del abjad fenicio al alfabeto griego parece 
que tuvo lugar antes, pero para responder a la pregunta que nos hacíamos 
desde el mismo título del presente trabajo, cuando barcos griegos empezaron 
a aparecer por las costas hispánicas y los jonios empezaron a interactuar con la 
población nativa, la peculiar adaptación del abjad que supuso el surgimiento 
de la familia de semisilabarios paleohispánicos ya había tenido lugar, muy 
probablemente en algún lugar del sudoeste, en el contexto de las relaciones de 
los fenicios con el complejo cultural tartesio.

Más allá del alfabeto grecoibérico, del que conservamos poco más de 
una treintena de ejemplares epigráficos y que puede ser una imagen de lo que 
podría haber sido la escritura hispánica de no haber tenido lugar una adaptación 
previa del abjad fenicio en el sudoeste de la Península, del resto de escrituras 
no es posible probar la presencia de rasgo alguno derivado inequívocamente 
de una fuente griega.

La inclusión de letras para las vocales en ambas adaptaciones solamente 
coincide, y sólo en líneas generales, en el caso de [a], [i], [u], siendo verosímil 
que el proceso aquí explicado tuviera lugar de manera independiente, por las 
razones aducidas. En cambio, las soluciones para [e] y especialmente para [o] 
son tan distintas, incluso contradictorias, que la explicación más verosímil es 
que los adaptadores paleohispánicos desconocían la adaptación griega.

En cuanto a las letras paleohispánicas para las consonantes continuas, 
ha quedado claro que no muestran huellas griegas específicas y parece que se 
explican mejor, por su aspecto formal, directamente desde el abjad fenicio. 
En lo referente a las oclusivas, el original sistema semisilábico de Hispania es 
substancial y radicalmente diferente al alfabeto griego.



275

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Finalmente, en cuanto al proceso histórico de creación del conjunto de 
silabarios paleohispánicos, creo que hubo un proceso inicial en el sudoeste, 
pero que de este arquetipo hubo dos reinterpretaciones, una en el sur y otra 
en el norte. El arquetipo inicial no incluiría aún los detalles que oponen a las 
variedades del sur y del norte, que se incorporarían más tarde.

Bibliografía
Aiestarán de la Sotilla, Mattin, Joaquín Gorrochategui y Javier Velaza 

Frías, «La inscripción vascónica de Irulegi (Valle de Aranguren, 
Navarra)», Palaeohispanica, n. 23, 2023, pp. 267-293.

Correa Rodríguez, José Aantonio, «Consideraciones sobre las inscripciones 
tartesias», en Actas del III Coloquio sobre lenguas y culturas 
paleohispánicas (Lisboa, 1980), Salamanca, Universidad de Salamanca, 
J. J. de Hoz Bravo (ed.), 1985, pp. 377-95.

---, «El origen de la escritura paleohispánica», Estudios sobre Urso, Julián 
González (coord.), Sevilla, Alfar, 1989, pp. 281-302.

---,«La epigrafía tartesia», Andalusien zwischen Vorgeschichte und Mittelalter, 
Dieter Hertel y Jürgen Untermann (eds.), Colonia, Weimar / Viena, 
Böhlau, 1992, pp. 75-114.

---, «La epigrafía del sudoeste. Estado de la cuestión», Actas del VI Coloquio 
sobre lenguas y culturas prerromanas de la Península Ibérica (Coimbra, 
1994), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1996, pp. 65-75.

---, «Del alfabeto fenicio al semisilabario paleohispánico», Actas del IX 
Coloquio sobre lenguas y culturas paleohispánicas, Francisco Beltrán 
Lloris, Carlos Jordán Cólera y Javier Velaza Frías (eds.), Zaragoza, 
Institución «Fernando el Católico», (Palaeohispanica, n. 5, 2005), pp. 
137-154.

---, «Reflexiones sobre la lengua de las inscripciones en escritura del sudoeste 
o tartesia», Palaeohispanica, n. 9, 2009, pp. 295-307.

Cunchillos Ilarri, Jesús-Luis y J. A. Zamora López, Gramática fenicia 
elemental, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
1997.



276

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Daniels, Peter T., «Fundamentals of Grammatology», Journal of the American 
Oriental Society, vol. 110, n. 4, 1990, pp. 727-731.

Darnell, John Coleman, Frederick William Dobbs-Allsopp, Marilyn J. 
Lundberg, Peter Kyle McCarter, Bruce Zuckerman & Colleen Manassa 
Darnell, Two Early Alphabetic Inscriptions from the Wadi El-Hôl. New 
Evidence for the Origin of the Alphabet from the Western Desert of Egypt, 
Boston, American Schools of Oriental Research (ASOR), 2005.

Ferrer i Jané, Joan, «El origen dual de las escrituras paleohispánicas: un 
nuevo modelo genealógico», Palaeohispanica, n. 17, 2017, pp. 55-94.

---, «Las escrituras epicóricas de la Península Ibérica», Palaeohispanica, 
n. 20, 2020, pp. 969-1016.

---, «La escritura turdetana en el contexto de las escrituras paleohispánicas», 
eds. N. Moncunill y M. Ramírez-Sánchez, Aprender la escritura, olvidar 
la escritura, Vitoria, 2021, pp. 67-84.

Ferrer i Jané, Joan & Noemí Moncunill, «Palaeohispanic writing systems: 
Classification, origin, and development», Alejandro G. Sinner & Javier 
Velaza (eds.), Palaeohispanic Languages and Epigraphies, Oxford, 
Oxford University Press, 2019, pp. 78-108.

Flindres Petrie, William Matthew, Researches in Sinai, Nueva York, E. P. 
Dutton & Co., 1906.

García Alonso, J. L., «La soledad del vasco», en Studia Philologica et 
Diachronica in Honorem Joaquin Gorrochategui. Indoeuropaea et 
Palaeohispanica, José María. Vallejo, Iván Igartúa y Carlos García 
Castillejo (eds.), Vitoria, Universidad del País Vasco / Sociedad Española 
de Estudios Clásicos, 2018, pp. 127-146.

---, «On Palaeohispanic Scripts: The Story of their Decipherment», 
Indo-European Linguistics and Classical Philology, n. XXVI, 
2022, pp. 262-276.

---, «Towards a Language Map of Southern Hispania: Onomastic Arguments», 
Voprosi Onomastiki, n. 19, vol. 1, 2022b, pp. 45-65.

---, «The SW of ancient Hispania in its linguistic and epigraphic context», 
Journal of Celtic Linguistics, vol. 24, n. 1, 2023, pp. 35-84.



277

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

---, «Del abjad fenicio al alfabeto griego y a los semisilabarios paleohispánicos. 
Semejanzas y diferencias en el proceso de adaptación», Palaeohispanica, 
n. 24, en prensa.

---, «(Non-) representation of vowel sounds: from the Phoenician abjad to the 
Greek early alphabetic writing and the Paleo-Hispanic semi-syllabaries», 
in Proceedings of the First International Colloquium of Comparative 
Epigraphy, Javier Velaza Frías & Victor Sabaté Vidal (eds.), Universitat 
de Barcelona, 27th–29th September 2023, Roma, en prensa.

Gorrochategui, Joaquín y Ekaitz Santazilia (eds.), La mano de Irulegi: 
reflexiones desde la paleohispanística y la vascología [Dosier], Fontes 
Linguae Vasconum. Studia et documenta, año LV, n. 136, 2023, pp. 
485-638.

Hackett, Jo Ann, «Phoenician and Punic», in The Ancient Languages of 
Syria-Palestine and Arabia, Roger D. Woodard (ed.), Cambridge / New 
York, Cambridge University Press, 2008, pp. 82-102.

Hamilton, Gordon James, The Origins of the West Semitic Alphabet 
in Egyptian Scripts, Washington, Catholic Biblical Association of 
America, 2006.

Hoz Bravo, Jesús Javier de, «El origen de la escritura del S.O.», en Actas del 
III Coloquio sobre lenguas y culturas paleohispánicas (Lisboa, 1980), 
Salamanca, Universidad de Salamanca, 1985-1986, pp. 423-464.

---, «Escritura fenicia y escrituras hispánicas. Algunos aspectos de su relación», 
Los fenicios, Gregorio del Olmo y María Eugenia Aubet (eds.), Sabadell, 
AUSA, 1986, pp. 73-84.

---, «La escritura greco-ibérica», Veleia, n. 2-3, 1987, pp. 285-298.

---, «El origen de las escrituras paleohispánicas quince años después», en Actas 
del VI Coloquio sobre lenguas y culturas prerromanas de la Península 
Ibérica (Coimbra, 1994), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1996, 
pp. 171-206.

---, «La epigrafía de El Cigarralejo», en Museo de «El Cigarralejo», 
Encarnación Ruano (coord.), Mula, Museo de «El Cigarralejo»,1998, 
pp. 219-224. 



278

Juan Luis García Alonso

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

---, «La recepción de la escritura en Hispania como fenómeno orientalizante», 
en El período orientalizante. Actas del III Simposio de Arqueología de 
Mérida, Sebastián Celestino y Javier Jiménez (eds.), Mérida, Anejos de 
AEspA XXXV, 2005, pp. 37-54.

---, «La escritura greco-ibérica», en Huellas Griegas en la Contestania 
ibérica, Manuel Olcina y Julio Ramón Sánchez (eds.), Alicante, Museo 
Arqueológico de Alicante, 2009, pp. 31-41.

---, Historia lingüística de la Península Ibérica en la Antigüedad: I. 
Preliminares y el mundo meridional prerromano, Madrid, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, 2010.

---, Historia lingüística de la Península Ibérica en la Antigüedad: II. El mundo 
ibérico prerromano y la indoeuropeización, Madrid, Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 2011.

---, «Epigrafía fenicia y epigrafía palaeohispánica: la introducción de la 
escritura en el extremo occidente», Fuentes epigráficas fenicio-púnicas, 
Benjamí Costa Ribas, José Ángel Zamora López (eds.), Eivissa, Museo 
Arqueológico de Ibiza y Formentera, 2021, pp. 51-74.

Jeffery, Lilian Hamilton, The local scripts of archaic Greece. A study of the 
origin of the Greek alphabet and its development from the eighth to the 
fifth centuries B. C, Oxford, Oxford University Press, 1961.

Kirchhoff, Adolf, Studien zur geschichte des griechischen alphabets, Berlin, 
Dümmler, 1867.

Parker, Robert & Philippa M. Steele (eds.), The Early Greek Alphabets: 
Origin, Diffusion, Uses, Oxford, Oxford University Press, 2021.

Rochette, Bruno, «Language Policies in the Roman Republic and Empire», 
in A Companion to the Latin Language, James Clackson (ed.), Oxford, 
Blackwell Publishing, 2011, pp. 549-563.

Rollston, Christopher, «The Emergence of Alphabetic Scripts», in A 
Companion to Ancient Near East Languages, Rebeca Hasselbach‐Andee 
(ed.), New Jersey, Hoboken, 2020, pp. 65-82.

Sass, Benjamin, The Genesis of the Alphabet and its Development in the 
Second Millenium BC, Wiesbaden, Harrassowitz, 1988.



279

Colonización e historia de la escritura: fenicios, griegos y el 
surgimiento de los semisilabarios paleohispánicos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 253-279, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII766

Segert, Stanislav, (1976) A grammar of Phoenician and Punic, Munich, 
Verlag C. H. Beck, 1976.

---, «Phoenician and Punic phonology», in Phonologies of Asia and Africa: 
(including the Caucasus), vol. I, Alan S. Kaye & Peter T. Daniels, (eds.), 
Winona Lake, Indiana Eisenbrauns, 1997, pp. 55-64.

Wachter, Rudolf, «The Genesis of the Local Alphabets of Archaic Greece», 
in The Early Greek Alphabets: Origin, Diffusion, Uses, Robert Parker 
& Philippa M. Steele (eds.), Oxford, Oxford University Press, 2021, 
pp. 21-31.

Woodard, Roger D., Greek writing from Knossos to Homer: a linguistic 
interpretation of the origin of the Greek alphabet and the continuity of 
ancient Greek literacy, Oxford, Oxford University Press, 1997.

---, «Phoinikeia Grammata», in A Companion to the Ancient Greek Language, 
Egbert J. Bakker (ed.), Oxford / Malden, Blackwell publishing Ltd., 
2010, pp. 25-46.





RESEÑAS





283
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 283-287, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII722

Vicente Cristóbal (trad.), Tempestad en el Tirreno: libro I de la 
Eneida, Sevilla, Editorial Renacimiento, 2022, 147 pp., ISBN: 

978-84-18818-71-4

La obra ahora reseñada está encabezada por un prólogo en el que se 
estudia el argumento principal del libro I de la Eneida, que consiste en la 
circunnavegación troyana, tras ser destruida la patria de Eneas, y cómo, 
durante el trayecto, la ingente y desfavorable tempestad, motivada por Juno, 
provoca la desviación de la flota hasta la ciudad de Cartago. Allí, la reina 
Dido acoge a los supervivientes y les brinda un banquete de bienvenida. En 
el prólogo, Vicente Cristóbal insiste en las características principales de la 
epopeya clásica y en las relaciones intertextuales con la Odisea y la Ilíada, 
con el propósito de demostrar algunas invenciones de Virgilio. 

Una de ellas es la reescritura del primer verso (Verg. A. 1.1: «Arma 
virumque cano, Troiae qui primus ab oris»), en el que es evidente la 
pervivencia homérica, pues el verso inicial de la epopeya griega contiene 
la invocación formular a la musa, que se encarga de reproducir las hazañas 
bélicas mediante el canto, como se vería tanto en la Ilíada (Hom. Il. 1.1: 
«μῆνιν ἄειδε θεὰ Πηληϊάδεω Ἀχιλῆος») como en la Odisea (Hom. Od. 1.1: 
«ἄνδρα μοι ἔννεπε, μοῦσα, πολύτροπον, ὃς μάλα πολλὰ»). Sin embargo, en 
la Eneida, la apelación de la musa queda relegada a un segundo plano con 
respecto al canto del poeta, de modo que el estudioso piensa que Virgilio ya 
no está inspirado por la divinidad, por lo que es el verdadero agente del relato1. 
Una prueba clara es el octavo verso (Verg. A. 1.8: «Musa, mihi causas memora, 
quo numine laeso»), porque el poeta ya no pide el canto a la divinidad, sino 
el recuerdo.

Otro aspecto pertinente del prólogo es su profundización en el carácter 
ético del héroe (pius Aeneas). El estudioso señala que Eneas actúa acorde a 
la virtus romana, que se puede entender como la actitud honesta respecto a la 
familia, la patria y los dioses. De hecho, destaca que «ese modus vivendi es lo 
que a veces lo lleva a negarse a sí mismo en cuanto individuo y en cuanto ente 

1	 Virgilio, 2022, p. 17.



284

Ismael Capitán El Khadraoui

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 283-287, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII722

aislado»2, como podemos ver en el encuentro y vínculo afectivo con Dido. Por 
lo tanto, propone que la Eneida es un poema ejemplar sobre el modo de obrar 
según el pensamiento romano. 

Seguidamente, Cristóbal dedica la última parte del prólogo a la tradición 
clásica de algunos pasajes del primer libro de la Eneida. En primer lugar, en 
cuanto a la literatura occidental, el discurso de Eneas a sus compañeros (Verg. 
A. 1.198-207) influye en el «Canto XXVI» del «Infierno» de la Divina comedia 
de Dante y en el tercer acto de Romeo y Julieta de William Shakespeare. En 
ambos casos, la relación intertextual se define por el tono esperanzador.

En segundo lugar, en el campo de la literatura española, el verso inicial de 
la Eneida se proyecta en numerosas obras renacentistas y barrocas. En el Siglo 
de Oro, Lope de Vega se sirve de este para otorgarle un aliento épico a algunas 
de sus obras, como se podría ver en Isidro (1608), Jerusalén conquistada 
(1609), Dragontea (1598) y Gatomaquia (1643). Respecto a los términos 
virum y cano del verso latino, Cristóbal halla semejanzas con el Arauco 
domado (1596) de Pedro Oña, la Vida y muerte del patriarca San José (1640) 
y El sueño del Marqués de Santillana. 

Este prólogo nos muestra también otra serie de ecos de la Eneida en la 
literatura posterior. Resulta notable, por ejemplo, el influjo en el «Capítulo 
segundo» del Viaje del Parnaso (1614), escrito por Miguel de Cervantes, y 
en la Comedieta de Ponça de Íñigo López de Mendoza, donde, además, se 
vería explícitamente la relación intertextual con la intervención del favorable 
Neptuno, que salvó a la flota dardania. 

Otro pasaje esencial en el libro I de la Eneida es el encuentro de Eneas 
con su madre, Venus, transformada en cazadora. Cristóbal manifiesta que la 
herencia clásica es evidente en la comedia Dido y Eneas (c. 1599) de Guillén 
de Castro y en El reino blanco de Luis Alberto de Cuenca (2010). 

El símil de las abejas (Verg. A. 1.430-436) es una forma retórica de 
describir cómo los súbditos, cual abejas, trabajan con ímpetu para la reina 
Dido. Este motivo reaparece tanto en la Araucana de Ercilla como en las 
Soledades de Luis de Góngora. A propósito de estas, Vicente Cristóbal destaca 
que, en los versos gongorinos, «es la colmena la que hace brotar el símil de 
Cartago y la abeja la que se define por su proximidad a Dido (castidad y 

2	 Virgilio, 2022, p. 22.



285

Vicente Cristóbal (trad.), Tempestad en el Tirreno: libro I de la Eneida

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 283-287, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII722

realeza)»3. Asimismo, la reina de Cartago, en los últimos versos de este libro, 
le ofrece un banquete a Eneas. Este pasaje lo retoma Jorge Guillén en el poema 
«Banquete», perteneciente al poemario Homenaje (1967). 

La parte final del prólogo consta de un breve análisis de los momentos 
legendarios de la Eneida reflejados en la novela El silbido del arquero (2015), 
escrita por Irene Vallejo, de manera que se puede apreciar que la pervivencia 
de la antigüedad clásica es un tema que ha suscitado interés en todas las épocas 
y corrientes literarias. 

Este prólogo, sobre el que he decidido detenerme por su valor fundamental 
para comprender la relevancia que todavía hoy tiene la obra virgiliana, nos abre 
las puertas a lo fundamental: la traducción. Desde una perspectiva meramente 
estructuralista, se diría que la traducción interlingüística en el género lírico no 
puede ser exitosa porque «la poesía es por definición intraducible»4, debido al 
intento de transferir la forma (métrica y rima), la semántica (tropos literarios) 
y, fundamentalmente, el ideolecto a la lengua meta. Naturalmente, esta postura 
no es definitiva. Muchas reflexiones han versado sobre la traducción lírica. 
Recordemos que, por un lado, Herman Broch manifiesta que se deben traducir 
exclusivamente los contenidos de la poesía para que el lector pueda entenderla 
en la lengua de recepción5; y, por otro lado, Ives Bonnefoy considera que su 
primer objeto de atención es el ritmo y la musicalidad de los versos6. Cristóbal, 
para afrontar la traducción que ahora nos compete, opta por la opción de 
Bonnefoy, puesto que su principal intención es transferir la naturaleza rítmica 
del hexámetro dactílico al español. 

Si ya solo el hecho de traducir es una tarea ardua, Cristóbal ––intentando 
ser lo más fiel posible al texto latino original–– compone versos en la lengua 
de recepción. En líneas generales, respeta las construcciones sintácticas del 
poema virgiliano y emplea un lenguaje sencillo. No obstante, al tratarse de 
una traducción poética, tiene que acudir a distintas estrategias con el fin de 
obtener el esquema hexamétrico. 

Una de ellas es el uso de arcaísmos. El verso 141 (Verg. A. 1.141: 
«Aeolus, et clauso ventorum carcere regneto») es traducido de la siguiente 

3	 Virgilio, 2022, p. 53.
4	 R. Jakobson, 1984, p. 77.
5	 M. A. Vega (ed.), 2004, p. 344.
6	 Y. Bonnefoy y A. Carrera, 2002, pp. 33-34.



286

Ismael Capitán El Khadraoui

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 283-287, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII722

manera: «Eólo y cárcel gobierne do están encerrados los vientos»7. Aquí, se 
utiliza el adverbio relativo do, que está en desuso en español. La introducción 
de este elemento produce una amplificatio mediante una oración de relativo 
(«do están encerrados los vientos»), en la que se introduce el genitivo objetivo 
ventorum en función de sujeto.

Otro recurso notable en esta traducción es la elipsis verbal. Para los versos 
(Verg. A. 1.231-233): «quid meus Aeneas in te committere tantum, / quid Troes 
potuere, quibus, tot funera passis, / cunctus ob Italiam terrarum clauditur 
orbis?», Vicente Cristóbal traduce: «¿qué gran desmán contra ti cometer ha 
podido mi Eneas?, / ¿qué los troyanos, a quienes, después de sufrir tantas 
bajas, toda la tierra por causa de Italia se cierra ante ellos?»8. En el verso 232, 
se omite la traducción del verbo potuere («pudieron») porque se sobrentiende 
gracias al paralelismo con el verso anterior y, de esta forma, puede obtener 
el hexámetro dactílico en español: «¿qué-los-tro-yá-nos-a-quié-nes-des-pués-
de-su-frír-tan-tas-bá-jas»9.

También encontramos casos de redundancia léxica. Un claro ejemplo es 
este verso (Verg. A. 1.625): «Ipse hostis Teucros insigni laude ferebat», cuya 
traducción es la siguiente: «Aunque enemigo era Teucro, alababa muy mucho 
a los teucros»10. Se puede observar que Vicente Cristóbal inserta el adverbio 
muy para obtener una sílaba más, teniendo en cuenta que el acento tónico de 
este se traslada a mucho para que pueda leerse con ritmo dactílico: «Aún-
quee-ne-mí-goe-ra-Téu-croa-la-bá-ba-muy-múchoa-los-téu-cros»11.

Revisadas estas cuestiones, solo cabe destacar el gran valor del trabajo 
realizado por Vicente Cristóbal en Tempestad en el Tirreno. Solamente el 
prólogo ya puede considerarse un monográfico sobre la relevancia literaria y 
la recepción clásica del primer libro de la Eneida. En lo que a la traducción 
respecta, el resultado es, además de un acercamiento de Virgilio a nuestros 
días, una pieza literaria en sí misma. El autor demuestra plenamente su faceta 
de poeta-traductor y logra transferir el ritmo dactílico al español. Sin duda, 
pienso que es una obra elemental para el estudio específico del primer libro de 
la gran epopeya latina. 

7	 Virgilio, 2022, p. 83.
8	 Virgilio, 2022, p. 93.
9	 Escansión propia del hexámetro dactílico.
10	 Virgilio, 2022, p. 135.
11	 Escansión propia del hexámetro dactílico. 



287

Vicente Cristóbal (trad.), Tempestad en el Tirreno: libro I de la Eneida

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 283-287, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII722

Bibliografía
Bonnefoy, Yves y Carrera, Arturo, La traducción de la poesía, Valencia, 

Editorial Pre-Textos, 2002.

Cristóbal, Vicente, «Prólogo», Tempestad en el Tirreno: libro I de la Eneida, 
Editorial Renacimiento, 2022.

Jakobson, Roman, Ensayos de lingüística general, Barcelona, Seix Barral, 
1984.

Vega, Miguel Ángel (ed.), Textos clásicos de teoría de la traducción. Edición 
ampliada, Madrid, Cátedra, 2004.

Ismael Capitán El Khadraoui
Universidad de Sevilla

ismcapel@gmail.com
ORCID: 0009-0006-6586-3837





289
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 289-292, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII720

Francisco García Jurado (dir.), Diccionario hispánico 
de la tradición y recepción clásica: conceptos, personas y 

métodos, Madrid, Guillermo Escolar, 2021, 828 pp., ISBN: 
978-84-18093-93-7

Francisco García Jurado, catedrático de Filología Latina en la Universidad 
Complutense de Madrid, centra gran parte de sus investigaciones en la línea de 
la tradición y recepción clásica, en la cual se encuadra una de sus publicaciones 
más significativas, la Teoría de la tradición clásica: conceptos, historia y 
métodos  (2016). En esta obra, germen de la que ahora se reseñará, García 
Jurado ofrece una reflexión sobre los problemas conceptuales, historiográficos 
y metodológicos que atañen a la tradición clásica y establece una teoría general 
de la disciplina. A partir de su lectura, Carlos Mariscal de Gante confeccionó 
un índice terminológico y onomástico que constituye el cimiento del repertorio 
básico de entradas del Diccionario hispánico de la tradición y recepción clásica. 
Este proyecto, financiado por el Ministerio español de Ciencia e Innovación 
con calificación prioritaria, se desarrolló entre 2018 y 2021 con la participación 
de un total de sesenta y seis colaboradores, de entre los cuales Francisco García 
Jurado es el director científico y Ana González-Rivas Fernández (UAM), Pilar 
Hualde Pascual (UAM) y Josep Lluís Teodoro Peris (UV), los editores. 

En el Diccionario hispánico de la tradición y recepción clásica, García 
Jurado recupera la reflexión sobre la disciplina desde las perspectivas 
complementarias del autor y del lector en un formato que convierte la obra en 
un compendio que explica sus diferentes aspectos, un proyecto fundamental 
para unos estudios tan pujantes en la actualidad. 

El cuerpo del libro (pp. 1-786) lo constituye el diccionario propiamente 
dicho. Está precedido de una introducción (pp. IX-XXV) firmada por 
Francisco García Jurado y dividida en cuatro apartados: «Circunstancias de un 
proyecto», «Hacia una teoría general de la tradición y la recepción clásica», 
«Referencias cruzadas entre las entradas» y «Valoraciones finales». En ella, se 
relatan la coyuntura en la que surgió el Diccionario hispánico de la tradición y 
recepción clásica y el proceso de su confección. A continuación, se presentan 
sus objetivos y los ámbitos sobre los que se orquesta, que son conceptos, 



290

Julia Moreno Casasola

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 289-292, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII720

métodos y disciplinas y personas. Además, se ofrece un listado de los criterios 
de relación entre las entradas. Así, la introducción clarifica de antemano los 
propósitos y la organización del diccionario para el lector. 

Las ochenta y ocho entradas que configuran el diccionario están dispuestas 
en estricto orden alfabético. Hay dos tipos de entradas, que responden, en la 
práctica, a los tres ámbitos antes mencionados: conceptuales-metodológicas 
y biográficas. Las primeras abordan los conceptos que construyen la noción 
de tradición clásica, como «Tradición», «Transmisión» y «Clásico», y 
otros términos anejos, por ejemplo, «Fortuna», «Herencia», «Imitación», 
«Influencia», «Legado», «Pervivencia», «Recepción», así como conceptos más 
restringidos relacionados con los métodos de estudio de la disciplina, entre ellos, 
«Positivismo», «Intertextualidad», «Estética de la Recepción», «Mitocrítica», 
«Historia cultural» y «Poscolonialismo». Las segundas entradas tratan sobre los 
estudiosos que han forjado la historia de la disciplina o han hecho contribuciones 
teóricas sustanciales, como «Pelayo, Menéndez», «Lida de Malkiel, María 
Rosa», «Curtius, Ernst Robert» y «Highet, Gilbert». Con todo, todas las entradas 
tienen una extensión homogénea, que abarca entre cinco y diez páginas cada 
una, y cada categoría presenta una estructura unitaria: la primera (conceptual-
metodológica) está articulada por su etimología, definición y estudio; la segunda 
(biográfica), por el nombre completo, lugar y año de nacimiento y fallecimiento 
del autor, biografía sucinta y aportaciones a la tradición clásica. Al final, se 
insertan la bibliografía y la firma del autor de la entrada. 

En las páginas finales, se incluyen el «Índice temático y de nombres 
propios» (pp. 787-793) y la relación de «Citas abreviadas de autores griegos 
y latinos» (pp. 794-796). Por último, el «Listado de colaboradores» (797-798) 
recoge la nómina de todos los participantes del proyecto. 

El Diccionario hispánico de la tradición y recepción clásica es una 
ambiciosa obra sin precedentes. En el ámbito hispánico existen diccionarios 
literarios generales, como el Diccionario español de términos literarios de 
Garrido Gallardo (2009) y el Diccionario de términos literarios de Estébanez 
Calderón (1996), pero ninguno dedicado en específico a la tradición clásica. 
Existe, en el ámbito anglosajón, la publicación The Classical Tradition de 
Grafton (2010), un compendio enciclopédico con una ordenación temática 
alfabética, pero sin el espíritu teorizador de la obra aquí reseñada y carente de 
referencias al campo o a los estudiosos hispánicos. 

Es relevante insistir en la índole hispánica del diccionario: al poner 
el foco en España e Hispanoamérica se consideran ámbitos culturales que 



291

Francisco García Jurado (dir.), Diccionario hispánico de la tradición y recepción 
clásica: conceptos, personas y métodos

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 289-292, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII720

ordinariamente son desatendidos en los estudios extranjeros. Esto no implica 
la omisión de figuras extranjeras cuyas aportaciones a la tradición clásica han 
sido imprescindibles, como Comparetti, Curtius o Highet, pero su inclusión 
está siempre relacionada con la trasferencia de sus ideas a la cultura hispánica.  

El Diccionario hispánico de la tradición y recepción clásica es una obra 
abarcadora que comprende un elevado número de entradas, selección en 
absoluto arbitraria, sino resultante de un análisis minucioso, además de un 
trabajo de profundización y ampliación de contenidos. Asimismo, hay una 
valiosa inserción de ejemplos literarios y de citas de autoridad que ilustran y 
enriquecen la información relativa a cada término. Es apreciable que, aunque 
es una obra de carácter colectivo, la cuantiosa intervención de especialistas 
no actúa en detrimento de su cohesión, gracias a la ya comentada estructura 
uniforme de las entradas y a la rigurosa revisión del equipo. 

La interrelación entre las entradas es una de las características más 
destacables de la obra, puesto que permite que el lector trascienda los 
límites de la consulta puntual y obtenga una visión de conjunto de los 
conceptos, métodos o personas que están vinculados entre sí. Por ejemplo, en 
relación con la entrada de «Fuente» (pp. 286-295) se remite a «Influencia», 
«Intertextualidad», «Positivismo» y «Salinas, Pedro». Es decir, más allá de su 
exposición individual, el Diccionario hispánico de la tradición y recepción 
clásica favorece una lectura holística de los términos, lo cual responde a la 
realidad de la compleja configuración de la disciplina. No es, por tanto, una 
obra cerrada, sino abierta a la implicación dinámica del lector.

Tampoco es una obra unívoca. La idea de tradición clásica que propone es 
plural: no hay un rechazo o una defensa dogmática de unas u otras concepciones, 
sino que presenta cada una de ellas con las problemáticas o contradicciones 
que pueden suscitar. Así, contempla la multiplicidad de metáforas que forman 
el concepto, como «Herencia», «Influencia», «Pervivencia» o «Recepción». 
Con esto, invita a la reflexión crítica del lector y le reserva la extracción de 
conclusiones o, en su defecto, de nuevas preguntas que promuevan sucesivos 
planteamientos teóricos sobre la disciplina. 

Todas estas características evidencian otro de los aspectos primordiales 
del Diccionario hispánico de la tradición y recepción clásica, que es su 
carácter programático. La teorización es imperativa en toda disciplina, pero 
esta obra complementa el conocimiento de la historia y de los postulados de 
la tradición clásica con un saber crítico que establece el estado de la cuestión 



292

Julia Moreno Casasola

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 289-292, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII720

de dichos estudios con la aspiración de impulsar futuras investigaciones tanto 
de especulación teórica como de análisis concreto y práctico de las conexiones 
entre la Literatura Antigua y la Moderna. Para ilustrar esta resolución, podemos 
observar la entrada de «Intertextualidad» (pp. 417-424). Tras definir el método, 
el diccionario explica los modelos intertextuales de Kristeva y de Genette, así 
como las metáforas «materia prima» y «proteína literaria», planteadas por García 
Jurado, y nuevas metodologías como «intermedio» y «transmisión». A partir de 
este marco, el lector puede valorar todas las formulaciones y adoptar la que estime 
para realizar sus propios estudios sobre temas concretos o bien problematizar 
sobre ellas y aportar nuevas disquisiciones teóricas y metodológicas.  

En conclusión, el Diccionario hispánico de la tradición y recepción 
clásica es una obra novedosa que recoge los principales conceptos, personas 
y métodos constituyentes de la disciplina y expone una revisión crítica y 
actualizada de ellos que permite la aproximación rigurosa y sistemática de los 
estudiosos. Tal como queda demostrado por todas las cuestiones valoradas, 
supone una contribución fundamental, puesto que satisface la necesidad de una 
teorización vigente de la tradición y recepción clásica en el ámbito hispánico y 
brinda un manual de referencia completo y claro para el ulterior desarrollo de 
esta disciplina cuyo interés se ha perpetuado desde su formulación en el siglo 
XIX y hasta su éxito en los estudios literarios del siglo XXI. 

Bibliografía
Estébanez Calderón, Demetrio, Diccionario de términos literarios, Madrid, 

Alianza, 1996.

García Jurado, Francisco, Teoría de la tradición clásica: conceptos, historia 
y métodos, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2016. 

Garrido Gallardo, Miguel Ángel, Diccionario español de términos 
literarios, Buenos Aires, Academia Argentina de Letras, 2009.

Grafton, Anthony, The Classical Tradition, Harvard, Harvard University 
Press, 2010.

Julia Moreno Casasola
Universidad de Sevilla

juliamorenocasasola@gmail.com
ORCID: 0009-0003-9637-513X



293
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 293-295, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII700

Fernando García Romero, Lechuzas a Atenas. Pervivencia hoy 
del refranero griego antiguo, Madrid / México / Buenos Aires / 

Santiago, Edaf, 2022, 218 pp., ISBN: 978-84-41441-53-8

Lechuzas a Atenas. Pervivencia hoy del refranero griego antiguo es el título 
de un volumen reciente con el que Fernando García Romero, catedrático de 
Filología Griega de la Universidad Complutense de Madrid, nos sumerge en 
el fascinante mundo de la paremiología, campo al que lleva dedicándose más 
de dos décadas, puesto que ya en 1999 publicó Proverbios griegos. Menando: 
Sentencias (Madrid) en colaboración con Rosa Mª Mariño; y en 2001, El 
deporte en los proverbios griegos antiguos (Hildesheim). 

El libro presenta cuatro grandes capítulos cuyos títulos reflejan su 
temática y se desglosan en numerosos epígrafes breves que facilitan su 
lectura. Así, el primer capítulo (15-54), que trata sobre los proverbios griegos 
heredados directamente, se titula «Las que hemos heredado», mientras que 
el segundo (55-122), bajo el título «Las equivalentes», se centra en aquellas 
expresiones que tienen correspondencias modernas. El tercer (123-146) y 
cuarto capítulo (147-170), titulados «Personajes proverbiales» y «Geografía 
proverbial griega» respectivamente, tratan sobre figuras emblemáticas de la 
cultura griega, así como sobre lugares y aspectos humorísticos relacionados 
con estas expresiones. 

Los dos primeros capítulos examinan minuciosamente los refranes, 
proverbios y expresiones griegas que han sobrevivido al paso del tiempo y 
que incluso tienen equivalentes en la actualidad. Se analiza cada uno de ellos 
resaltando aspectos como su origen y significado, su presencia en diversas 
fuentes y su continuidad en la tradición moderna, desde las lenguas romances 
hasta el alemán, el ruso, el griego moderno o el húngaro. Con los numerosos 
ejemplos en las distintas lenguas modernas el lector no solo se da cuenta de la 
inconmensurable herencia grecolatina, sino que también descubre de manera 
fascinante cómo los antiguos griegos expresaban proverbialmente las ideas 
que nosotros queremos transmitir cuando decimos «murió hasta el apuntador» 
(οὐδὲ πυρφόρος ἐλείφθη: «no quedó ni el portador del fuego»), «de tal palo 
tal astilla» (τοῦ πατρὸς τὸ παιδίον: «del padre, el hijo») o «salir de Guatemala 



294

Patricia García Zamora

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 293-295, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII700

para entrar en Guatepeor» (Χαρύβδιν ἐκφυγὼν τῇ Σκύλλῇ περιέπεσεν: «tras 
escapar de Caribdis ha ido a caer en Escila»). 

El tercer capítulo presenta a personajes emblemáticos como los Picios, los 
Pericos de los palotes o los leperos de la antigua Grecia en cinco categorías: 
«Tontos proverbiales»; «Feos y guapos proverbiales»; «Personajes míticos 
proverbiales»; «Reyes, atletas proverbiales, y algún político»; y, por último, 
«Personajes proverbiales con nombres parlantes». Se examinan figuras que 
simbolizan cualidades como la estupidez, como Margites o Corebo; la belleza 
y la fealdad, como Tersites, el más feo de los que fue a Troya, frente a Nireo, 
el más guapo; u otras características humanas proverbiales, como Odiseo, 
paradigma de astucia (Ὀδυσσέως συνετώτερος: «ser más listo que Odiseo»), 
o el rey Midas (Μίδου πλουσιώτερος: «ser más rico que Midas»). También se 
incluyen personajes que, además de constituir un paradigma proverbial por 
sus rasgos, tienen el añadido de poseer un nombre parlante que vaticina tales 
cualidades, como el caso de Marimandona; así, Acesias (‘el Curalotodo’) es el 
nombre burlesco de médico inepto que no cura. 

El cuarto capítulo dedica nueve epígrafes a las ciudades, topónimos y 
gentilicios griegos que inspiraron paremias. Desde los atenienses hasta los 
beocios, pasando por los espartanos, los tesalios y los habitantes de la isla del 
Egeo, cada grupo étnico o geográfico era objeto de expresiones proverbiales 
que reflejaban las opiniones de los griegos sobre sí mismos (y también 
sobre los no griegos). Se decía, por ejemplo, «ser más libre que Esparta» 
(ἐλευθεριώτερος Σπάρτης) para referirse a las personas que valoraban 
celosamente su independencia, ya que los espartanos eran conocidos por 
su profundo sentido de libertad. A esta expresión se contraponía «ser más 
esclavo que Mesenia» (δουλότερος Μεσσήνης), una comparación proverbial 
que se explica porque, en muchas ocasiones, los espartanos esclavizaron a los 
mesenios cuando estos se sublevaban, tratándolos con mayor severidad que a 
otros esclavos. 

En el quinto y último capítulo, titulado «Jugar y reír con las expresiones 
proverbiales», el autor pone el broche final destacando el carácter creativo y 
jocoso con el que los antiguos griegos modificaban expresiones para crear 
nuevas, como se hace en la actualidad cuando «decimos ojos que no ven, 
batacazo que te pegas», «no hay mal que por el INEM no venga» o «cualquier 
tiempo pasado fue anterior». 



295

Fernando García Romero, Lechuzas a Atenas. Pervivencia hoy del refranero griego antiguo

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 293-295, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII700

El libro incluye un apéndice final que proporciona las fuentes de cada 
paremia o sentencia, así como una bibliografía detallada que guía al lector 
hacia la documentación empleada. Se trata de una obra exhaustivamente 
documentada y meticulosa, que ofrece de forma muy amena una visión 
innovadora y actualizada del rico legado del refranero griego antiguo. 

Patricia García Zamora
Departamento de Filología Griega y Latina

Facultad de Filología (Universidad de Sevilla)
pgarcia9@us.es

ORCID: 0000-0001-9275-8377





297
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 297-304, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII690

Andrea Rodighiero, Giacomo Scavello y Anna Maganuco, 
METra 1 Epica e Tragedia Greca: Una Mappatura. Lexis 

supplementi, 11, Venezia, Edizioni Ca’Foscari, 2022, 232 pp., 
ISBN: 978-886-969-655-8, ISBN (ebook): 978-886-969-654-1, 

DOI: 10.30687/978-886-969-654-1

Andrea Rodighiero, Anna Maganuco, Margherita Nimis 
y Giacomo Scavello, METra 2 Epica e Tragedia Greca: Una 

Mappatura. Lexis supplementi, 14, Venezia, Edizioni Ca’Foscari, 
2023, 290 pp., ISBN: 978-88-6969-759-3, ISBN (ebook): 978-88-

6969-738-8, DOI: 10.30687/978-88-6969-738-8

Los dos libros que reseñamos conjuntamente agrupan nueve y once 
contribuciones fruto de los congresos internacionales celebrados en mayo 
de 2021 y junio de 2022 en la Università degli Studi di Verona, como uno 
de los hitos principales del proyecto de investigación METra (Mapping Epic 
in Tragedy – Epica e tragedia greca: una mappatura) sobre la influencia de 
la épica griega arcaica en la tragedia ateniense de época clásica. Diferentes 
métodos de análisis filológico muestran el peso de la épica en numerosos 
aspectos y cómo la confirmación o, más a menudo, la confrontación del 
modelo dota de mayor sentido al texto dramático. Tanto el primer libro, 
dedicado a la memoria del helenista valenciano J. V. Bañuls, como el segundo, 
que recuerda a V. Citti, aúnan las contribuciones de expertos con una sólida 
trayectoria y de investigadores noveles, prueba de las sólidas raíces y el 
prometedor desarrollo de este campo de estudio. Sin perjuicio de la validez 
de cada capítulo individualmente, la lectura en conjunto de los dos libros 
permite apreciar mejor su diversidad a la vez que la continuidad entre los dos 
volúmenes, especialmente en los cinco capítulos que retoman y profundizan, 
en el segundo, las investigaciones iniciadas en el primero. 

Tras un índice inicial, en ambas introducciones (pp. 3-8 y pp. ix-xvi) los 
editores presentan cada libro como una colección de resultados, parciales y 



298

Andrea Sánchez i Bernet

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 297-304, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII690

complementarios, una mappatura, esto es, una fijación de varios puntos de 
referencia del contacto entre los géneros explorados, sin que se pretenda ofrecer 
una respuesta única ni exhaustiva a una cuestión tan compleja. La ordenación de 
los capítulos, mayoritariamente en italiano y de una veintena de páginas, según 
su objeto y metodología hace de cada volumen un todo coherente. 

En METra 1 se traza un itinerario desde obras fragmentarias a otras 
conservadas íntegras y hasta reflexiones más amplias sobre el contexto 
histórico de la tragedia. Los dos primeros trabajos se ocupan de dramas 
fragmentarios en que las referencias épicas, junto con la tradición textual 
directa e indirecta, permiten reconocer la probable reconstrucción de la trama, 
mientras que los cinco capítulos siguientes rastrean ecos épicos en personajes, 
escenas o motivos expresivos, y cierran el libro dos sobre cómo la influencia 
homérica determina la visión de la tragedia sobre cuestiones religiosas o 
epistemológicas. Con un criterio algo distinto, METra 2, del análisis de 
palabras o unidades léxicas en los dos primeros capítulos, pasa, del tercer al 
sexto capítulo, al de pasajes y escenas de dramas y fragmentos concretos en 
que se identifican fenómenos culturales o de índole literaria, para llegar en los 
cinco capítulos siguientes a fenómenos religiosos o expresivos distribuidos 
a lo largo de un corpus con varias obras. La ampliación de la perspectiva se 
percibe no solo en las unidades textuales objeto de estudio, sino también en 
su rango diacrónico, que constituye un criterio de ordenación secundario y 
alcanza hasta la literatura neogriega en el último capítulo.

Más en detalle, METra 1 se abre con «Il bucato di Nausicaa. Una nuova 
lettura di Sofocle, fr. 439 R. (Ναυσικάα ἢ Πλύντριαι)» (pp. 9-37) de Laura 
Carrara, donde se plantea en qué manera la tragedia Nausícaa o Lavanderas 
podría haber desarrollado la escena en que la princesa feacia encuentra al 
náufrago Odiseo mientras lava la colada en el río, atendiendo tanto a la 
transmisión de este breve fragmento como, sobre todo, a las cuestiones 
lexicográficas que rodean algunos términos del texto como la colocación 
λινογενεῖς τ᾿ ἐπενδύτας o el infinitivo νῆσαι. Frente a la interpretación 
tradicional que relaciona estos términos con el tejer, se reivindica, en vez 
de τε νῆσαι la lectura, τάνυσαι “tender”, que encuentra sólidos argumentos 
lingüísticos y dramáticos, además de notables paralelos en el hipotexto 
homérico (Od. 6, 93-98), en otras tragedias y en la pintura vascular.

La segunda contribución, «“Schegge” di Odisseo. I “volti” dell’eroe 
nei frammenti dei drammi odissiaci di Sofocle» (pp. 39-60) de Francesco 



299

Andrea Rodighiero, Giacomo Scavello, Margherita Nimis y Anna Maganuco, 
METra 1 e METra 2 Epica e Tragedia Greca: Una Mappatura         

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 297-304, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII690

Lupi aplica la exégesis textual a la reconstrucción del personaje de Odiseo, 
especialmente en su faceta de hábil orador, en las obras fragmentarias de 
Sófocles a partir de la comparación con sus apariciones en la épica homérica 
y cíclica. Con Comensales (Syndeípnoi, fr. *566 R.), Teucro (frr. *576-
**597b R.), Palamedes (frr. 478-81 R.) y Euríalo (solo en testimonios), 
además de las tragedias completas Áyax y Filoctetes, se pone de relieve que 
la habilidad retórica del laercíada, ya evidente en la Ilíada (9, 318-20; 330-
33), marca favorable o perjudicialmente su relación con otros héroes, algo 
también presagiado en la Odisea (19, 406-409). Su papel como acusador de 
los personajes epónimos de Teucro y Palamedes ejemplifica cómo el autor 
pudo retomar y adaptar la caracterización negativa de Odiseo en otros dramas 
a partir de motivos del ciclo.

En «Usi e funzioni della τις-Rede da Omero a Sofocle (Soph. Ai. 500-5 ed 
El. 975-85)» (pp. 61-84), Anna Maganuco examina el módulo de introducción 
del discurso reportado potencial, el qué dirán, utilizado por Sófocles en dos 
ocasiones que remiten al recurso que se hace de él en la Ilíada para exponer 
los ideales heroicos, a la vez que subvierte estas expectativas dejando que 
las verbalicen personajes femeninos: Tecmesa y Electra. La comparación con 
algunos versos líricos y con la obra de los dos otros grandes trágicos revela, 
además, que el autor dota de un mayor sentido las pocas variaciones que 
introduce, permaneciendo, por lo general, más fiel al motivo épico.

Andrea Rodighiero, en «Il pianto di Achille e il digiuno di Penelope. 
Impieghi “formulari” da Omero ai tragici» (pp. 85-109), estudia expresiones 
épicas con que se alude al llanto y al ayuno como formas de luto extremo 
en textos épicos y que dan lugar a escenas típicas de la tragedia. En ciertos 
pasajes euripideos (IA 1122-33, Supp 286-88, HF 1111-12, Or 280, Alc 530) 
la pregunta Τί κλαίεις; («¿Por qué lloras?») evoca la ocasión en que Tetis 
la dirige a Aquiles en la Ilíada (1, 362; 18, 73). De manera similar a cómo 
la cualificación del ayuno como muestra de la desesperación de Medea y 
Áyax en las tragedias homónimas (E. Med 20-28; S. Aj 321-25) desarrolla 
la descripción del dolor en textos épicos, tanto de Penélope en la Odisea (4, 
787-90; 19, 203-9) como de la diosa Démeter en su correspondiente Himno 
homérico (2, 192-201), lo que indica una intertextualidad que supera la mera 
coincidencia de situaciones y tradiciones culturales. 

Con un enfoque similar, «Penelope e Deianira. Carattere e sentimenti di due 
eroine tra epica e tragedia» (pp. 111-134) de Giacomo Scavello profundiza en 



300

Andrea Sánchez i Bernet

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 297-304, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII690

las similitudes entre dos heroínas que esperan ansiosamente a su marido. Ambas 
se consumen en llantos, noches insomnes y un lecho vacío, si bien el desenlace 
de Traquinias hace aún más flagrante la diferencia con la Odisea, en que estas 
circunstancias se convierten en signos de un feliz reencuentro de los esposos.

En «Rivisitazioni del vanto epico del guerriero nell’Orestea» (pp. 135-
158), Enrico Medda explora a lo largo de la trilogía de Esquilo la recurrencia 
de un motivo discursivo, donde el precedente épico se resignifica y enriquece. 
Tras analizar los elementos y la fraseología propios de las intervenciones en que 
los héroes homéricos se jactan de haber dado muerte a un enemigo, examina de 
qué modo los parlamentos análogos de Agamenón (Ag 821-28), Clitemnestra 
(Ag 1377-94), Egisto (Ag 1577-82, 1603-11) y Orestes (Ch 973-90), al utilizar 
expresiones épicas en homicidios bien distintos de un combate bélico, evidencian 
lo lejos que queda cada uno de ellos del antiguo modelo heroico. 

Carmen Morenilla Talens, en «“Nadie te lo reprochará” La súplica de una 
madre en Homero, Estesícoro y Esquilo» (pp. 159-179), se centra en el motivo 
de la madre que suplica a su hijo con el pecho desnudo para que no muera en 
combate. Puesto que se halla tanto en la épica homérica (Il 22, 79-84) como 
en las composiciones de épica citaródica de Estesícoro (fr. S13 Davies), aparte 
de en epitafios y representaciones iconográficas, se deduce que los diferentes 
géneros incluyen una escena tradicional en que no siempre se pueden hallar 
ecos textuales directos. Este tipo de escena reaparece en tragedias que la 
reelaboran y la ponen al servicio de nuevos contextos, como el de una madre, 
Clitemnestra, que suplica al hijo que no la mate (A. Ch 896-98; E. El 1206-
17), el de una nodriza que teme por la supervivencia de la joven que crió (Sen. 
Hippol 246-51) o el de todo un coro de jóvenes que apela al caudillo para que 
no combata personalmente (A. Th 698-99).

«Basta chiedere? Forme, lessico e rituale della preghiera in Aesch. Cho 
1-3» (pp. 181-198), de Andrea Taddei, aplica una perspectiva histórico-religiosa 
o antropológica a otro texto esquíleo: el ruego del inicio de Coéforos a Hermes 
Ctónico por parte de Orestes en la tumba de Agamenón para que les ayude a 
llevar a cabo la venganza. Este canto anticipa elementos dramatúrgicos claves y 
otros ruegos de la tragedia, como el de un kommós posterior en que la expresión 
δὸς κράτος (480) retoma la invocación de Glauco al dios Apolo en la Ilíada (16, 
525) y que, dirigida al padre en vez de al dios, exalta la figura de Agamenón, de 
manera similar a una posterior petición del coro a Zeus (783-92).

Cierra el volumen Alexandre Johnston con «Irony and the Limits of 
Knowledge in Homer and Sophocles» (pp. 199-220), que vuelve al dramaturgo 



301

Andrea Rodighiero, Giacomo Scavello, Margherita Nimis y Anna Maganuco, 
METra 1 e METra 2 Epica e Tragedia Greca: Una Mappatura         

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 297-304, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII690

de Colonos para indagar a través de la historia cultural y de las ideas el esquivo 
concepto de «ironía dramática». La distancia entre el conocimiento del autor, 
la audiencia y los personajes en Edipo rey y en Áyax se relaciona con la alusión, 
en un principio metafórica, de uno de los pretendientes de Penélope, al no 
poder tensar el arco de Odiseo, a que el artilugio les robará el ánimo y el alma 
(Od 21, 152-56). A pesar de las divergencias en la exposición entre los textos 
épicos, narrativos y trágicos representados, este recurso revela una común 
concepción teológica en Homero y Sófocles: el conocimiento de los héroes 
trágicos, y por extensión de todos los humanos, es incierto o provisional.

Ya en METra 2, «Elementi alt(r)i nel dettato della tragedia: riprese e 
divergenze dall’epica» (pp. 3-24) de Sara Kaczko observa que, en vez de la 
forma jonio-épica del nombre de la diosa Atenea Ἀθήνη o Ἀθηναίη, la tragedia 
reserva la ática Ἀθηναία para ciertos contextos y prefiere la dórica y antigua 
Ἀθάνα. El teónimo contradice las tendencias generales de la lengua trágica y 
resulta un estilema probablemente derivado del prestigio de las formas líricas 
vinculadas al ámbito ritual y religioso. 

En «Lessico e metafora tra Omero ed Eschilo: due casi di studio dalla parodo 
dei Persiani» (pp. 25-50), Margherita Nimis repasa pormenorizadamente las 
metáforas, imágenes y léxico con que se describe al ejército persa, inmenso 
como el mar que será su ruina, y cómo algunas referencias cromáticas 
anticipan el luto del coro. Al explotar la polisemia de ciertos términos y acuñar 
compuestos, la dicción épica es reelaborada y puesta al servicio de una nueva 
expresividad. 

Andrea Taddei en «“Sed obstat θέλων”. Aspetti della volontà degli 
dèi nelle Coefore di Eschilo» (pp. 51-74) retoma el análisis de los ruegos 
en la segunda obra de la trilogía esquilea concentrándose, esta vez, en la 
significación del participio θέλων en los vv. 19 y 793, donde ha planteado 
problemas de interpretación. Paralelos épicos, trágicos y líricos validan esta 
lectura al confirmar las asimétricas relaciones de reciprocidad entre hombres y 
dioses, en que la voluntad que cuenta en la concesión del ruego y la continuidad 
del culto es la de Zeus. 

También Alexandre Johnston vuelve a ocuparse de las implicaciones 
religiosas del conocimiento de los personajes trágicos pasando esta vez al 
dramaturgo más joven en «Θεοί νύ μοι αἴτιοί εἰσιν. Helen’s Agency and the 
Gods in Homer and Euripides» (pp. 75-98). Tras un repaso a las fuentes épicas, 
desde Homero y Hesíodo a los Cypria, la lectura paralela de la Ilíada (esp. 3, 



302

Andrea Sánchez i Bernet

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 297-304, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII690

154-76; 6, 343-58) y Troyanas evidencia que el rapto de Helena se explica tanto 
por las decisiones de ella misma como por las de las fuerzas divinas, en distinta 
medida según el contexto y la persona loquens. En el enfrentamiento verbal 
entre Helena y Hécuba (860-1059) emerge el debate teológico entre estas dos 
visiones divergentes, sin que el drama resuelva quién está en lo cierto.

Sigue «Presenze di Elena nel corpus sofocleo» (pp. 99-122), en que 
Francesco Lupi traza las apariciones del personaje según testimonios y 
fragmentos. Los paralelos con otros fragmentos y la tradición épica de La 
pequeña Ilíada y los Cypria sustentan la hipótesis de que Helena fuera el 
sujeto del fr. 179R.2, ἀναχαιτίζει, de El rapto de Helena, y refutan, en cambio, 
que fuera la destinataria del fr. 368R.2 de Laconias, ya que es probable que 
Sófocles mantuviera consistentemente la imagen homérica de la heroína 
arrepentida y deseosa de volver a su patria (Od 4, 252-64).

«Meditazioni omeriche sulla guerra nel terzo stasimo dell’Aiace di 
Sofocle (Ai. 1185-1222)» (pp. 123-150) de Giacomo Scavello estudia las 
concomitancias léxicas y semánticas del canto dramático con fraseología 
e imágenes homéricas de condena a la guerra. El tragediógrafo enfatiza su 
mensaje antibelicista mediante cualificaciones sinónimas de los dioses Ares 
y Hades o la recurrencia de léxico clave como πόνος o la rara colocación 
κοίλην κάπετον (Aj 1165, 1403; Il 24, 797) que presentan la guerra como algo 
totalmente negativo y nada divino.

Poniendo ya el foco sobre varias obras, Riccardo Palmisciano, con 
«Funerale “omerico” e lamento funebre in tragedia» (pp. 151-178), explora 
cómo, en un momento en que la polis democrática pretende limitar el luto 
por personalidades aristocráticas al ámbito privado, la tragedia reutiliza los 
lamentos fúnebres épicos, como ilustra la exhaustiva lista de pasajes y el 
análisis de ejemplos como E. Tr 1167-206. Sin embargo, el hecho de que 
los thrênoi queden solo en boca de personajes femeninos y la manera poco 
heroica en que aparecen los lebetes o urnas cinerarias en A. Ag 444, Ch 686 
y S. El 1041 marca la resignificación y adaptación de estos ritos funerarios al 
contexto democrático. 

Andrea Ercolani en «Dialoghi in dialogo: dall’epos alla tragedia» 
(pp. 179-198) trata de la presentación literaria de los diálogos en ambos 
géneros. La comparación entre la tragedia más antigua, Persas, y la más 
reciente, Bacantes, demuestra que la alternancia de interlocutores aparece 
guiada por las intervenciones «cremallera» del corifeo, que retoma, en su 



303

Andrea Rodighiero, Giacomo Scavello, Margherita Nimis y Anna Maganuco, 
METra 1 e METra 2 Epica e Tragedia Greca: Una Mappatura         

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 297-304, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII690

introducción y, al menos en Esquilo, de conclusión del discurso directo, la 
voz del narrador épico.

En una fórmula particular de discurso reportado se centra «Riuso ed 
evoluzione della τις-Rede in Euripide» (pp. 199-226) de Anna Maganuco. En 
este artículo se extiende al último gran tragediógrafo el estudio aplicado a 
Sófocles en el primer volumen. La revisión formal y contextual de cada caso 
revela la influencia de la τις-Rede potencial o real homérica, con variaciones 
formales ya en Alcestis o Heraclidas. La creciente independencia del modelo 
épico en las tragedias más recientes como Ifigenia en Táuride u Orestes 
conforma escenas típicas en que la fijación de ciertos hemistiquios y de 
elementos escénicos recurrentes constituyen auténticas fórmulas dramáticas.

Ester Cerbo, en «Metri dell’epica nella lirica di Euripide: risonanze e 
rimodulazioni» (pp. 227-252), examina la significativa interacción entre 
forma métrica y contenido en los dáctilos, dáctilo-epitritos y anapestos en 
tres tragedias del ciclo troyano. Más allá de la mera imitación o la necesidad 
métrica, el análisis detallado descubre que las reminiscencias de estos ritmos 
épicos incrementan la eficacia dramática de escenas como la monodia de 
Andrómaca en dísticos elegíacos (Andr 103-116), la anapéstica de Hécuba 
(Hec 59-97) o la secuencia holodactílica en un diálogo lírico entre las dos 
mujeres (Tr 595-607).

Finalmente, «Ulisse tragico ed epico in Nikos Kazantzakis» (pp. 253-272) 
de Gilda Tentorio concluye las investigaciones trayéndolas hasta la actualidad 
con su exploración de Odiseo en la Ὀδύσεια épica y la tragedia Ὀδυσσέας del 
autor cretense del s. XX. La inspiración y la trasgresión del héroe homérico, 
con un carácter excesivo como el de los héroes trágicos, revela la autonomía 
del personaje, que supera la clasificación de los géneros y encarna la compleja 
relación de la Grecia contemporánea con su tradición literaria.

Sorprende gratamente la repartición de la atención dedicada a los tres 
grandes tragediógrafos, que corrige la tendencia de parte de la crítica a 
concentrarse en la producción mucho más abundante del dramaturgo más 
joven, en detrimento de Sófocles y, sobre todo, de Esquilo. De hecho, 
en METra 1, cinco de los nueve artículos están dedicados a Sófocles, tres 
a Esquilo, y solo el cuarto y el octavo, y brevemente el tercero, comentan 
textos euripideos, entre otros. En METra 2, de manera más proporcionada, dos 
contribuciones se ocupan de Esquilo y Sófocles, cada uno, y tres de Eurípides, 
aparte de aquellas con un corpus compuesto. 



304

Andrea Sánchez i Bernet

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 297-304, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII690

Las pocas objeciones que podría suscitar esta obra doble no son más que 
la consecuencia inevitable de su planteamiento como colección de aportaciones 
individuales sobre un mismo tema. Dado que cada una es perfectamente sólida 
por su cuenta, encontramos algunas redundancias menores, por ejemplo, en la 
alusión a los testimonios antiguos sobre el enorme peso de Homero en Sófocles 
(vol. I, pp. 10-11, 40-41, 112), algo que quizás se podría haber evitado mediante 
más referencias entre los capítulos. El segundo volumen sí que remite a más 
trabajos contenidos en el primero, lo que palia esta situación y mejora la cohesión 
general. También se habría agradecido una mayor coordinación en la disposición 
de los textos griegos comentados, a los que suele seguir la traducción, que, 
en ocasiones, especialmente en el segundo volumen, no aparece. Ello puede 
resultar frustrante para el lector principiante o no especialista, aunque la claridad 
de la exposición en ningún caso se ve mermada. 

La edición, muy cuidada y de fácil manejo, se halla disponible en papel 
en tapa blanda y en formato electrónico de acceso libre, tanto de forma 
completa como en sus capítulos individuales. Esta accesibilidad caracteriza 
también el tono de los trabajos, con completas y actualizadas introducciones 
a los textos y problemas abordados que hacen de este libro una obra de 
interés para el helenista que quiera profundizar, así como para el estudiante 
mínimamente familiarizado con las principales obras de la épica y tragedia 
griegas. Particularmente esclarecedores resultan los recursos tipográficos que 
guían el comentario de los textos y la estructuración esquemática de las ideas 
en muchos capítulos.

Nos encontramos, pues, ante un valioso compendio de estudios de caso 
que ilustran cómo diversos enfoques ponen en valor la interrelación entre 
géneros e, igualmente, cómo la lectura de la tragedia a la luz de la épica 
permite ahondar en la comprensión de la primera, que establece con su 
predecesora relaciones ya de continuidad, ya de variación o de contraste. La 
riqueza de perspectivas renueva el análisis de ambos géneros y demuestra que, 
en este campo, y en particular en su intersección, hay aún mucho terreno por 
descubrir y nuevos mapas que trazar. 

Andrea Sánchez i Bernet
Universitat de València

Andrea.Sanchez@uv.es
ORCID: 0000-0002-0454-0966



305
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 305-308, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII718

Laura Massetti, Pindar’s Pythian Twelve: A Linguistic 
Commentary and a Comparative Study, Leiden / Boston, Brill, 
2024, 248 pp., ISBN (tapa dura): 978-90-04-68807-0, ISBN 

(e-book): 978-90-04-69413-2, ISSN: 2667-3770, 
DOI: 10.1163/9789004694132

La lingüista italiana Laura Massetti ofrece en su libro una traducción 
actualizada y novedosa de la Pítica XII de Píndaro, así como un análisis 
comparativo con un texto védico, Ṛgveda 10.67. Si bien la propia autora 
recoge en la introducción la dificultad de comparar dos composiciones 
correspondientes a tan diferentes épocas (siglo V a. C. en el caso de Píndaro, 
mientras que el texto védico corresponde al II milenio a. C.), considera que de 
la comparación se pueden extraer trazos comunes a una lengua poética común 
de origen indoeuropeo.

La primera mitad de la obra centra su análisis en la Pítica XII de Píndaro. 
Así, el primer capítulo aborda la temática de la obra —la victoria de Midas 
de Acragas1 en un certamen musical celebrado en Delfos, presumiblemente 
en el 490 a. C., acompañada de una digresión mitológica en torno a Perseo y 
Medusa—. En el segundo capítulo, la autora pone el foco en la «composición 
en anillo» (Ring-Composition) de la oda, esto es, una suerte de composición 
cuya estructura básica sería A-B-A1. El excurso se acompaña de un esquema 
que refleja de manera solvente esta disposición, identificable además en otras 
tradiciones literarias indoeuropeas, como sucede en el caso del Ṛgveda.

En el capítulo tercero, Massetti analiza la lengua literaria de Píndaro, 
que tiene su base en el dialecto dorio, pero bebe también de otros dialectos, 
lo que resulta en una lengua más bien artificial. El libro continúa con la 
presentación del texto griego y su aparato crítico, además del análisis métrico 
de la composición —que sigue los postulados de Gentili2—. Por otro lado, 
Massetti propone una nueva traducción para la oda que, en nuestra opinión, 

1	 Actual Agrigento (Sicilia).
2	 Gentili, 2006.



306

Santiago Real Besteiro

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 305-308, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII718

es sumamente precisa: recoge el original griego y, al mismo tiempo, cede 
a las demandas de la lengua a la que traduce (inglés) y facilita la lectura y 
la comprensión de un texto de por sí intricado por sus referencias míticas y 
contextuales.

El comentario lingüístico se reserva para el capítulo quinto, más amplio, 
y que muestra con claridad el dominio de la autora de la lingüística griega. Los 
argumentos lingüísticos sirven de base para profundizar en el contenido y, de 
hecho, Massetti ofrece también un comentario literario de toda la oda. Así, 
trata con profundidad las menciones del lírico a Acragas a lo largo de las seis 
primeras líneas y la introducción de la figura de Midas, así como la etimología 
y el empleo de los términos asociados con la corona y la coronación (< *(s)
tegu̯h-). La investigadora también analiza la digresión mitológica —Perseo y 
Medusa, con presencia también de Atenea— que realiza Píndaro en la Pítica 
XII y demuestra cómo el poeta la emplea para hablar de la creación de los 
certámenes áulicos.

El capítulo quinto también reserva un apartado para la presencia de las 
«canciones entretejidas» (weaving songs) en la obra de Píndaro y en otras 
tradiciones indoeuropeas, que emplean verbos como ‘atar’ (*sh2e(i̯)) o 
‘extender’ (*ten-) para hacer referencia al proceso de composición de una 
canción o un poema. Presenta cada uno de los términos y/o expresiones 
escogidos por el poeta y los acompaña del debate académico que se cierne en 
torno a ellos; del mismo modo, defiende su interpretación y traducción con 
argumentos —a nuestro parecer— sólidos. De este modo, los 32 versos de la 
oda quedan sometidos a un análisis íntegro e innovador.

Las últimas páginas de la primera sección del libro comparan la Pítica XII 
de Píndaro con la Dionisíacas de Nono de Panópolis. En concreto, Massetti 
compara elementos de la oda con tres pasajes de la obra de Nono: (Nonn.) 
D.24.35-38, D.30.264-267 y D.40.215-233, que incluyen referencias a Atenea 
y a la Gorgona y que le permiten trazar paralelos entre ambas composiciones.

La segunda parte de la obra contiene la comparación entre la Pítica XII de 
Píndaro y una composición en sánscrito-védico. Antes de afrontarla, la autora 
advierte que el mito desarrollado en la oda del lírico, si bien aislado dentro 
de la tradición griega, puede tener un paralelo en el mundo indoario. Así, 
propone Ṛgveda 10.67 como un equivalente debido al marco poético creado 
por los autores en el que una divinidad inventa/encuentra una «canción de 
múltiples cabezas». Las figuras divinas implicadas en esta construcción están, 



307

Laura Massetti, Pindar’s Pythian Twelve: A Linguistic Commentary and a Comparative Study

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 305-308, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII718

así, asociadas con un descubrimiento poético-musical y, a su vez, su creación/
descubrimiento está relacionado con la noción de «cabeza».

La autora dedica los siguientes capítulos a la introducción del himno 
védico y a las características del mito de la Gorgona en sus paralelos griego 
y védico. El primero de estos apartados describe el texto védico objeto de 
estudio: su temática y su estilo, con repeticiones y una estructura en anillo 
equiparable a la oda de Píndaro, así como el texto original y su traducción3, 
acompañados de un completo comentario lingüístico y literario. El siguiente 
epígrafe (Capítulo 9 de la obra) compara el asesinato de Medusa a manos de 
Perseo y el de Vala a manos de Indra/Br̥haspati, en términos de 1) la morada de 
la víctima y sus características, 2) la fórmula «un héroe mata una serpiente», 
3) la estructura «un héroe ahuyenta determinados bienes» y 4) la dimensión 
acústica de estas narraciones, de modo que ambas composiciones poéticas se 
pueden englobar en un mismo marco temático y proposicional. 

De hecho, Massetti lleva a cabo la labor con gran atención al detalle y 
ofrece todo tipo de ejemplos para reforzar sus argumentos. Además, remite en 
numerosas ocasiones a las raíces protoindoeuropeas del léxico escogido por 
los poetas para mostrar las semejanzas entre ambas tradiciones. Por otro lado, 
la autora retoma la composición pindárica e incide en la celebración de la 
victoria por parte de Perseo —aparentemente, con un grito— y en el lamento 
ahogado de la Gorgona y, de nuevo, en la «invención» musical de Atenea, 
la «melodía/canción de numerosas cabezas». De forma análoga se sucede 
la comparación con el himno védico: el héroe (Indra)Br̥haspati alza su voz, 
mientras que el enemigo se lamenta y, asimismo, se presentan las habilidades 
musicales del propio Indra y/o de los que lo acompañan en su empresa que, a 
su vez, celebran la victoria del héroe.

El libro concluye con un capítulo que equipara la δόξα, ‘gloria’ de Midas 
y la dákṣinā, ‘corrección, rectitud; camino que lleva a la gloria’ de Br̥haspati, 
protagonistas de ambos relatos. En definitiva, la autora insiste en los trazos 
comunes entre ambas tradiciones en general y, en concreto, entre la Pítica XII 
de Píndaro y el himno del Ṛgveda analizado: no solamente elementos léxicos, 
sino también las digresiones etiológicas o la Ring-Composition, así como 
los procesos que llevan a la adquisición de gloria y fama, lo que demuestra 
que Píndaro habría heredado elementos de una tradición poética previa, que 
Massetti denomina «Greco-Aria».

3	 Basada en el trabajo de Jamison y Brereton, 2014.



308

Santiago Real Besteiro

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 305-308, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII718

En conclusión, Massetti presenta, con claridad, las similitudes entre las 
tradiciones literarias védica y griega, no solamente en el nivel temático, sino 
también en el plano formular y léxico. Su trabajo sigue una argumentación 
clara, acompañada de numerosos ejemplos que facilitan la lectura y, de forma 
paralela, extienden los postulados a otros autores griegos y a otros himnos 
védicos. Si bien la «lengua poética IE» es una cuestión que ya ha tenido 
presencia dentro de los estudios indoeuropeos, el libro de Massetti supone 
un esfuerzo innovador y atractivo dentro de este campo, 1) por comparar dos 
pasajes concretos que no habían sido analizados de este modo y 2) por emplear 
la comparación lingüística como base para los apuntes literarios y mitológicos 
que recoge la obra.

Santiago Real Besteiro
Universidad de Santiago de Compostela

santiago.real@rai.usc.es
ORCID: 0009-0005-3529-0102



309
Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 309-312, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII981

John Killen (ed.), The New Documents in Mycenaean Greek, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2024, vol. 1: 

Introductory Essays, DOI: 10.1017/9781139029049; vol. 2: 
Selected Tablets and Endmatter, DOI: 10.1017/9781139046152

En el año 1952, Michael Ventris, arquitecto británico, consiguió descifrar la 
escritura Lineal B, es decir, el silabario con el que están escritos los textos 
griegos más antiguos, los que se corresponden con el periodo micénico. 
Estos textos se fechan entre ca. 1400-1200 a.C. y presentan una estructura 
muy simple, ya que se trata de una de las herramientas de la que se servía 
la administración palacial micénica para llevar su contabilidad. Con todo, 
se trata de un corpus fundamental para nuestro conocimiento de la lengua 
griega, pues, no en vano, preceden en varios siglos a los primeros textos 
escritos con alfabeto. La hazaña de Michael Ventris culmina un largo 
proceso que se inició en Creta a principios del s. XX, cuando Sir Arthur 
Evans descubrió las escrituras egeas durante sus excavaciones en Cnosos. 
Pero el prôtos heuretés de la micenología es, sin duda, Heinrich Schliemann, 
el arqueólogo que desenterró, por vez primera, algunos de los tesoros de la 
Edad del Bronce que todavía se ocultan en Grecia. La micenología debe 
su nombre al esplendor de las ruinas de la acrópolis de Micenas, donde 
Schliemann creyó encontrar la tumba de Agamenón, el caudillo de los 
griegos en la Guerra de Troya, según Homero.

En 2022 se cumplieron setenta años de la gesta de Ventris y una de las 
ofrendas que se le han dedicado ha sido la tercera edición de Documents 
in Mycenaean Greek (1956). Allí, Ventris, en colaboración con John 
Chadwick, un joven profesor de griego de la Universidad de Cambridge, 
sentaron las bases de la micenología. El número de textos y los trabajos 
sobre ellos fue creciendo a una velocidad vertiginosa, hasta el punto de que 
Chadwick publicó una segunda edición en 1973, esta vez en solitario, debido 
al trágico fallecimiento de Ventris en un accidente de tráfico en septiembre 
de 1956, poco después de aparecer la primera edición. La micenología es 
una disciplina que sigue gozando de muy buena salud, no solo porque el 
número de publicaciones no deja de aumentar, sino porque también lo hace 



310

José Miguel Jiménez Delgado

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 309-312, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII981

el número de textos disponibles para el investigador. De hecho, todavía están 
pendientes de publicarse las tablillas del archivo del palacio localizado en 
Ayios Vasileios, cerca de Esparta, a partir de las excavaciones de 2009. Por 
ello, John Killen, discípulo de Chadwick, se propuso abordar una tercera 
edición, la que aquí reseñamos, aunque esta vez ha participado en ella un 
grupo de micenólogos de reconocido prestigio. 

Frente a las ediciones anteriores, la tercera consta de dos volúmenes 
que suman más de mil páginas entre los dos, dando cuenta de cómo 
nuestro conocimiento del mundo micénico y del dialecto que empleaban 
los funcionarios de sus palacios no hace más que aumentar. En cualquier 
caso, en ella se sigue la estructura original, con un primer volumen dedicado 
a cuestiones relativas al desciframiento, la cronología, el contenido de las 
tablillas y las características del griego micénico, y un segundo volumen en 
el que se comenta un nutrido grupo de textos seleccionados.

El primer volumen se articula, a su vez, en dos partes: Part I. Introductory 
Essays: History, Script, Language and Culture y Part II. Drawings of Selected 
Tablets. Los capítulos de que consta la primera parte constituyen una magnífica 
introducción a las bases de la micenología. En el primer capítulo, John Bennet 
nos habla del contexto arqueológico e histórico en el que se enmarcan los 
textos micénicos, mientras que el segundo capítulo es el originalmente escrito 
por Michael Ventris sobre el desciframiento de la escritura Lineal B. El tercer 
capítulo, a cargo de Jean-Pierre Olivier, sitúa esa escritura en el contexto de 
las escrituras egeas, que se desarrollaron en Creta y que también se usaron en 
Chipre. El cuarto capítulo está dedicado, en particular, al sistema de escritura 
empleado por los micénicos y lo firman Rupert Thompson y Torsten Meißner. 
Tiene una suerte de apéndices, encargados a Pia de Fidio, sobre los sistemas 
de medidas y su expresión en la escritura micénica. El quinto capítulo, 
obra de Maurizio del Freo, versa sobre la tipología y funcionalidad de los 
textos micénicos, el sexto, de Rupert Thompson, sobre el dialecto micénico 
propiamente dicho, que presenta una llamativa homogeneidad a pesar de 
documentarse en archivos que van desde el palacio de Tebas en Beocia al 
de Cnosos en Creta, pasando por los de Micenas y Tirinto, en la Argólide, y 
Pilos en Mesenia. Este volumen termina con una serie de capítulos dedicados 
a diversos aspectos relacionados con el contenido de las tablillas: geografía 
(John Bennet), economía (Pia de Fidio), sociedad y sistema político (Cynthia 
Shelmerdine), religión (Killen) y comparación de la religión micénica con la 
del periodo clásico (Robert Parker).



311

John Killen (ed.), The New Documents in Mycenaean Greek, vol. 1: Introductory 
essays, vol. 2: Selected Tablets and Endmatter

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 309-312, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII981

El segundo volumen constituye una pieza fundamental para el 
conocimiento de los textos micénicos. En él se aborda la presentación, 
análisis y comentario de trescientos cincuenta textos micénicos, que 
constituyen un elenco más que suficiente para darnos una idea de la 
documentación de la que disponemos. Los textos están organizados por 
grupos temáticos que, más o menos, se corresponden con la clasificación 
que E. L. Bennett hizo de las tablillas antes de su desciframiento en virtud 
de los ideogramas o logogramas que en ellas aparecen. En este punto, 
debemos explicar que la escritura lineal B se caracteriza por el uso de 
signos, ideogramas o logogramas, que representan el producto que se 
registra de forma independiente o complementaria al texto que sobre él 
anotaron los escribas. El volumen comienza con un capítulo introductorio 
de John Killen sobre las peculiariades que presenta la interpretación de estos 
textos, capítulo muy útil para todos aquellos que no estén familiarizados 
con los métodos propios de la micenología. Los capítulos que siguen, del 
undécimo al decimotercero, son también del profesor de Cambridge y están 
dedicados a los textos que versan sobre listas de personal, sobre ganado y 
sobre productos agrícolas. El decimocuarto es de Yves Duhoux sobre las 
tablillas relativas a la posesión de tierra, el decimoquinto de Pia de Fidio 
sobre las tablillas que registran do-so-mo ‘contribuciones’. Siguen los 
textos de naturaleza puramente fiscal (Cynthia Shelmerdine), producción 
industrial (Yves Duhoux), vasos y muebles (John Killen y John Bennet) 
y armamento (Joost Crouwel, Robert Plath y John Killen). El capítulo 
decimonoveno, firmado por John Killen, trata de las tablillas de contenido 
religioso, el vigésimo de Peter van Alfen sobre las jarras de estribo que 
portan inscripciones en Lineal B y el vigésimo primero, también de John 
Killen, sobre textos misceláneos. Cierran el volumen un glosario, la 
bibliografía citada y una serie de índices.

Se trata, por tanto, de una obra fundamental para todos los que puedan 
interesarse por el mundo griego del segundo milenio, un mundo ‘palacial’, en 
el que los territorios de la Hélade estaban controlados por palacios de corte 
proximoriental, aunque a una escala mucho menor. No todo son virtudes 
y me gustaría señalar dos cuestiones que, en mi opinión, debe conocer el 
lector que no esté familiarizado con la disciplina. En primer lugar, el libro ha 
tardado mucho en publicarse: el proyecto echó a andar en 2003 y los autores 
entregaron sus trabajos en 2018, lo que significa que no se ha tenido en cuenta 
la bibliografía de los últimos seis años. En segundo lugar, los editores han 



312

José Miguel Jiménez Delgado

Classica Boliviana, XIII, 2024, pp. 309-312, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII981

tratado de seguir el esquema original de la obra y han mantenido el texto de 
las ediciones anteriores con añadidos y correcciones marcados con un sistema 
de símbolos que oscurece un poco la lectura.

José Miguel Jiménez Delgado
Universidad de Sevilla (España)

jmjimdelg@us.es
ORCID: 0000-0003-2510-2786



Este número de Clasica Boliviana 
se terminó de imprimir

en el mes de diciembre de 2024
en los talleres de PPi color impresores.

Su edición consta de 200 ejemplares
Para su diagramación se utilizó tipografía

de la familia Times New Roman. 

LAVS DEO



Filología clásica
Antonio Río Torres-Murciano - Apuntes para una traducción 
de la Tebaida de Estacio

Filosofía
Juan Manuel Campos Benítez - Espejismos lógicos en un 
‘cuadrado’ modal de Andrés de Pardo S. J.
Marcus Boeira - Conexões extensionais em sentenças de 
identidade e de propriedade: há uma lógica primitiva de quan-
tifi cação na escolástica ibero-americana? A resposta oferecida 
por fray Alonso de Vera Cruz (1507-1584)
Michael Schulz - El aristotelismo de Bartolomé de Las Casas: 
el concepto del ethos

Materia clásica
Roberto Hofmeister Pich - Sobre el valor de las «Súmulas» 
de lógica: Andrés de Pardo S. J. y el arte de introducir las 
palabras
Andrés Eichmann Oehrli - Diego Flores y la materia clásica 
en sus versiones castellanas de textos en latín (1611)

Varia
Cecilia Colombani - Repercusiones contemporáneas de los 
clásicos. Hesíodo  y la interpelación de un tiempo histórico
Juan Luis García Alonso - Colonización e historia de la 
escritura: fenicios, griegos y el surgimiento de los semisilabari-
os paleohispánicos

Reseñas
Vicente Cristóbal, Tempestad en el Tirreno: libro I de la Eneida 
(traducción), Editorial Renacimiento, 2022, 147 pp., ISBN: 
978-84-18818-71-4
Ismael Capitán El Khadraoui

Francisco García Jurado (dir.), Diccionario Hispánico de la
Tradición y Recepción Clásica: conceptos, personas y 
métodos, Madrid, Guillermo Escolar, 2021, 828 pp., ISBN: 
978-84-18093-93-7
Julia Moreno Casasola

Fernando García Romero, Lechuzas a Atenas. Pervivencia 
hoy del refranero griego antiguo, Madrid / México / Buenos Ai-
res / Santiago, Edaf, 2022, 218 pp., ISBN: 978-84-41441-53-8
Patricia García Zamora

Andrea Rodighiero, Giacomo Scavello, y Anna Maganuco,
METra 1 Epica e Tragedia Greca: Una Mappatura. Lexis 
supplementi, 11, Venezia, Edizioni Ca’Foscari, 2022, 232 pp.,
ISBN: 978-886-969-655-8, ISBN (ebook): 978-886-969-654-1;
Andrea Rodighiero, Anna Maganuco, Margherita Nimis y 
Giacomo Scavello, METra 2 Epica e Tragedia Greca: Una 
Mappatura. Lexis supplementi, 14, Venezia, Edizioni Ca’Fos-
cari, 2023, 290 pp., ISBN: 978-88-6969-759-3, ISBN (e-book): 
978-88-6969-738-8, DOI: 10.30687/978-88-6969-738-8
Andrea Sánchez i Bernet

Laura Massetti, Pindar’s Pythian Twelve: A Linguistic Com-
mentary and a Comparative Study, Leiden / Boston, Brill, 
2024, 248 pp., ISBN (tapa dura): 978-90-04-68807-0, ISBN 
(e-book): 978-90-04-69413-2, ISSN: 2667-3770
Santiago Real Besteiro

Jhon Killen (ed.), The New Documents in Mycenaean Greek, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2024, vol. 1: Intro-
ductory essays, DOI: 10.1017/9781139029049; vol. 2: Select-
ed Tablets and Endmatter, DOI: 10.1017/9781139046152
José Miguel Jiménez Delgado 


