




CLASSICA BOLIVIANA / XIV 
Revista de la Sociedad Boliviana 

de Estudios Clásicos (SOBEC)

Dirección y edición general
Andrés Eichmann Oehrli, Universidad Mayor de San Andrés, Bolivia

Subdirección y Secretaría general
Tatiana Alvarado Teodorika, Academia Boliviana de la Lengua, Bolivia

Comité de redacción
Débora Zamora Alcázar, investigadora independiente, Bolivia
Carla Salazar Benavides, investigadora independiente, Bolivia

Responsable de la sección reseñas
Laura Paz Rescala, Università Ca’ Foscari di Venezia, Italia

Coordinación de producción
Carolina Uría Paz, investigadora independiente, Bolivia

Comité científico
Pares evaluadores nacionales (Bolivia): 
Estela Alarcón Mealla, Universidad Nuestra 
Señora de La Paz 
Mario Castro Torres, Universidad San Francisco 
Xavier de Chuquisaca
Libardo Tristancho, Universidad Católica 
Boliviana  

Pares evaluadores internacionales: 
Antonio Alvar Ezquerra, U. de Alcalá de Henares, 
España
Josefa Álvarez, Le Moyne College, EE. UU.
Javier Andreu Pintado, U. de Navarra, España 
Antonio Barnés Vázquez, U. Complutense de 
Madrid, España
Alberto Bernabé, U. Complutense de Madrid, 
España
Mauricio Beuchot, U. Autónoma de México, 
México
Emiliano Buis, U. de Buenos Aires, Argentina
Javier Cabrero Piquero, U. Nacional de Educación 
a Distancia, España 

Cecilia Colombani, U. de Morón y U. de Mar del 
Plata, Argentina
Rafael Gallé Cejudo, U. de Cádiz, España 
Francisco García Jurado, U. Complutense de 
Madrid, España 
Fernando García Romero, U. Complutense de 
Madrid, España 
Ana María González de Tobia, U. Nacional de La 
Plata, Argentina
Andrew Laird, Brown University, EE. UU.
Fernando López Sánchez, Wolfson College, Reino 
Unido 
Ana Mª Martínez de Sánchez, U. Nacional de 
Córdoba, Argentina 
Ricardo del Molino García, U. Externado de 
Colombia, Colombia
Walter Redmond, Texas University, EE. UU. 
María Isabel Rodríguez López, U. de Castilla – La 
Mancha, España 
Álvaro Sánchez Ostiz, U. de Navarra, España 
Marcela Alejandra Suárez, U. de Buenos Aires, 
Argentina



Colaboraron además para el presente número: 
Yordan Arroyo, U. de Salamanca, España
Pablo Adrián Cavallero, U. de Buenos Aires, 
Argentina
Alexandre Costa e Leite, U. de Brasilia, Brasil
David García Pérez, U. Nacional Autónoma de 
México
Miguel Herrero de Jáuregui, U. Complutense de 
Madrid, España
Adrián Izquierdo, U. Rey Juan Carlos, Alcorcón, 
España

Carlos Mariscal de Gante Centeno, U. Nacional 
Autónoma de México
Javier de Navascués, U. de Navarra, España
Fernando Pancorbo, U. de Basel, Suiza
Ricardo Salas Venegas, U. de Chile
José Torres Guerra, U. de Navarra, España
Mónica Velásquez Guzmán, U. Mayor de San 
Andrés, Bolivia

Depósito Legal N.º 4-3-96-2023  
ISSN: 2313-5115 
ISSN-e: 2518-2587

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli y Tatiana Alvarado Teodorika

Portada: Lo mejor del Olimpo a precio de oferta. Guiomar Mesa (1996)

Edición fotográfica: Felipe Ruiz  

Contacto e informaciones:	 estudiosclasicosbolivia@gmail.com 
	 www.estudiosclasicosbolivia.org

© Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (SOBEC)

Manifestamos nuestro profundo agradecimiento a la Universidad Nuestra Señora de La Paz que, desde 
los inicios de la actividad de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos y desde la edición del primer 
número de Classica Boliviana, ha brindado un sostenido apoyo, desinteresado y generoso, para la elegante 
publicación en formato físico.
La Paz, diciembre de 2025



CLASSICA BOLIVIANA 
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número XIV





Índice

Presentación
Andrés Eichmann Oehrli.................................................................................. 9

Nuestra portada
Margarita Vila Da Vila.................................................................................. 17

Filología clásica

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto»  
(vv. 670-671): la alta moral de Ilíada 23
Elbia Haydée Difabio.................................................................................... 23

La perversión de los rituales en Antígona de Sófocles
Marcela Ristorto y Clara Racca.................................................................... 39

Filosofía

La doctrina de santo Tomás de Aquino sobre la restitución aplicada  
por Epifanio de Moirans al caso de la esclavitud negra
Fernando Rodrigues Montes D’Oca.............................................................. 65

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana 
de Rubio y el Cursus Artium Complutensis O. C. D.
Estéfano Elias Risso y Alfredo de J. Flores................................................. 103

Materia clásica

Figuras femeninas de la Odisea en la poesía hispánica 
contemporánea: una antología
María del Val Gago Saldaña........................................................................ 129

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy
Tomás Fernández......................................................................................... 153



Varia

La rabia en Filúmeno de Alejandría
Adolfo Alcoba Alcoba.................................................................................. 177

Culpa moral, justicia poética y caída trágica en el Edipo rey
Mauricio Montealegre Oblitas..................................................................... 189

Reseñas

Andrea Marcolongo, Etimologías para sobrevivir al caos. Viaje 
al origen de 99 palabras, Barcelona, Taurus, 2021, 336 pp., 
ISBN: 978-84-306-2383-9
Patricia García Zamora...............................................................................209

Tatiana Alvarado Teodorika y Theodora Grigoriadou (eds.), Voces 
helenas en la poesía hispánica, Toulouse, Presses Universitaires du 
Midi, 2024, 302 pp., ISBN: 978-2-8107-1273-1
Bruno Lloret.................................................................................................213

Steven Hunt & John Bulwer (ed.), Teaching Classics Worldwide. 
Successes, Challenges and Developments, Londres / Nueva York / 
Oxford / Delhi / Sydney, Bloomsbury Academic, 2025, XII+468 pp., 
ISBN: HB 978-1-3504-2762-4, PB 978-1-3504-2761-7, ePDF 978-1-
3504-2763-1, eBook 978-1-3504-2764-8
Rosa María Mariño Sánchez-Elvira............................................................217



FILOLOGÍA CLÁSICA



23
Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  23

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto» 
(vv. 670-671): la alta moral de Ilíada 23

«Still, no man can be good at everything» (vv. 670-671): 
the high morality of Iliad 23

Elbia Haydée Difabio
Universidad Nacional de Cuyo – Universidad Católica de Cuyo (Argentina)

elbiad@ffyl.uncu.edu.ar
ehdifabio@gmail.com

http://orcid.org/0000-0003-2695-2299

Fecha de recepción: 13-1-25
Fecha de aceptación: 30-6-25

Resumen
Friedrich Schiller afirmaba que «si uno hubiera vivido solo para leer el 
vigésimo tercer canto de la Ilíada, no podría quejarse de haber sido». Tales 
fueron sus palabras citadas en la Vida de Schiller1: ¿qué lleva al poeta alemán 
a tal convencimiento, con la exageración propia del romanticismo? Desde 
el punto de vista temático, en Ψ descuella la ἀρετή homérica, excelencia 
concebida como dominio completo de sí mismo sobre sí mismo. Es un canto 
de ἄνδρες, de hijosdalgo, de gentlemen. ᾿Ανήρ es más que varón, es «hombre 
de veras», «todo un hombre».

Se suma a la excelencia o mérito el recuerdo del entrañable amigo fallecido, 
la gallardía de los contendientes en los juegos, una interesante gama de rasgos 

1	 Caroline von Wolzogen (comp.), 1845, p. 335, disponible en: https://archive.org/details/
schillerslebenv02krgoog/page/n383/mode/2up.



24

Elbia Haydée Difabio

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

psicológicos acordes con diversas edades y personalidades, la originalidad 
en la resolución de los conflictos, la rapidez de la acción, los contrastes vida-
muerte, victoria-derrota, ancianidad-juventud, habilidad-torpeza, alegría-
dolor… Con intención ético-estética de ellos nos hace partícipes el Poeta. 
Cada héroe posee una determinada aptitud, la pone en ejercicio ante otros que 
reconocen la justeza con que la ejerce y lo manifiestan en el elogio. Podríamos 
decir, aprovechando el término griego, que en esta rapsodia se presentan las 
ἀριστεῖαι de Diomedes, Epeo, Odiseo, Polipetes, Meriones y Agamenón y, por 
qué no, a su manera, la de Áyax Telamonio.

Segundo canto por su extensión, los 897 versos dan tiempo suficiente 
para que se verifique la alta moral del canto, en el que se hermanan dos partes, 
ambas inspiradas en la figura de Patroclo: las honras al escudero y las nueve 
competencias funerarias en su honor. De ahí que, en el desfile de héroes-
deudos y héroes-atletas son enseñanzas significativas, entre tantas otras, la 
observancia a las obligaciones para con el muerto y el ideal de superación, ser 
primus inter pares. 

El lector actual se siente complacido ‒tanto como el auditorio de los 
tiempos remotos‒ gracias a la vocación artística de auténtico magisterio, 
gracias, en definitiva, al carácter sapiencial de la épica. 

Nuestro itinerario metodológico consiste, entonces, en la revisión y 
traducción personal de la fuente primaria original, selección de ejemplos 
παιδευτικοί significativos y la reflexión sobre su alcance en nuestra época. 

Palabras clave: Ilíada, canto 23, paideia homérica

Abstract 
Friedrich Schiller stated that «if one had lived only to read the twenty-third 
song of the Iliad, one could not complain of having been». Such were his 
words quoted in Schiller’s Life compiled by Caroline von Wolzogen (p. 335). 
What does the German poet lead us to believe, with the typical romantic 
exaggeration? From the thematic point of view, in Ψ the Homeric ἀρετή stands 
out, excellence conceived as complete mastery of oneself over oneself. It is a 
song of ἄνδρες, of hijosdalgo, of gentlemen. ᾿Ανήρ is more than a man, he is 
«a real man», «a complete man».

Added to the excellence or merit, it is the deceased dear friend’s 
remembrance, the competitors’ gallantry in the games, an interesting range 



25

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto» (vv. 670-671): 
la alta moral de Ilíada 23

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

of psychological traits dependant on various ages and personalities, the 
originality in the resolution of conflicts, the speed of action, the contrasts life-
death, victory-defeat, old age-youth, ability-clumsiness, joy-pain... The Poet 
makes us participants of all of these with his ethical-aesthetic aim. Each hero 
has a certain aptitude; he exercises it before others who recognize the justice 
with which he exercises it and expresses it in praise. We could say, taking 
advantage of the Greek term, that in this book the ἀριστεῖαι of Diomedes, 
Epeus, Odysseus, Polypetes, Meriones and Agamemnon are presented and, 
why not, in their own way, that of Telamonian Ajax.

Second song due to its length, the 897 verses give enough time to confirm 
the high morality of the book, in which two parts are intertwined, both inspired 
by Patroclus’ character: the honors to the squire and the nine funeral games in 
his honor. Hence, in the parade of heroes-bereaved and hero-athletes, among 
many others, the observance of duties toward the departed human being and 
the ideal of self-improvement, being primus inter pares, are meaningful 
teachings. 

The current reader feels fulfilled ‒as much as the audience of ancient 
times‒ thanks to the artistic vocation of true teaching, thanks, in short, to the 
sapiential quality of the epic. 

Our methodological itinerary consists, then, of the personal review and 
translation of the original primary source, selection of noteworthy παιδευτικοί 
examples and reflection of their scope in the present time. 

Keywords: Iliad, book 23, Homeric paideia

Después de las luchas y de los avatares caballerescos de los cantos anteriores, 
he aquí una rapsodia retardatoria en la línea general del argumento, pero nutrida 
de tanta intensidad vital que resulta imprescindible para la comprensión total 
de Ilíada. Y como la función pedagógica de la épica, en su carácter sapiencial, 
se manifiesta en Ψ a cada instante, nos ha parecido oportuno encarar el análisis 
con un enfoque predominantemente ético. Homero educa y nos hace reflexionar 
sobre la muerte y la vida, y sobre la fidelidad que ambas nos exigen. Es un 
texto «con moral alta», muy ilustrativo de los valores conjugados en la ἀρετή, 
innata en el pensamiento heroico.

Las dos partes ‒los funerales a Patroclo y los juegos en su homenaje‒ 
conforman un todo. No se acaban de comprender los últimos sin la descripción 



26

Elbia Haydée Difabio

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

de las exequias. Y a su vez, el primer verso enlaza con el canto anterior, 
pasando de la angustia compartida de Andrómaca y de su cortejo femenino a la 
de Aquiles y sus tropas, en perspicaz analogía. ¿Acaso hay algún sentimiento 
más universal, en efecto, que el dolor?

La primera parte (vv. 1-256) respeta rigurosamente el ritual al que 
se hacen merecedores los muertos, consistente en cinco momentos: a) de 
1 a 58, los honores, tributados en expresiones de llanto, palabras ante el 
difunto, hecatombe y banquete fúnebre; b) de 59 a 107, la aparición de la 
sombra de Patroclo y su petición de sepultura; c) de 108 a 178, la instalación 
del altar, el desfile solemne de las tropas prolijamente ataviadas ante el 
cuerpo, la ofrenda de la cabellera y la inmolación de las víctimas ‒animales 
y troyanos‒; d) de 179 a 225, la conmovedora despedida de Aquiles a su 
amigo y escudero y e) de 226 a 256, la erección de un túmulo que active la 
memoria en el porvenir. 

Las variadas, numerosas y complementarias figuras de estilo (entre ellas, 
partículas oracionales, imágenes, paralelismos, hipérboles, repeticiones ‒como 
la epanalepsis‒, contrastes, aliteraciones, metáforas, figuras etimológicas, 
adjetivación, comparaciones, enumeraciones, políptotos, metonimias, anáforas, 
paronomasia, aliteraciones) tienen por intención última volver inolvidables las 
exequias y ubicar, por consiguiente, a Patroclo en el corazón mismo del ἔπος. 
Provenientes de distintos planos (semántico, fónico, sintáctico, morfológico), 
estos recursos embellecen una ocasión sin igual, como es la del adiós definitivo, 
circunstancia que permite desplegar, además de los deberes para con los muertos 
fuera de la patria, el orgullo y la piedad familiar y amical, las riquezas, el poderío, 
el temor de enfrentar las anchas puertas del Hades… Aquiles lo llora como 
amigo (después de todo, ha regresado al combate por amistad, para vengarlo) y 
por el honor (γέρας, v. 9) que corresponde a los difuntos; sus compañeros fieles 
(ἐρίηρες ἑταῖροι, v. 6) congregados (ἀολλέες, v. 12), incontables (μυρίοι, v. 29), 
añoran sobre todo al instigador de temor (μήστωρ φόβοιο, v. 16). Recién en el 
v. 151 se lo llamará ἥρως. 

Por su parte, el comportamiento de los encargados del funeral (κηδεμόνες, 
v. 163, vocablo que aparece solo en Ilíada) es ejemplar. Laboriosos, en 
silencio o gimiendo, acompañan a Aquiles doliente. Tres veces las tropas han 
pasado revista alrededor del cadáver y Tetis (v. 14) ha incitado el llanto porque 
ella también, como madre e igualmente callada, asiste a su hijo para que la 
ceremonia ‒en la que Aquiles ha puesto tanto empeño‒ alcance su mejor 



27

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto» (vv. 670-671): 
la alta moral de Ilíada 23

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

realización. El banquete es opíparo: bueyes, ovejas, cabras, cerdos; ningún 
héroe puede ser mezquino y menos tratándose de homenaje fúnebre a otro 
héroe, casi venerado.

Más herido espiritual que físicamente, el mirmidón no acepta que su 
lesión externa sea curada (v. 41). Su figura se agiganta cuando se enternece y 
esto sucede con la aparición de la sombra y su petición de sepultura (vv. 59-
107), uno de los momentos más emotivos del canto. El Pélida, el «de ánimo 
de león», «el asolador de ciudades», llora abiertamente y se lamenta; intenta, 
sin éxito, abrazar a su amigo y sólo queda reconfortado ante la seguridad de 
una futura urna en común. En este sentido,

the ghost of Patroclus appears urging him to accomplish the burial. This is not a 
necessity for the workings of the plot since there is no doubt that Achilles will bury 
his friend. The function of the episode is rather to effect a separation between the two. 
When Patroclus has been buried, his shade will visit Achilles no more2.

Me atrevo a añadir dos razones más: el hecho de que Patroclo mismo 
hable ahorra a Homero mucha explicación y el estilo directo le confiere intenso 
dramatismo a la escena. Versos más adelante, cuesta reconocer al hijo de Tetis 
en ese jefe furioso que inmola a sus enemigos. Este sacrificio representa la 
nota más discordante del poema ‒inhumana, en realidad‒. Quien busque una 
«justificación» que amengüe el primitivismo del hecho debe, inevitablemente, 
esgrimir razones de tipo histórico o psicológico. Calla el poeta con pudor y 
evita, así, truculencias tan ajenas a su buen gusto: son actos ἀεικέα (v. 24), 
ultrajantes, indignos ‒término poético‒ y κακά (v. 493), maliciosos. Pero este 
mutismo vuelve aún más terrible el episodio: luego de la prolija enumeración 
de animales degollados (ovejas, bueyes, caballos y perros, τραπεζῆες, v. 173), 
penoso remate es este de las víctimas troyanas, mencionadas últimas 
asimismo en v. 242. El sacrificio de los canes «compañeros de mesa» pone 
una nota altamente afectiva, de mayor intimidad y, en consecuencia, de menor 
tono bélico3. La pasión de Aquiles, irrefrenable ‒mezcla peligrosa de ira, 
impotencia, despecho, melancolía, saña, venganza‒ ha tensado la cuerda al 

2	 C. W. Macleod, 1995, pp. 28-29. La traducción que sigue es propia: «el fantasma de Patroclo 
aparece instándolo a realizar el entierro. Esto no es una necesidad para el desarrollo de la 
trama, ya que no hay duda de que Aquiles enterrará a su amigo. La función del episodio 
es más bien efectuar una separación entre ambos. Cuando Patroclo haya sido enterrado, su 
sombra ya no visitará a Aquiles».

3	 Además, la posesión de una jauría bien seleccionada y bien adiestrada expresa la situación 
de privilegio y es señal de nobleza en el mundo homérico.



28

Elbia Haydée Difabio

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

máximo y el efecto es una matanza salvaje. El exceso es el rasgo dominante 
que embarga la atmósfera, saturada de fuego y de desconsuelo.

Otro aspecto por destacar: Aquiles queda atónito (ταφών) cuando la sombra 
se esfuma, chillona, en v. 101. Sólo dos veces en Ilíada ha reaccionado así y en 
los dos casos ante visitas inesperadas de embajadores: en IX.193, cuando llegan 
a su tienda para persuadirlo de que vuelva al combate, y en XI.777, cuando 
Néstor y Odiseo han aparecido en palacio a reclutarlo para la guerra.

Ahora bien, era necesario un sufrimiento mayor para que Aquiles olvidara 
el dolor de la afrenta cometida por Agamemnon4 al arrebatarle a Briseida. 
La muerte de Patroclo ha causado que deje atrás su rencor hacia el rey de 
reyes y lo desplace hacia Héctor. Tres ejemplos, inteligentemente insertados, 
muestran su reconocimiento de que el caudillo micénico es el señor máximo: 
al comienzo, cuando le solicita que envíe a buscar leña (v. 49) y le pide que 
aparte al ejército de la pira y que sea preparada la cena (v. 155), y en 890 ss., 
cuando le concede el premio sin haber alcanzado a competir. Se trata del efecto 
de «recencia»5, según la denominación de la lingüística contemporánea.

Camino a la pira, enorme6 como atañe a la magnitud de su escudero 
(θεράπων, vv. 90, 113), el mirmidón recoge amorosamente la cabeza de su 
compañero predilecto. Este hecho resulta interesante: primero, porque toma 
el lugar que le hubiera correspondido al deudo más allegado, por lo general 
una mujer en épocas de paz y estando en su patria y hogar, y segundo, porque 
nos trae a la memoria que, si Héctor hubiera concretado su propósito de 
decapitar a Patroclo (XVII.125-127, XVIII.175-177), este canto no existiría7. 
En efecto, según las costumbres antiguas, un cuerpo mutilado no podía ser 
objeto de homenaje póstumo. El cortejo ha derramado el cabello sobre el 
cadáver; Aquiles, en obstinado realce, lo deposita sobre las manos del muerto, 
las mismas manos que trataron de darle un cariñoso apretón en v. 75. Llega 

4	 Optamos por la forma ‘Agamemnon’, en adhesión a la propuesta de Vicuña y Sanz de 
Almarza. ‘Agamenón’ es de procedencia francesa.

5	 Efectos de «primacía» y de «recencia» remiten, en la investigación de los procesos 
cognoscitivos, al recuerdo privilegiado de la información primera y última, respectivamente. 
«Recencia», de la familia de «reciente», se refiere al modo en que opera la memoria por el 
cual se recuerda mejor la información presentada en último lugar.

6	 Es tan inmensa que dos vientos, divinos, de soplo potente, conjuntamente (ἄμυδις) demoran 
toda una noche para apagarla (v. 217).

7	 Tampoco se cumple la amenaza de v. 21 de arrojar a Héctor a los perros, repetida en 182-183; 
de ser así, no se hubiera podido concretar la devolución del cadáver en la última rapsodia.



29

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto» (vv. 670-671): 
la alta moral de Ilíada 23

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

incluso a arrastrarse (v. 225) como parte del ritual. El joven de Opunte ha 
recibido una consideración superlativa; el cuerpo de Héctor, por el contrario, 
parece destinado a más vejámenes8. 

Entonces Afrodita9 y Apolo10 intervienen para recordarnos implícitamente 
que las desgracias nunca son eternas. La acción benefactora mancomunada de 
la diosa y del Flechador evidencia otro aspecto: entre sus muchas cualidades 
de narrador, sobresale en Homero su conocimiento de la vida. Esta tiene, aun 
en los momentos de mayor angustia, ciertas pausas, cierto respiro que mitiga 
las heridas, a veces demasiado fugaz y, sin embargo, decisivo, que permite 
recuperar el aliento. Los héroes están sufriendo demasiado. Bóreas y Céfiro, 
por el contrario, gozan de un festín. Si bien el contraste puede molestar la 
sensibilidad de algunos, sabido es que el ámbito de la divinidad es otro. No 
solo ellos festejan; Iris los urge porque la mensajera también desea trasladarse 
al país de los etíopes, región del eterno paraíso. Y esta pintura fugaz de las 
fuerzas divinas, bullangueras y amables, representa un remanso tranquilizador. 
Un segundo elemento colabora para mitigar la aflicción: amanece. Con la luz 
se disipan mucho más que las sombras físicas. El tercer principio sanador es 
el sueño: gracias a él, Aquiles se reencuentra con la sombra de Patroclo (v. 62 ss.) 
y toma nuevo empuje para poder, de inmediato, organizar y dirigir el segundo 
homenaje, el de los juegos (v. 232).

La erección del túmulo presenta una nota destacable de mesura, tan propia 
de la mentalidad helena. Los huesos yacerán juntos en tierras lejanas. No 
obstante, Aquiles solicita primero que no sea muy grande (v. 245), que tenga 
proporciones adecuadas (ἐπιεικέα, v. 246) y, acorde con esas condiciones, que 
se construya «ancho y alto» (v. 247). Completamos su deseo: no más de lo 
necesario para verse desde el mar. ¿Acaso significa la presencia de la ausencia, 
la permanencia de lo desaparecido? Asegura, por otro lado, el privilegio de la 
supervivencia en la memoria colectiva.

El aedo11 ha insistido sobre el estrecho apego entre los amigos, desde 
variados y eficaces ángulos (por ejemplo, el diálogo entre ambos); corona este 

8	 También Andrómaca siente angustia ante la idea de que su hijo sea devorado por los perros, 
en v. 509 del canto anterior.

9	 Resalta una imagen cromática y olfativa, el de «rosa», propia de la feminidad: Afrodita ha 
ungido con aceite de rosas; Aurora tiene dedos rosáceos.

10	 Nube de infantes rinde homenaje a Patroclo (v. 133), nube de polvo salvaguarda el cadáver 
de Héctor (v. 188).

11	 Así se califica precisamente Hesíodo a sí mismo y a Homero (fr. 357, Merkelbach-West).



30

Elbia Haydée Difabio

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

sentimiento casi fraternal una bellísima comparación: la del padre que entierra 
al hijo soltero (vv. 222-223).

Pues bien, después de dar tiempo suficiente al Pélida para que prepare 
las ceremonias fúnebres de su entrañable ἕταρος y desahogue su dolor, los 
personajes que han ido demostrando su ἀριστεία, con mayor o menor evidencia 
a lo largo del ἔπος, se reúnen y se comportan ahora como atletas. Hemos 
alcanzado así la segunda parte (vv. 257-897).

Canto de varones, campea en ellos gallardía desde el primero al último 
de los versos. El escenario se ha transformado: de suelo mortuorio a campo 
deportivo. El clima es celebratorio, no de festejo. En ningún momento se 
olvida el motivo del encuentro: así, por ejemplo, en la primera carrera Aquiles 
menciona el origen y la destreza de sus propios caballos y, al nombrarlos, 
evoca el esmero con que Patroclo los cuidara. Inclusive los caballos sienten el 
corazón pesaroso por el infortunado auriga (vv. 283-284).

Las escenas se suceden, ágiles, y revelan toda clase de situaciones: las 
contingencias de los certámenes, el que triunfa, los que empatan, el que 
pierde, el juego que se suspende, los encuentros reñidos, el premio-homenaje, 
el galardón que se agrega… Cada incidente va delineando conductas: el apoyo 
de los pares, la protesta ante una supuesta injusticia, el respeto a los mayores, 
la burla ante una caída torpe y ridiculizada, los gestos de indulgencia y de 
arrepentimiento, el compromiso, la reverencia a los dioses, la confianza, la 
rectitud y la normativa, la resignación, la justicia, el agradecimiento, los 
merecimientos del arrojo y de la piedad. Orientadora de la vida, la poesía 
homérica acrisola experiencias de validez universal.

La acción en este espacio particular del circo, de la junta (ἀγών, v. 258), 
es rápida y completa el cuadro espiritual de los aqueos, para después serenarse 
definitivamente en el canto XXIV, el de la reconciliación entre dos grandes, 
opuestos en edad, en origen, en destino. Justo es reconocer, empero, que 
mucha de la cortesía y comprensión de Aquiles para con el viejo Príamo está 
anticipada ya en el XXIII.

Se dan cita los principales caudillos: Eumelo, Diomedes, Antíloco, 
Menelao, Meriones, Néstor, Epeo, Euríalo, Áyax Telamonio, Odiseo, Áyax 
de Oileo, Teucro y Agamemnon. Y como maestro de ceremonias, cortés 
y deseoso de proceder con rectitud, está Aquiles. Es un desfile sugerente: 
varían procedencias, edades, parentescos divinos y humanos, grados de 
poder, habilidades, tendencias, convicciones, preferencias… No obstante, 



31

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto» (vv. 670-671): 
la alta moral de Ilíada 23

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

tienen un rasgo en común: son todos héroes, ἰσόθεοι (v. 569) o ἀντίθεοι 
(v. 360), y su relación con los dioses12 les acarrea no pocas veces peligros 
(basta pensar en Eumelo y Diomedes en la primera competencia y en Áyax 
de Oileo en la cuarta).

En algún momento de los veintidós cantos previos, cada héroe ha tenido 
su principalía, su momento de gloria y de reconocimiento entre sus pares en 
combate. En estos versos, en cambio, cada uno mostrará una faceta distinta, 
enriquecedora y significativa: la de atleta. El deporte, en el que se integraban 
la religión, la música y la poesía, representa una sublimación de las normas y 
de las exigencias de la vida heroica13.

Enaltecidos el vigor, la armonía y el dominio del cuerpo en la práctica 
común y habitual de ejercicios atléticos, el deporte es también vía de 
acercamiento a los dioses, tan legítimo acceso como el templo y las ofrendas y 
hecatombes. En comparación con otros cantos (por ejemplo, el IV), hay poca 
intervención divina, puesto que los atletas miden sus fuerzas solos. Durante 
los ocho juegos, los personajes desplegarán los atributos que los distinguen 
como héroes. ¿Cuáles son estas cualidades? Entre otras, la fortaleza física, 
pero, sobre todo, la anímica; enérgica voluntad que permite optar bien ante las 
tensiones del instinto y de las tentaciones; capacidad de saber elegir rectamente, 
de luchar por ideales y de saber proceder. Las acciones de un héroe revelan 
siempre una prudente combinación de realismo e idealismo y una memoria 
persistente mediante la cual aprende tanto de sus aciertos como de sus errores. 
Pero una cualidad es destacable sobre todas: el ideal de superación, la gran 
enseñanza de esta segunda parte.

Los insultos con que se imprecan o execran son un óptimo referente 
para evaluar de qué aspectos negativos rehúyen estos hombres. En otros 
términos, son indicativos de posturas no heroicas: por ejemplo, olvidarse de 
los deberes (v. 69), ser imprudente (νήπιος, v. 88), comportarse con insensatez 
(ἀφραδέως, v. 426), ser charlatán (λαβρεύαι, vv. 474 y 478 y λαβραγόρην, 
v. 479), arrebatar lo prometido (v. 544), mancillar la valía del otro (v. 571), 

12	 El héroe aspira a completarse al modo de la naturaleza de los dioses, aunque estos no sean 
perfectos. En ellos su perfección no radica en la ausencia de fallas, sino en su poder y su 
función en el cosmos.

13	 Piénsese en la posterior importancia de la palestra y del gimnasio, instituciones públicas, 
a partir del VI, formadoras de una juventud fuerte y sana. Educación física al alcance de 
todos, magníficamente plasmada por la escultura griega.



32

Elbia Haydée Difabio

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

engañar (ψεύδεσσι βιησάμενος, v. 576), tener un pensamiento arrebatado y 
poco juicio (v. 590), apartarse del afecto de los pares y ser perjuro (v. 595), 
ser desvariado e inconsiderado (v. 603), insolente e implacable (v. 611). 
Retomemos el primero. Cinco veces está expresada esta preocupación en boca 
de los adalides: lo dice Aquiles (vv. 20, 96 y 180), Antíloco (v. 410) y, en son 
de amenaza, Epeo (v. 672).

El primer certamen es el único en el que el triunfo depende de la 
conjunción hombre-animal. Sin embargo, prevalece ‒no podía ser de otro 
modo‒ el ser humano: basta comportarse con ingenio, con sagacidad o maña 
(insistente referencia de la voz poética μῆτις14 ‒cinco veces en seis versos: 
313 y en posición privilegiada inicial, en vv. 315, 316 y 318‒, además de su 
verbo denominativo μητίσασθαι en 312) en cualquier esfera del quehacer, sea 
cochero, leñador, piloto, marino… Las ocho competiciones son pruebas de 
valor individual15. La entrega de los premios apunta a un aspecto preponderante 
en la mentalidad heroica: el buen crédito social de la victoria.

La carrera de carros ocupa 395 versos, más de la mitad de los 541 que 
corresponden a los juegos. Hay tiempo para que Menelao anime en voz alta 
a sus caballos, esgrimiendo que los de Antíloco son más viejos. Hay tiempo 
para que el Nelida manifieste su acertada decisión de no competir contra 
Diomedes, sobre quien reconoce la protección de Palas. Hay tiempo para la 
arenga del joven a sus corceles, reprochándoles la vergüenza de que una yegua 
los aventaje y asustándolos con una contundente amenaza de muerte. Hay 
tiempo para que Idomeneo reaccione, enojado, ante la iracundia de Áyax de 
Oileo. Hay tiempo, en fin, para discutir la distribución de los premios.

El comentario de Idomeneo (450 ss.) que adelanta a sus camaradas lo que 
ve desde el otero es de una hechura impecable: nerviosismo y ansiedad van 
en concordancia con el lenguaje empleado. Todo su razonamiento sintetiza las 
vicisitudes posibles de una carrera y crea suspenso sobre el resultado. Cuando Áyax 
el Menor lo amonesta, receloso por el probable desenlace, el cretense contraataca: 
es rudo, hostil (ἀπηνής, v. 484)16, pendenciero (νεῖκος, v. 483) y malintencionado, 

14	 Recordar el epíteto de Zeus, μητίετα.
15	 Sin embargo, a la variedad de técnicas enseñadas por los dioses (vv. 307-308) corresponde la 

pluralidad de modos, plenamente humana, para enfrentar los riesgos. Otra vez, una muestra 
puntual de la libertad con que los héroes pueden tomar decisiones.

16	 Confirma el concepto peyorativo que el vocablo connota en el ideario heroico el hecho 
de que Menelao la retome en v. 611. Es la última palabra de su último discurso. Teme 



33

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto» (vv. 670-671): 
la alta moral de Ilíada 23

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

avieso (ἅπαξ κακοφραδές, v. 483). Lo acusa también de no saber arrepentirse y de 
que sus palabras se mantengan duras. Pareciera que tal actitud ‒causa razonable 
de mal concepto‒ tiene su castigo en la posterior caída sobre el fimo, durante la 
carrera pedestre. Otra vez Aquiles, conciliador, atemperará la disputa.

En esa comunidad a orillas del mar17, hay lugar para jóvenes, adultos y 
longevos. Cada edad contrasta y se complementa con las otras. Dos ancianos 
cumplen tareas decisivas: uno, Néstor, aconseja y recuerda otros juegos; el 
segundo, Fénix, sirve de vigía, de testigo objetivo, porque la meta está apartada 
(vv. 359-361). La etopeya protréptica o de tipo práctico del primero abarca 
desde el 306 al 348. Esta digresión ejemplificadora contiene consejos sobre 
las precauciones que debe tomar en la carrera, que refleja cómo la habilidad en 
un área del saber era concebida como un don otorgado por los dioses (Antíloco 
ha tenido de maestros nada menos que a Zeus y a Posidón). Además, toda 
la advertencia tiene su justificación: era peligroso dar la vuelta porque los 
carros se juntaban en muy poco espacio. Por su parte, las advertencias de 
Néstor a su hijo son producto de años bien vividos y de un agudo sentido 
de la observación18; es sabio, locuaz y admirador de tiempos pasados, recto 
y prudente. Sabe de elocuencia. Los funerales a los que asistiera de joven 
suponen un antecedente de estos juegos19 y reflejan una fuerte predisposición 
a la nostalgia ante la juventud perdida, además de cierta tendencia a la 
exageración por parte de los ancianos (vv. 626-650). Según sus palabras, su 
participación en los certámenes epeos había sido descollante: vencedor en 
la lucha, en el pugilato, en la carrera pedestre y en la lanza, únicamente lo 
habían superado los Actóridas porque eran dos y tenían caballos más ágiles. 
Si bien, en tanto héroe, no puede engañar a sus camaradas, justo es reconocer 
que, en este torneo, nadie puede desmentirlo sobre su actuación anterior. Por 
otro lado, el comentario de Néstor es, desde el punto de vista literario, una 
delicada manera de equiparar en prestigio a Patroclo con un rey, Amarinceo 
(᾿Αμαρυγκέα, v. 630).

El episodio casi cómico de Eumelo, que llega último, suaviza las aristas 
de la contienda. Aquiles intenta conferirle, apiadado, el premio, pero Antíloco 

el hermano de Agamemnon merecer tal descalificación ante los aqueos, le preocupa ser 
malinterpretado por sus pares.

17	 En todo el canto los héroes están a cielo abierto, en lugar compartido, público. Incluso 
Aquiles duerme al descampado.

18	 Ver la descripción de la pista en v. 326 ss.
19	 Ver una tercera referencia a juegos fúnebres, esta vez en honor de Edipo (v. 679 ss.).



34

Elbia Haydée Difabio

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

le replica que menoscabará su honor negándole el galardón, que Eumelo debió 
implorar a los dioses y que el premio le pertenece20. Su reacción es análoga a 
la de Aquiles cuando Agamemnon le quitó a Briseida, más atenuada porque 
el mirmidón no procederá como el ἄναξ ἀνδρῶν lo hiciera en el primer canto; 
incorpora, en cambio, una recompensa más, la coraza que fuera de Asteropeo 
‒lo que permite a su vez una nueva digresión‒, y la entrega a Eumelo, quien 
se ha mantenido en llamativo silencio. Tampoco se resuelve aquí la reyerta: 
Menelao insta al Nestórida a jurar por Posidón ἵππιος. Es decir, se vale 
ingeniosamente de la actitud de respeto para con los dioses que Antíloco ha 
manifestado al referirse a Eumelo y, ante esa exigencia, el joven se vuelve 
sensato (πεπνυμένος, v. 586)21. Muy elocuente su gesto de enfrentar a Menelao 
(ἀντίον ηὔδα, v. 586), sin esconder la vista y haciéndose públicamente 
responsable de sus actos. Su discurso es tan consumado que Menelao se 
contenta (vv. 597-598) con los argumentos éticos y emocionales expuestos por 
el joven. Así, este ha depuesto su imprudencia, de la que fuera acusado en v. 
426 (ἀφραδέως, v. 320). En su último discurso en el poema, Menelao termina 
con una advertencia: Antíloco es joven y proclive a olvidarse de los buenos 
propósitos. Su conducta y su arenga completan positiva y perspicazmente la 
índole del esposo burlado: goza de buen carácter y actúa con amabilidad. Por 
su parte, cariñoso y lisonjero, el Nestórida recibe públicamente el aprecio de 
Aquiles en dos ocasiones durante el canto y persuade a Menelao gracias a sus 
palabras halagüeñas.

En la segunda competencia, que Epeo sobresalga lo demuestra la prontitud 
con que vence a su contrincante (689 ss.) y la forma en que se retira Euríalo. 
No quedan dudas de que lo ha superado ampliamente: con pocos y eficaces 
pases pugilísticos, Euríalo sale tan maltrecho que va herido, inconsciente, 
arrastrado por sus compañeros, impedido de recibir su recompensa. No es 
casual el hecho de que Diomedes (691 ss.) lo haya ayudado personalmente, 
primero dándole ánimo verbalmente y luego pasándole el cinturón y las 
correas. Además de recordarnos de esta manera que Euríalo forma parte del 
contingente argivo y de refrescarnos, una vez más, la fidelidad que campea 
en el ánimo de los guerreros-atletas, nos señala que el mozo, pese a su rápida 
derrota, goza del respaldo de hombres de la talla del Tidida (el Catálogo de las 

20	 El tema de la justicia se desarrolla claramente en Odisea.
21	 El esquema del verso Τὸν δ’ αὐτ’ (αὖ) + nombre propio + πεπνυμένος ἀντίον ηὔδα aparece 

varias veces, por ej. en II.208, XV.48, XVI.90 y XXIV.375, todos ejemplos de Odisea. Así 
actúa un auténtico héroe: responder, juicioso, de frente.



35

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto» (vv. 670-671): 
la alta moral de Ilíada 23

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

naves, II.563 ss., presenta a los caudillos de Argos en este orden: Diomedes, 
Esténelo y Euríalo). Además, es justo que lo respalde por las habilidades 
innatas del contendiente y por la relación de parentesco que los une. 

En relación con el tratamiento de los personajes, la técnica homérica 
es excelente. Obsérvese, como ejemplo, el caso de Meriones: es lento como 
auriga (v. 531) pero ha sido el responsable, por orden de Agamemnon, de 
dirigir acémilas y hombres en v. 113. Y en el último juego, si bien se concede el 
premio al rey de reyes, ha tenido la osadía de desafiarlo. En definitiva, Homero 
es justo a la hora de distribuir méritos. Por eso, hace decir a Epeo, a pesar de 
que su naturaleza no es descollante, una sentencia certera:  οὐδ᾽ ἄρα πως ἦν 
/ ἐν πάντεσσ’ ἔργοισι δαήμονα φῶτα γενέσθαι, «tampoco es posible / que en 
todas las labores un varón sea experto» (vv. 670-671). Además, recordemos 
que Epeo es pobre guerrero pero excelente luchador. Nuevamente, la ley de 
las compensaciones. Asimismo, muestra que los héroes son humanos; si bien 
gozan de gran fuerza, esta no es ni sobrenatural ni sobredimensionada.

Respecto de las compensaciones, detengámonos en la f﻿igura de Áyax 
Telamonio. ¿Por qué Homero lo «obliga» a empatar dos veces y a ser vencido 
por Polipetes? La respuesta es más clara en el tercer juego que recuerda, 
salvando las distancias, el duelo entre David y Goliat. En realidad, en la 
lucha cuerpo a cuerpo Homero está premiando a Odiseo por sus tretas, por su 
habilidad para oponerse a un adversario mucho más fuerte (el mismo Aquiles 
detiene la pelea y declara el empate). El pancracio es seguramente el deporte 
heleno más violento. Combina lucha, boxeo, puntapié, torcedura de miembros, 
estrangulamiento, saltos sobre el contrincante caído. Quedan excluidos morder 
y apretar los ojos (aunque los espartanos también aceptan esto último). De ahí 
que esperábamos al Telamonio por su constitución física y resistencia más que 
a Odiseo22. Sin embargo, la lucha cuerpo a cuerpo ofrece oportunidades a todas 
las contexturas… y a todas las tretas (de ahí la aparición en el circo del héroe 
«fecundo en ardides»). Además, importa más la reflexión y el cálculo que la 
fuerza ciega (análogo a los consejos de Néstor a su hijo en el primer juego). En 
el combate con espadas ‒¿antecedente de la esgrima?‒ lo equipara a Diomedes, 
que salió puntero en la carrera de carros, pero los aqueos detienen el juego y 

22	 Áyax Telamonio y Odiseo protagonizaron el juicio de las armas que, o bien la audiencia de 
Homero lo conocía (hipótesis neoanalítica) o bien deriva de la lectura que poetas posteriores 
hicieron del episodio en que Odiseo lo vence pese a las expectativas naturales. El enojo de 
Áyax en la Nekyia de Odisea hace más plausible la primera opción.



36

Elbia Haydée Difabio

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

optan por el empate. En los lanzamientos tampoco descuella: en el sexto juego, 
el tiro de disco, el vencedor es Polipetes, un lapita, quien participa esa única 
vez, y en la última, el tiro de jabalina, Aquiles prefiere a Agamemnon. Vale 
aquí la sentencia proferida por Epeo. Áyax Telamonio, el defensor, corpulento 
y obstinado, dispuesto siempre a luchar, no es el primero en las competiciones. 
Pero es tan coherente con su terquedad que insiste cuatro veces…

¿Y Odiseo? Llama la atención que participe en dos juegos, sin descanso 
entre uno y otro. Ya nos referimos a la lucha. En la carrera pedestre gana. Ha 
aceptado el desafío junto con Áyax de Oileo y Antíloco. Él ha rogado a Atenea 
y su protectora hace que Áyax el Menor resbale y llegue segundo (como en la 
carrera de carros, Antíloco pone la nota amena: acepta con desenvoltura su puesto 
y su reacción predispone al Pelida a añadir otro premio). ¿Por qué le confiere el 
poeta el honor de llegar primero si el mismo Laertíada en la Odisea VIII.230-
231 ha manifestado que no es bueno corriendo23? Seguramente, porque Homero 
no simpatiza con el locrio y porque considera que la juventud, representada 
por Antíloco, tiene más tiempo por delante. Con respecto a Áyax, podría haber 
perdido el primer lugar, incluso resbalándose, sin el aditamento del estiércol. 
En las otras competiciones no hay maltrato parecido. Este héroe resulta odioso 
por su comportamiento para con dioses y hombres. Atenea también lo detesta24. 

Por otro lado, en todo el canto leemos patronímicos que reflejan el orgullo 
familiar de la sociedad noble, a la par que ajustan las relaciones de parentesco 
entre los héroes.

Cada elemento analizado en este artículo, de la mano del hexámetro que 
lo encauza rítmicamente, delata sin sorpresas la presencia del gran poeta que 
nos sigue invitando a dialogar con él.

Desde el punto de vista del contenido, insistimos en la vocación homérica 
de auténtico magisterio. El poeta censura los actos reprobables y elogia el 
mérito, valiéndose de circunstancias diversas ‒en este caso, funerales y 
juegos‒, con notable claridad y sobriedad. Sabido es que los juicios de valor 
de la cultura helena están profundamente influidos por la moral y la estética: 
el rapsoda es su primer testimonio, con el poema épico occidental más antiguo 
y también el más largo, 15.693 versos.

23	 «[T]an sólo en correr temería que un feacio / me venciese» (trad. José Manuel Pabón). 
Justo es reconocer que el protagonista de Odisea es distinto del de Ilíada. El contexto y las 
tradiciones históricas son diferentes.

24	 Hom. Od IV, 502.



37

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto» (vv. 670-671): 
la alta moral de Ilíada 23

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV983  

Este canto en particular y la Ilíada en su conjunto plantean temas de 
expansión25. Al terminar la lectura, no nos imbuye la desesperanza ni el 
desánimo. Como en la vida misma, existen momentos dolorosos, pero jamás 
se denigra la naturaleza humana a niveles bestiales, ni siquiera cuando Aquiles 
llega al máximo de su padecimiento o cuando el cuerpo de Héctor es afrentado. 
A causa de la intervención divina, estos episodios se resuelven con justicia. 
El poema se convierte así en fuente de modelos e invita a la relectura. El 
lector actual se siente gratificado ‒tanto como el público de épocas remotas‒ 
porque comunica valores, de por sí inalterables, como el amor, la justicia, la 
verdad, la lealtad, la belleza, el decoro, la clemencia, la nobleza de corazón… 
No se trata de abstracciones ni de teorizaciones: laten encarnados en figuras 
humanas ejemplares, arquetípicas.

Instrumenta
Autenrieth, Georg, Homeric Dictionary, Robert Keep (trad.), London, 

Duckworth, 1991.

Chantraine, Pierre, Dictionnaire étymologique de la langue grecque: 
Histoire des mots, París, Klincksieck, 1983-19842.

Crane, Gregory (ed.), Perseus Digital Library, Massachusetts, Tufts 
University, http://www.perseus.tufts.edu, fecha de consulta: 15-6-2025.

Liddell, Henry George, Robert Scott y Henry Stuart Jones, A Greek-English 
Lexicon, Oxford, Clarendon Press, 1940, suplemento, Eric Arthur Barber 
(ed.), 1968, Peter G. W. Glare (rev.), 19959.

Vicuña, Justo y Luis Sanz de Almarza, Diccionario de los nombres propios 
debidamente acentuados en español, Madrid, Ediciones Clásicas, 1998.

Bibliografía
Adkins, Arthur William Hunt, «Homeric Values and Homeric Society», 

Journal of Hellenic Studies, vol. 91, November, 1971, pp. 1-14.

Difabio, Elbia Haydée, «La jerarquía de vínculos socioafectivos en Ilíada 
XXIII.1-256», Synthesis, n. 8, 2001, pp. 67-86, disponible en: https://beta.
acuedi.org/book/4862

25	 Adoptamos la denominación de Fernando Savater en La infancia recuperada, Madrid, 
Taurus, 19948.



38

Elbia Haydée Difabio

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 23-38, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIII980  

Edwards, Mark William, «The Conventions of a Homeric Funeral», Studies 
in Honor of T. B. L. Webster, John H. Betts, John T. Hooker. & John R. 
Green (eds.), Bristol Classical Press, 1986, pp. 84-92.

Gil Fernández, Luis, Francisco Rodríguez Adrados, Manuel Fernández 
Galiano y José Sánchez Lasso de la Vega, Introducción a Homero (II), 
Madrid, Editorial Labor, 1984.

Homer, Iliad, Book XXIV, Colin W. MacLeod (ed.), 5.a reimp., New York, 
Cambridge University Press, 1995.

---, Ilíada, Emilio Crespo Güemes (trad. y notas), Madrid, Editorial Gredos, 
1991.

---, La Ilíada, Daniel Ruiz Bueno (trad. y notas), Madrid, Hernando, 1956.
---, Odisea, José Manuel Pabón (trad., intr. y notas), 2.ª reimp., Madrid, 

Editorial Gredos, 1993.
Jaeger, Werner, «Libro I, cap. I, II y III», Paideia; los ideales de la cultura 

griega, 7.ª reimp., México D. F., Fondo de Cultura Económica, 19862, pp. 
19-66.

Kirk, Geoffrey Stephen, Los poemas de Homero, Eduardo J. Prieto (trad.), 1.ª 
reimp., Buenos Aires, Paidós, 1985. 

--- & Nicholas Richardson, The Iliad: a Commentary. Volume 6: Books 21-24, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1985.

Leiva R., Matías, «Ética y sociedad. A. W. H. Adkins y los valores morales en 
Homero», Byzantion Nea Hellas, n. 37, 2018, pp. 161-174.

Nagy, Gregory, The best of the Achaeans: concepts of the hero in Archaic 
Greek poetry, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1999 [1979].

Morris, Ian & Barry Powell (eds.), A New Companion to Homer, Leiden, 
Brill, 1997.

Ruiz de Elvira, Antonio, Mitología clásica, 3.ª reimp., Madrid, Gredos, 1995.
Verde, Carmen, «Los juegos funerales en honor de Patroclo (Ilíada, XXIII. 

257 ss.)», Synthesis, vol. 18, 2011, pp. 13-43, disponible en: https://www.
memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.4965/ pr.4965.pdf 

Vernant, Jean-Pierre (ed.), El hombre griego, 1.ª reimp., Madrid, Alianza, 
1995.



Este número de Classica Boliviana 
se terminó de imprimir

en el mes de diciembre de 2025
en los talleres de PPi color impresores.

Su edición consta de 300 ejemplares
Para su diagramación se utilizó tipografía

de la familia Times New Roman. 

LAVS DEO






	Sin Titulo 1.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 2.pdf (p.9)
	Sin Titulo 9.pdf (p.10-25)
	Sin Titulo 16.pdf (p.26-28)

