


CLASSICA BOLIVIANA 
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número IX



CLASSICA BOLIVIANA IX. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos 
(SOBEC)

Dirección y edición general: Andrés Eichmann Oehrli – Subdirección y secretaría 
general: Tatiana Alvarado Teodorika – Coordinación general: Carla Salazar – Comité 
de redacción: Carla Salazar (Biblioteca del Bicentenario de Bolivia), Mary Carmen 
Molina Ergueta (Universidad Mayor de San Andrés), Marc Gruas (Universidad de 
Toulouse Jean-Jaurès, Francia).

Comité de Evaluación (y sus universidades): Antonio Alvar Ezquerra (Universidad 
de Alcalá de Henares, España), Juan Antonio López Férez (Universidad de Educación 
a Distancia, España), Ángel Ruiz Pérez (Universidad de Santiago de Compostela, 
España), Francisco Montes (Universidad de Sevilla, España), Fernando Guzmán 
(Universidad Adolfo Ibáñez, Chile), Paola Corti (Universidad Adolfo Ibáñez, 
Chile), Jesús de la Villa (Universidad Autónoma de Madrid, España), Fernando 
García Romero (Universidad Complutense de Madrid, España), Pere Fàbregas 
Salis (Universidad de Barcelona. España), Marina del castillo Herrera (Universidad 
de Granada, España), Luis Alfonso Hernández Miguel (Universidad de Alcalá de 
Henares, España), Joaquín García-Huidobro (Universidad de Los Andes, Chile), David 
Sánchez Rubio (Universidad de Sevilla, España), Felipe González Vega (Universidad 
del País Vasco, España), Ana María González de Tobiá (Universidad Nacional de 
La Plata, Argentina), Marcelo Villena Alvarado (Universidad Mayor de San Andrés, 
La Paz), Ramón Enrique Cornavaca (Universidad Nacional de Córdoba, Argentina), 
María Claudia Ale (Universidad Nacional de Tucumán, Argentina), José Manuel 
Floristán, (Universidad Complutense, Madrid), Juan Signes Codoñer (Universidad de 
Valladolid), Inmaculada Pérez Martín (CSIC)

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli, Tatiana Alvarado Teodorika

Portada: Grifo. Fresco del coro de la iglesia de Carabuco (Depto. de La Paz). 
Foto: Norma Campos Vera

El grifo que reproducimos en la portada se funde, en la pintura mural, con los colores 
y las figuras de fondo: flores y hojas de color rojo ladrillo, verde y ocre. Hemos optado 
por oscurecer el fondo para resaltar mejor la figura mitológica.

Edición fotográfica de Felipe Ruiz: 

Contacto e informaciones:  estudiosclasicosbolivia@gmail.com 
    www.estudiosclasicosbolivia.org

© Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (SOBEC)
© Editorial Marigalante

La Paz, diciembre 2018



Índice

Presentación................................................................................................5 

Nuestra portada
Margarita Vila Da Vila...............................................................................11

Lingüística

La rama filológica alejandrina y su incorporación en el 
De lingua Latina de Varrón 
Caterina Anush Stripeikis...........................................................................15

Estudio sobre el simbolismo sonoro en palabras con
la secuencia -γγ- [ŋg] en el griego antiguo
William Alcides Rodríguez García..............................................................37

¿Aprender es agarrar? Metáfora etimológica y estructura léxica 
en el término aprendizaje
Beatriz Carina Meynet................................................................................49

Filología y literatura

Acarnenses: uma poética dionisíaca da comédia de Aristófanes? 
Ana Maria César Pompeu...........................................................................91

Penélope e Lisístrata: uma abordagem comparativa sobre a construção e 
reconstrução da imagem da boa esposa
Francisca Patricia Pompeu Brasil.............................................................103



Filosofía

Um estudo filosofico comparado sobre o conceito de Guerra Justa 
em F. de Vitoria, J. Solórzano Pereira e G. W. F. Hegel 
Gonzalo Tinajeros Arce..............................................................................121

Materia clásica

Las sibilas del antiguo retablo mayor de Copacabana: 
fuentes estilísticas e iconográficas 
Margarita Vila Da Vila..............................................................................153



5

Presentación

Nuestra revista, abierta a las propuestas de especialistas a nivel interna-
cional, cuenta por primera vez, en este número, con tres artículos en portu-
gués, y con ellos esperamos iniciar una nueva etapa en la que se amplíe poco 
a poco el abanico de idiomas de los trabajos en Classica Boliviana. El latín y 
el griego antiguo están constantemente presentes, por supuesto, pero sea ésta 
una oportunidad para hacer llegar una invitación a quienes deseen enviar sus 
artículos en francés, en inglés o en italiano. 

Otra de las novedades de las que el lector asiduo a nuestra revista se 
habrá podido percatar, es que la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos ha 
adoptado un nuevo logotipo. El primero fue propuesto por Teresa Gisbert, a 
quien siempre recordaremos con admiración y agradecimiento. Ése representa 
uno de los afanes que nos motivaba como colectivo desde 1998, pues estaba 
inspirado en un keru (un vaso ceremonial indígena) del siglo XVII, de la zona 
del lago Titicaca, conservado en uno de los museos municipales de La Paz. 
Lo escogimos para modelo de nuestro primer logo porque el artista indígena 
plasmó motivos griegos en su superficie: una hidra, una sirena y un centauro 
con rasgos de chuncho, selvícola del norte de La Paz. En este sentido, dicho 
keru era una de las manifestaciones del rico diálogo intercultural que en estas 
tierras dio lugar a producciones e invenciones novedosas, de alta calidad 
estética. El nuevo logotipo es también una pieza representativa de la recepción 
de motivos clásicos en la población indígena (invitamos a leer la explicación de 
la Dra. Margarita Vila, dedicada a la portada de este número). Esta vez se trata 
de una obra del siglo XVIII. La Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos cobra 
un nuevo impulso con este grifo de alas batientes. Debemos la fotografía (tanto 
para el logotipo como para la cubierta de este número) a Norma Campos Vera; 
el elegante diseño, a la generosidad de Cecilia Mariaca en lo que al logotipo se 
refiere; y a la de Felipe Ruiz Vidal el de la cubierta de este número.

Classica Boliviana IX presenta cuatro secciones en este número. La 
primera, dedicada a la Lingüística, cuenta con tres contribuciones. La primera 
de ellas, de Caterina Anush Stripeikis, se centra en la obra De linga Latina 
de Varrón, quien (como muchos autores romanos) se muestra tributario de 
tradiciones teóricas griegas, en este caso, de la tradición filosófica estoica y 



6

la tradición gramatical en la que el alejandrinismo deja su principal impronta. 
Pero el reatino no es receptor pasivo, sino que su labor crítica lo llevó a una 
teoría lingüística sin precedentes. La escuela alejandrina tenía como meta final 
la crítica del texto poético (su fijación textual, la justificación de sus variantes, 
etc.). En De lingua Latina el exégeta literario dará paso al lingüista sistemático, 
prestando atención primero a la impositio (creación de neologismos) y luego 
a la declinatio uoluntaria (transformación de palabras por derivación), 
ambas resultado de autor consciente. Todo ello no sólo en textos poéticos 
(alejandrinismo) sino en cualquier tipo de género. Stripeikis explica que Varrón 
resuelve la discrepancia entre analogistas (alejandrinos) y anomalistas (algunos 
filósofos estoicos). Y aquí el reatino vuelve a hacer un aporte original, no al 
servicio de la exégesis poética sino al de una teoría lingüística. Considera la 
declinatio uoluntaria responsable de la anomalia mientras que la declinatio 
naturalis (transformación natural de las palabras, o «alteración morfo-fonética 
del paradigma») seguiría mayormente el camino de la analogia. Además, 
desarrolla modelos matemáticos que presentan distintas formas de proporción, 
con las que sistematiza fenómenos de la morfología latina.

Por su parte, William Alcides Rodríguez García aborda la posibilidad de 
que exista un fenómeno de fonosimbolismo en el grupo consonántico compuesto 
por nasal velar sonora y oclusiva velar, especialmente sonora. Clasifica un 
corpus de palabras en tres categorías, y recurre a fuentes etimológicas que le 
permiten comprobar la asociación del grupo con las realidades designadas por 
dichas palabras. A las fuentes etimológicas suma otras, como una descripción 
que hace Aristóteles de una de tales realidades, o la utilización del mismo 
grupo consonántico por parte de Aristófanes, en la comedia Las Aves, para 
significar otra, y llega muy convincentemente a establecer el significado del 
grupo consonántico, que funcionaría como un sintagma nominal compuesto de 
sustantivo y adjetivo. Rastrea también el origen de este fonosimbolismo, pre-
griego, indoeuropeo, al menos en la asociación de una de las consonantes del 
grupo con uno de los miembros del mencionado sintagma. El lector tendrá el 
placer de descubrir lo que progresivamente desvela el autor, suspense incluido.

El artículo de Beatriz Carolina Meynet utiliza, entre otras, herramientas 
de la lingüística sistémico-funcional y de la lingüística cognitiva para 
identificar las condiciones y los mecanismos que propician y explican los 
cambios experimentados por las palabras en su aspecto semántico. Examina 
el largo y complejo camino que desemboca actualmente en el registro 
disciplinar de las Ciencias de la Educación aprendizaje a partir del verbo 



7

latino apprehendo (agarrar). Reconstruye los cambios diacrónicos al interior 
del sistema lingüístico: primero se ocupa del étimo latino, registrando la 
metáfora conceptual planteada en el título de su trabajo sobre todo a partir del 
latín tardío. Continúa por la misma vía con el término castellano, a la vista 
de los procesos sociales y discursivos que motivaron el uso de las palabras a 
través del tiempo. Seguidamente estudia la estructura léxica del término y las 
relaciones clasemáticas que se dan con otros conceptos adyacentes, lo cual 
se complejiza a medida que surgen diversas perspectivas en las disciplinas 
humanísticas en las que entra en consideración la palabra y sus referentes. 
Finalmente, establece el tipo de metáfora que supone el uso de la palabra, como 
registro disciplinar propio (principalmente) de las Ciencias de la Educación 
y también fuera de dicho registro. Meynet indica que resulta apropiada al 
integrarse en una metáfora sistemática recogida por Lakoff y Johnson, la de 
«entender es capturar», con la carga de control y manipulación que ello supone. 
Resultan notables los motivos por los que la metáfora conceptual analizada 
se diluye en determinados momentos y ámbitos disciplinares, por ejemplo 
cuando no incluye la noción de voluntariedad consciente por parte del sujeto, 
como ocurre en el siglo XVIII al ingresar la palabra al castellano desde el 
francés; también cuando se considera el aprendizaje como proceso, y más si 
éste es concebido como actividad en la que intervienen dos sujetos, es decir 
si se inserta el concepto en la metáfora del canal. Muy lúcida es una de las 
observaciones finales, al afirmar la autora que entre los aportes de más interés 
de la teoría de las metáforas conceptuales está su utilidad como guía de los 
mapas conceptuales que establece el hablante; y también aquella otra según la 
cual los cambios semánticos resultan en una gran complejidad de significados 
al estar «enmascarados por una continuidad nominal».

La segunda sección, dedicada a la de Filología clásica, se abre con el 
trabajo de Ana María César Pompeu, autora de otros muchos trabajos centrados 
en Aristófanes. En esta ocasión presenta un acercamiento a los Acarnienses 
como paradigma de la comedia antigua, como obra que destaca aspectos de 
la «conciencia dionisíaca» de la fiesta cívica clásica. Conciencia también de 
su origen rústico, para lo cual pone en diálogo los Acarnienses (donde un 
megarense hace una suerte de «comedia rústica megárica» en el mercado que 
instala Diceópolis frente a su casa) con la Poética de Aristóteles, en el que el 
filósofo registra el hecho de que los megarenses consideran que la comedia 
nació entre ellos. Por otro lado, señala las parodias de canción y procesión 
fálica de las fiestas Dionisias rurales, a lo que se suman otros artificios que 



8

aumentan la densidad cómica, y que a la vez funcionan como medio eficaz para 
relacionar la paz (tan anhelada por los ciudadanos y por el propio Aristófanes) 
con la justicia, sugiriendo que la suspensión de la ambición reemplazaría la 
guerra fratricida por la feliz convivencia y el disfrute de los abundantes frutos 
del campo, como ocurre con las fiestas Leneas, en las que Diceópolis gana en 
el concurso de borrachera.

En el segundo estudio de esta segunda parte, a cargo de Francisca Patrícia 
Pompeu Brasil, se presenta el análisis de modelos femeninos en la literatura 
griega clásica (si bien tales modelos no son privativos de Grecia, como nos 
recuerda con citas de Coulanges, autor que atiende al conjunto indoeuropeo). 
Señala los dos estereotipos con que se definió frecuentemente a la mujer en 
gran parte de las obras literarias: por un lado, el de la mujer virtuosa, honesta, 
cuyo espacio es el hogar, y de la que se espera la sumisión al marido, el 
cuidado de los hijos y el gobierno de los esclavos domésticos. Por otro, el de la 
mujer incapaz de gobernarse a sí misma, que acarrea todo tipo de desgracias. 
La autora muestra algunos ejemplos del primer tipo (Penélope, Alcmena, 
Alcestes) y del segundo (Pandora, Helena, Medea). A continuación, a partir 
de la Odisea observa la construcción literaria de Penélope como imagen de 
la buena esposa, recordando que los textos épicos se caracterizan por ser 
exhortativos, ya que están al servicio de la educación para la vida en sociedad. 
Seguidamente, para presentar un personaje que sirva de contraste, se ocupa de 
la construcción aristofánica de Lisístrata, que rompe con los estereotipos. De 
la mano de Bourdieu analiza las características de la dominación masculina 
vigente en la sociedad de entonces y la reacción de las mujeres lideradas por 
Lisístrata en la comedia. En ese mundo al revés de la comedia, donde a menudo 
ocurren las cosas que todos desean, son las mujeres las que acaban con la 
guerra del Peloponeso y con la violencia en el seno de la ciudad, sometiendo 
a los maridos, negándose a complacerlos sexualmente y a ocuparse del hogar, 
haciéndose fuertes en la Acrópolis y pasando a la acción en la esfera pública. 
Ponen con ello en riesgo la paz doméstica, necesaria para la conservación de 
la pólis, en una calculada apuesta cuya meta es poner fin a la guerra y restaurar 
el espacio familiar. La autora propone una sugerente interpretación, según la 
cual el personaje cómico ofrece una deconstrucción de la imagen de la buena 
esposa para conseguir un cambio de paradigma que, a la vez, resulta favorable 
al bien común.



9

En la tercera sección, de Filosofía, contamos con el artículo de Gonzalo 
Tinajeros Arce, un estudio comparativo entre el concepto de «guerra justa» 
que desarrollan dos pensadores de la escolástica moderna, Francisco de Vitoria 
y Juan de Solórzano Pereira, y el mayor representante del idealismo alemán, 
Friedrich Hegel. Apunta que la guerra, en el pensamiento de estos pensadores, 
viene a remediar una situación en la que se ve amenazado el «bienestar 
público», expresión que varía de los escolásticos a Hegel, pero que resulta afín 
al agustiniano de «salud pública». De ello derivan las principales coincidencias. 
La diferencia más importante entre los dos primeros y Hegel pareciera ser que 
Vitoria y Solórzano buscan una perspectiva desde la cual pueda pensarse en 
el bien general de todos los pueblos, cometido que deberían asumir también 
los Estados, mientras que para el pensador alemán un Estado ha de buscar el 
bienestar particular de su propio pueblo, ya sin abarcar una visión universal.

Por último, en la sección dedicada a la materia clásica, Margarita Vila Da 
Vila analiza las sibilas representadas en una obra extraordinaria, el retablo que 
comenzó siendo el mayor de Copacabana, a orillas del lago Titicaca, y que ahora 
se encuentra como retablo lateral del santuario, en la pared norte. Comienza 
su artículo corrigiendo datos de la historia del retablo, no conocidos con 
precisión, debido sobre todo a una inscripción que llevó a equívocos a autores 
anteriores. Ahora puede decirse que quedan aclaradas las fechas y lo (poco) 
que puede saberse de momento acerca de quienes intervinieron en la factura. 
Para encarar el análisis iconográfico, recuerda las nociones indispensables en 
torno al canon sibilino, desde la Antigüedad pre-cristiana (Varrón), pasando 
por su incorporación en la literatura cristiana y de ahí a pinturas, primero 
sueltas (a partir del siglo XII) y más tarde, desde el siglo XV, en series más o 
menos amplias. Su análisis iconográfico y epigráfico le permite establecer con 
exactitud, en cada caso, los grabados que tuvo a la vista el maestro que realizó 
las tallas y el que pintó las inscripciones. Se trata, en un sentido particularmente 
interesante, de una obra pionera absoluta en todos los reinos administrados por 
la corona española y, a la vez, muestra la rapidez de circulación en América de 
textos y grabados producidos en Europa.

Agradecemos a cada una de las personas que han hecho posible Classica 
Boliviana IX. En primer lugar, a los autores de los trabajos y a los evaluadores 
del Comité Científico, que han dado prueba de paciencia en la ida y vuelta 
de trabajos, críticas y comentarios. A los miembros del Comité de Redacción, 
tan atentos como siempre a las normas editoriales y a todos los aspectos que 
les llamaron la atención. A Felipe Ruiz (iVox) y quienes intervinieron en el 



10

aspecto gráfico y en la diagramación, con la sucesión de galeradas hasta lograr 
el producto acabado. A Jorge Paz Navajas, rector de la Universidad Nuestra 
Señora de La Paz, por el apoyo para la impresión del presente número. A los 
responsables de la editorial Marigalante, cuya mirada puesta en los detalles es 
consecuencia de su decidida voluntad de alcanzar un acabado primoroso.

Andrés Eichmann Oehrli 
Tatiana Alvarado Teodorika



FILOLOGÍA Y LITERATURA





91

Acarnenses: uma poética dionisíaca da comédia de 
Aristófanes?

Ana Maria César Pompeu 
Universidade Federal do Ceará 

amcpompeu@hotmail.com

Resumo 

Nossa pesquisa pretende estabelecer uma poética dionisíaca da comédia 
antiga grega, do comediógrafo Aristófanes, único representante do gênero, 
na fase mencionada, de quem temos peças completas e que antecipa a 
filosofia platônico-aristotélica em conceitos fundamentais acerca do fazer 
poético. A investigação se faz, primeiro, pela demonstração de que a comédia 
Acarnenses é o paradigma da comédia antiga aristofânica, especialmente por 
encenar a gênese da comédia pela paródia de um canto fálico, na celebração 
das Dionísias Rurais, pela paz recém-adquirida por Diceópolis. Agradecemos 
o apoio do CNPq-Universal, Processo:458142/2014-0.

Palavras-chave: Poética - Comédia - Aristófanes - Acarnenses

Abstract

Our research aims to establish a Dionysiac poetics of ancient Greek 
comedy, of the comic poet Aristophanes, the only representative of the genre, 
in the mentioned phase, of whom we have complete plays and that anticipates 
the Platonic-Aristotelian philosophy in fundamental concepts about the poetic 
making. The investigation is done, first, by the demonstration that the comedy 
Acharnians is the paradigm of the old aristophanic comedy, especially for 



92

AnA MAriA CésAr PoMPeu

staging the genesis of comedy by the parody of a phallic song, in the celebration 
of the Rural Dionysias, for the peace recently acquired by Diceopolis. We 
appreciate the support of CNPq-Universal, Process: 458142/2014-0.

Keywords: Poetics - Comedy - Aristophanes - Acharnians

Podemos observar, partindo de Acarnenses como paradigma, que a 
comédia antiga representava a consciência da natureza dionisíaca da festa 
cívica. Cívica porque tudo o que diz respeito à cidade está presente a essa 
‘consciência de festa’, expressão a que chegamos por analogia à noção de 
‘consciência do carnaval’ de Bakhtin1 e mais diretamente pela discussão sobre 
o sentido da palavra ‘comédia’ a partir do verbo komázein ‘festejar’ e de 
kóme ‘aldeia’. Aristóteles na sua Arte Poética 1448a, nos informa que alguns2 
consideravam a origem de comédia não do verbo komázein mas da palavra 
kóme ‘aldeia’, uma vez que os grupos de foliões, kômoi, não suportados 
na cidade, se deslocavam para as aldeias, na zona rural. Embora não seja 
comprovada a origem de kom- de kômos ou komázein e kóme, é provável 
que tenham uma raiz comum: kei-, que está em koinós, por exemplo3, com o 
sentido geral de ‘agrupamento’.

1  Segundo C. Platter, 2007, pp. 1-2, tem grande potencial para explicar as características 
curiosas da comédia antiga o modelo de comportamento festivo, popularizado por 
Mikhail Bakhtin no seu estudo sobre Rabelais, como a ideia de ‘consciência do carnaval’, 
caracterizada por uma inversão das categorias da vida cotidiana, onde mendigos tornam-se 
reis, autoridades oficiais perdem seu elevado posto e são alvo de paródias e outras formas 
de ridicularização, durante o período do festival, em que o igualitarismo prevalece. Tais 
hierarquias e as restrições da vida cotidiana são deixadas de lado por um tempo, para 
que as necessidades do corpo sejam satisfeitas. Desse modo, são cultuados os excessos 
de alimento e bebida bem como a sua eliminação. A sexualidade deixa de ser fonte de 
vergonha e passa a ser proeminentemente anunciada. A morte só importa como a etapa do 
ciclo cósmico que antecede ao renascimento. Tais atos são executados pelo povo comum e 
tolerados pela cultura oficial, que só a grande custo os poderia suprimir. Mesmo que essa 
‘virada’ das ortodoxias seja apenas temporária deixa traços de liberdade. Até mesmo o que 
parece ser preconceito aristocrático da comédia pode ser explicado, segundo C. Platter, 
2007, p. 2, em termos carnavalescos, como a tentativa feita pela pólis de institucionalizar 
o riso do Carnaval, para, desse modo, delimitar as libertinagens e desestabilizações a que 
pode chegar. Podemos constatar com Platter que a cultura do Carnaval de Bakhtin pode 
ser um instrumento para a compreensão de alguns fenômenos cômicos que esclarecem a 
sociologia do gênero.

2 Os da Sicília, de onde veio o poeta Epicarmo, um dos mais antigos comediógrafos, 
requerendo para si a origem da comédia, referiam-se ao significado da palavra comédia 
vindo de kômas, ‘aldeias’, enquanto que os atenienses nomeavam-nas démous. 

3 P. Chantraine, s.v. kômos, B. Pütz, 2007, p. 121, que apresenta a discussão acerca do 
vocábulo kômos no seu estudo geral sobre simpósio e kômos em Aristófanes.



93

AcArnenses: umA poéticA dionisíAcA dA comédiA de AristófAnes?

De qualquer maneira, devemos notar o aspecto rural da festividade de 
onde a comédia teria surgido, pelos entoadores dos cantos fálicos, segundo a 
sugestão de Aristóteles ou, ainda melhor, de acordo com a de Aristófanes em 
Acarnenses4. Nesta peça encontramos o verbo komoideî (631) e a expressão 
trygoidían poiôn (499), além dos vocábulos trygoidía (500) e trygikoîs (628) 
para representar o fazer poético da comédia. Komoideî tem como objeto direto 
tèn pólin hemôn, que traduzimos como ‘faz comédia da nossa cidade’, com 
o sentido de zombar, e, em seguida, já no tempo verbal do futuro, com o 
objeto díkaia, ‘fará comédia de coisas justas’, não no sentido de zombar, mas 
de ‘fazer comédia’ mesmo5. Na primeira referência, trata-se da acusação de 
Cléon e, na segunda, da proposta do poeta para a sua comédia. Os dois objetos 
‘cidade’ e ‘coisas justas’ formam o nome do protagonista: Dikaiópolis. 

Por que Aristófanes utiliza o radical tryg-, de trýx, trygós, ‘borra de vinho’ 
ou ‘vinho novo’, para compor trygoidía ou trygikoîs? Seria para substituir o 
trágos ‘bode, vítima’, de tragoidía, e, desse modo, demonstrar que a comédia 
transforma o sangue do sacrifício no vinho da festa6, através da paródia, mas 
também da conscientização do devoto como espectador participante nos 
festivais dionisíacos, que contêm sacrifício? O certo é que Dioniso está presente 
em Acarnenses através do vinho das tréguas e nos festivais dionisíacos que 
serão celebrados por Diceópolis. As Dionísias rurais começam a ser celebradas, 
e o entoador do canto a Fales é também o protagonista, interrompido pelo 
coro com ameaças; e, no final da peça, Dioniso estará presente através de um 
outro festival, as Antestérias, que já se iniciaram e vão se concluir, como uma 
continuação do primeiro ritual apresentado. Entre os dois rituais, Diceópolis, 

4 De acordo com L.G. Fernández, 1996, p. 13, “Desde el 480 a. C., en que Quiónides 
ganó el primer agón estatal cómico, a las Dionisias del 427, en que se representaron Los 
comensales (Δαιταλής) de Aristófanes, transcurrieron cincuenta y nueve años en los que la 
comedia se fue desarrollando como género dramático, con unas exigencias artísticas y una 
estructuración formal que la distanciaban definitivamente de lo que fueron sus anárquicos 
inicios en el komos dionisíaco”. Cf. F. McDonald Cornford, 1934; F. R. Adrados, 1972.

5 X. Riu, 1999, p. 216, analisa essas expressões à luz de outras como léxo díkaia, eipêin 
tà díkaia e eipêin kakà pollá, concluindo a equivalência entre ‘falar de’ e ‘ridicularizar 
em uma comédia’. Portanto, a proposta do poeta é continuar fazendo aquilo por que foi 
censurado: ‘ridicularizar justiça/cidade nas suas comédias’ (631). 

6 Como acontece em Cavaleiros, quando os dois escravos do Povo resolvem substituir o 
suicídio através do sangue de touro pela salvação através do vinho inspirador; ou, quando 
em Lisístrata e Tesmoforiantes, o sangue do sacrifício de um porco ou de um bebê é 
substituído pelo vinho de um odre.



94

AnA MAriA CésAr PoMPeu

em seu discurso de defesa, disfarçado de Télefo, diz «este é o concurso das 
Leneias», o concurso no qual a comédia atual está concorrendo; Aristófanes, 
ao que parece, queria enfatizar as homenagens a Dioniso nos diversos festivais. 

Dionísias Rurais

O primeiro festival, as Dionísias Rurais, traz a paródia de um canto 
fálico, entoado por Diceópolis, o protagonista, que se confunde com o poeta 
no discurso de defesa; tal canto, como vimos, estaria nas origens da comédia, 
de acordo com Aristóteles. Observando os elementos do canto, as principais 
características da comédia estão presentes: sexo, bebedeira, comilança e paz. 
No entanto será melhor analisar não apenas o canto, mas todo o contexto no 
qual ele se insere, uma vez que encontraremos na procissão, além do falo, 
o cesto de primícias, a família, o sexo que gera filhos, a bebida, através de 
Dioniso, a comida, pelas primícias do cesto, e a eliminação de gases, que pode 
representar as outras eliminações da bebida e da comida, também presentes 
na comédia. E mais: o cantor ou poeta, o espectador, e a censura disfarçada 
nas alegrias de se livrar dos problemas da cidade em guerra e ainda a menção 
do nome de um dos representantes da guerra: Lâmaco. Esse estado de espírito 
aqui referido como uma representação é o proporcionado pela comédia, 
quando o citadino assiste ao camponês, que traz o campo para a cidade; no 
momento em que faz o espectador rir do matuto, este mostra as máscaras e 
artifícios da vida na cidade7. 

A cena do megarense no mercado de Atenas parece ser um exemplo da 
comédia megarense, uma fase primitiva do gênero cômico, também citada por 
Aristóteles na Poética (1448a):

Daí também alguns declaram chamar dramas estas, porque imitam dramatizantes. Por 
isso também reclamam a tragédia e a comédia os dórios (a comedia os megarenses, os 
dali porque há democracia entre eles, e os da Sicília, pois de lá era Epicarmo o poeta, 
em muito sendo anterior a Quiônides e Magnes, e a tragédia alguns dos do Peloponeso), 
fazem prova os nomes. Pois eles dizem chamar kômas as aldeias, mas os atenienses 
chamam dêmoi, que os comediantes não de komázein são ditos, mas por percorrerem as 

7 Para D. Plácido, 2001, pp. 21-23, a comédia é um privilegiado exemplo da integração do 
campo na cidade, convertida em festa cívica, como símbolo dos avanços da urbe. Mas 
a comédia conserva seus vínculos, quando o cidadão ri do camponês e este aponta os 
efeitos da política da cidade sobre o campo. A religião rural está presente em Atenas, e, 
embora represente um pensamento conservador, estranho aos interesses das novas formas 
econômicas ligadas à urbe, também traduz modos de comportamento e de pensamento que, 
desde sua origem, revelam o apego às formas livres de organização e de conduta individual.



95

AcArnenses: umA poéticA dionisíAcA dA comédiA de AristófAnes?

aldeias por serem desprezados na cidade; e o fazer eles chamam drân, mas os atenienses 
práttein designam8.

A atitude do pai rústico que troca, por sal e alho, suas duas filhas, 
transformadas em porquinhas por um disfarce grosseiro, dito pelo próprio 
megarense «um artifício de Mégara» (738), parece condizer bem com todo o 
desenrolar da cena. Há a associação da palavra «porquinha» ou «bacurinha» 
com a vagina, e, depois, quando se diz que ela não pode ser sacrificada 
por não ter rabo, a referência pode ser associada também a um falo, que se 
tornará grande, grosso e vermelho. Há imitação da voz de porquinhas e ainda 
distribuição de alimento para elas e certamente para o público; as ervilhas 
e os figos simbolizam também o falo e a vagina. Tais recursos cômicos são 
normalmente considerados grosseiros por Aristófanes, e é interessante que, 
além da presença dos festivais ligados aos primórdios da comédia, também 
uma ‘comédia rústica megárica’ esteja representada, não sem um excelente 
motivo político. 

O canto coral que segue a cena do megárico faz menção a Cratino, poeta 
cômico rival de Aristófanes, e de Páuson, pintor ‘caricaturista’, também citado 
por Aristóteles na Poética, como representante de homens piores do que na 
verdade são (1448 a):

Mas já que os imitadores imitam agentes, e é necessário que estes sejam ou virtuosos 
ou vis (pois os caracteres quase sempre se encontram nestes apenas: Pois pelo vício 
e pela virtude todos se distinguem quanto ao caráter), seguramente imitam melhores 
que nós ou piores ou do mesmo tipo, como os pintores: Pois Polignoto copiava 
melhores, Páuson, piores, Dionísio, iguais. Ora é evidente que também cada uma das 
imitações das que falamos terá estas diferenças, e será cada uma para imitar coisas 
diferentes desta maneira.

Tais personalidades parecem corroborar a afirmação de que o poeta está 
elaborando uma poética do cômico, no que diz respeito a sua proposta de 
comédia.

Ainda podemos fazer uma leitura de outro artifício cômico na cena do 
beócio, que segue a do megarense, e é anunciada pelo coro no canto que 
intermedia os dois episódios dos estrangeiros no mercado de Diceópolis. 
O beócio chega trazendo muita mercadoria e é seguido por flautistas desde 
Tebas. Tal referência nos conecta com as primeiras linhas da comédia quando 
Diceópolis fala dos seus prazeres e dores, expressando sua alegria, ao entrar 

8 As citações da Poética, de Aristóteles, são todas de nossa tradução, A. M. C. Pompeu, 2014.



96

AnA MAriA CésAr PoMPeu

Dexíteo logo depois de Mosco e cantar uma beócia (14), confirmando o talento 
beócio em tocar flauta. Por algumas associações, o beócio se assemelha a 
Héracles: é seu conterrâneo, invoca tanto Héracles quanto Iolau e ainda leva 
nos ombros o sicofanta, que ele designou como um «macaco», pois o herói 
tebano teria enfrentado os kérkopes, espécie de símios, e ainda há referência 
à gula dos beócios, «comedores de broa», característica sempre associada a 
Héracles pela comédia. Olson9 apresenta o mito de Télefo e o de Héracles, 
filho e pai, respectivamente, como os modelos de Acarnenses, e tais modelos 
vêm de tragédias, mas não propriamente dos mitos. Lembremos que Télefo 
fez parte da mesma tetralogia que Alceste, que tem seus versos citados na 
identificação da enguia tebana à própria rainha Alceste, depois de ressuscitada 
por Héracles; nesse momento Diceópolis aparece como o rei Admeto, que 
recebe de volta sua esposa. Como Télefo serviu de modelo para personagens 
diferentes em diversos momentos da peça, Héracles também pode representar 
personagens variados. Portanto, Diceópolis, que se refere a Lâmaco como a 
Gerião10 (1082), pode refletir Héracles em outro momento de Alceste, quando 
ele, ignorante da infelicidade de Admeto, comemora sozinho seu banquete de 
boas-vindas, do mesmo modo que Diceópolis comemora sua paz diante de 
todos os outros atenienses em guerra11, e a invocação final do coro a Diceópolis 
«Viva glorioso vencedor» seria a mesma dada a Héracles por Arquíloco (Frag. 
324) ao louvar sua vitória em Olímpia12. 

As Leneias

O outro festival dionisíaco que se encena em Acarnenses é o das Leneias, 
em que a peça era encenada. É interessante apresentar os muitos elementos de 
um simpósio e de um komos na comédia, que lemos como a consciência de 
participar do festival a Dioniso. Babete Pütz13 avalia como invertidos esses 
elementos no início da peça, antes da confirmação completa das tréguas de 
Diceópolis. Um deles é o jogo do cótabo, responsável pelo rapto da prostituta 
de Mégara por jovens embriagados (525); o decreto de Péricles é comparado 
a scholia (532), canções de mesa, relacionadas às causas do início da guerra, 
apresentam uma distorção cômica da realidade. O vômito, que normalmente 

9 Aristophanes, Acharnians, ed. S. D. Olson, 2002, pp. liv-lxiii.
10 Monstro vencido por Héracles. 
11 Ver abaixo, na Festa dos Côngios, a comparação de Diceópolis com Orestes.
12 Cf. S. D. Olson, 2002, p. lxi.
13 B. Pütz, 2007, pp. 1-19.



97

AcArnenses: umA poéticA dionisíAcA dA comédiA de AristófAnes?

é relacionado à embriaguez ou comilança, é provocado por Diceópolis com 
os penachos de Lâmaco (585-6); na cena do megarense no mercado, ele 
afirma passar fome na frente da lareira, substituindo a tradicional fórmula 
simposiática «passar a bebida na frente da lareira» (752), no que Diceópolis 
responde que seria muito agradável ao som de uma flauta, comprovando a 
inversão da imagem do banquete. O beócio chega ao mercado de Diceópolis 
seguido por flautistas, que o atormentam, sendo a flauta um instrumento típico 
da Beócia. A autora não considera a cena como uma alusão ao banquete; mas 
podemos associar essa imagem da presença abusiva do som de tal instrumento 
com a sua total ausência na penúria do megarense, que na peça é contraponto 
da fartura do tebano. Outra referência à flauta pode ser encontrada na descrição 
dos velhos atenienses como «gasto como uma flauta usada» (681), indicando 
a perda da voz e da força; Nicarco servirá para o tebano como uma “taça de 
ruindade” (937-9). O coro, numa segunda parábase, refere-se à guerra como 
um convidado indesejado do banquete, que se embriaga demasiadamente e 
destrói tudo, fazendo ‘traquinice’ de um participante de um kômos violento 
(976-85). A partir da linha 1000, a imagem simposiática passa a ser positiva, 
apresentando diversos itens do banquete na cozinha de Diceópolis, que será 
o convidado especial do sacerdote de Dioniso para jantar, numa inversão das 
cenas iniciais, quando o protagonista era o único a chegar cedo à assembleia 
esperando os prítanes, sempre atrasados, agora é o próprio quem atrasa o 
banquete. 

As Antestérias

Por fim, as Antestérias, representadas no seu segundo dia, a festa dos 
Côngios, para onde o protagonista levará o próprio jantar com todos os 
alimentos conseguidos no mercado com a troca do sicofanta, que permitiu o 
acesso às excelentes mercadorias beócias. 

A Festa dos Côngios teria sido modificada em Atenas com a chegada 
de Orestes manchado do sangue da própria mãe. Orestes, filho vingador de 
Agamêmnon, e que no mito passa a ser perseguido pelas Erínias, deidades 
responsáveis pela vingança dos crimes de sangue, enlouquecendo com tamanha 
perseguição e perdendo a própria dignidade, tornando-se um vagamundo, 
desregrado. No texto, alude-se a um Orestes bêbado e incômodo. Bowie14 
sugere que Aristófanes, ao terminar a peça com o Festival das Antestérias, 

14 A. M. Bowie, 1996, pp.35-39.



98

AnA MAriA CésAr PoMPeu

que é ambíguo, combinando a abertura de tonéis de vinho, a competição de 
bebedeira com o aparecimento de figuras fantasmagóricas na cidade, sinaliza 
para a ambiguidade da peça e do protagonista Diceópolis e sua paz particular, 
pois ele também poderá ser comparado a Orestes, que teve sua mesa e vinho 
particulares, na Festa dos Côngios.

Em oposição a Diceópolis, o soldado Lâmaco, representante da guerra, 
será convidado a participar de um combate contra um ataque beócio. 
Diceópolis vence o concurso de bebedeira, em que o campeão, aquele que 
primeiro esvaziar o côngio, ganha como prêmio um odre de vinho. Na volta 
de seus caminhos tão diferentes, no comentário do coro, Diceópolis aparece 
embriagado nos braços de duas prostitutas, enquanto Lâmaco ferido nos braços 
de dois soldados, contrapondo-se os termos de prazer sexual aos de dor física.

Considerações finais

Há como estabelecer uma poética da Comédia Grega Antiga a partir dos 
textos das peças do comediógrafo Aristófanes, especialmente Acarnenses, que 
traz uma revisão do gênero como uma justificativa da autoridade da Comédia 
para falar diante dos atenienses e aconselhar sobre justiça. Apresentamos a 
síntese dos pontos observados sobre a poética dionisíaca de Aristófanes em 
Acarnenses:

a) A comédia se origina nos entoadores dos cantos fálicos, na Poética de 
Aristóteles; na Poética da Comédia Antiga em Acarnenses, temos as paródias 
dos rituais dionisíacos. Nas Dionísias Rurais há as Falofórias (procissão 
levando o falo). E Diceópolis (Cidade Justa), Justinópolis, na nossa tradução, 
é o Comediógrafo, que entoa um canto fálico. A Comédia tem origem rural, 
festeja os frutos do campo, cereais e vinho, Deméter e Dioniso. Anfíteo é o 
portador das tréguas, que vem na forma de vinho e representa Dioniso. Ele 
tem ascendência em Deméter, a deusa que representa a Terra-Mãe; Diceópolis 
e o coro de Acarnenses são agricultores cultivadores de vinhas. Diceópolis 
cultua Dioniso, e o comediógrafo apresenta sua peça no ritual dionisíaco 
das Leneias, competindo pelo primeiro lugar no Festival. E Diceópolis é o 
vencedor do concurso dos Côngios, no Festival Dionisíaco das Antestérias. A 
Cidade Justa é Diceópolis, o protagonista que é a personificação do tema da 
comédia: a cidade justa.

b) A comédia megarense é um estágio anterior da Comédia Antiga, na 
Poética Aristotélica, que afirma sobre o ridículo ser o feio sem dor e o inocente. 



99

AcArnenses: umA poéticA dionisíAcA dA comédiA de AristófAnes?

O matuto na cidade simboliza o ridículo, ao promover o confronto entre a 
natureza e o artifício. Há a paródia de uma comédia megarense, rústica de 
humor grosseiro, na “Poética” de Aristófanes: o Megarense disfarça as filhas 
em porquinhas e ele as troca como mercadoria no mercado de Diceópolis.

c) Pela paródia da tragédia, no sangue transformado em vinho, o sacrifício 
em festa, a perdição em salvação, quando Diceópolis se disfarça do Télefo de 
Eurípides para fazer a justificativa das suas tréguas particulares, isto é, para 
falar de tema sério no disfarce do gênero sério; a salvação pela não seriedade/
comédia, e a paz da festa representada na suspensão da guerra fratricida entre os 
gregos ou da guerra da cidade na eliminação do humano pelo ambição comercial 
e financeira seja na ágora ateniense antiga ou na política da cidade atual.

d) O Teatro e a Pintura ou a Mímesis na Poética Aristotélica, na 
apresentação de Páuson, um pintor caricaturista, que representava os homens 
piores, como faziam os poetas cômicos. A comédia é uma mímesis de mímeseis 
(imitação de imitações), na “Poética” de Aristófanes. O coro faz menção a 
Páuson que não troçará de Diceópolis, o vencedor no mercado e no teatro, 
assim como Cratino, poeta cômico rival de Aristófanes, não esbarrará em 
Diceópolis. 

Acarnenses é o paradigma da comédia antiga na defesa da cidade justa 
que, para Aristófanes, é a comédia. A voz do poeta é a do cidadão Diceópolis, 
o espectador do teatro e participante da assembleia popular. A comédia de 
Aristófanes representa o teatro e a cidade, numa metateatralidade, unindo o 
ficcional e o real, pelo redimensionamento da ilusão dramática.
Fecha de recepción: 03/09/2017
Fecha de aceptación: 14/02/2018

Referências bibliográficas

aristopHanes, Aristophanes Comoediae, ed. F. W. Hall and W. M. Geldart, 
vol. 2, Oxford, Clarendon Press, 1907. 

aristopHane, Les acharniens, les cavaliers, les nuées, Texte établi par Victor 
Coulon et traduit par Hilaire van Daele, Cinquième édition revue et corrigée, 
Paris, Les Belles Lettres, Collection des Universités de France, 1952. 

aristóFanes, Os Acarnenses, Introdução, versão do grego e notas de Maria 
de Fátima de Sousa e Silva, Coimbra, Instituto Nacional de Investigação 
Científica, 1980.



100

AnA MAriA CésAr PoMPeu

aristopHanes, Acharnians, Edited with introduction and commentary by S. 
Douglas Olson, Oxford, Oxford University Press, 2002.

aristotle, Aristotle’s Ars Poetica, Kassel (ed.), R., Oxford, Clarendon Press, 
1966. 

BoWie, Angus M., Myth, ritual and comedy, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1996 [1993]. 

cHantraine, Pierre, Dictionnaire étymologique de la langue grecque: histoire 
des mots, Paris, Klincksieck, 1999.

coMpton-engle, Gwendolyn, «From country to city: the persona of 
Dicaeopolis in Aristophanes’ Acharnians», The Classical Journal , 94.4, 
Northfield, 1999, pp. 359-373.

cornFord, Francis MacDonald, The origin of Attic comedy, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1934.

edMunds, Lowell, «Aristophanes’ Acharnians», in Yale Classical Studies: 
Aristophanes: Essay in interpretation, J. Henderson (ed.), Cambridge, 
Cambridge University Press, 1980, vol. XXVI, pp. 1-41. 

Foley, Helene P., «Tragedy and politics in Aristophanes’ Acharnians», Journal 
of Hellenic Studies, 108, Warminster, 1988, pp. 33-47. 

Fernández, Luis Gil, Aristófanes, Madrid, Gredos, 1996.

Kanavou, Nikoletta, Aristophanes’ comedy of names. A study of speaking 
names in Aristophanes, Berlin/New York, De Gruyter, 2011.

plácido, Domingo, «Prácticas religiosas, regímenes discursivos y poder 
político en el mundo grecorromano. Introducción», en Prácticas religiosas, 
regímenes discursivos y el poder político en el mundo grecorromano, J. 
Gallego (ed.), Buenos Aires, Universidad de Buenos Aires/Facultad de 
Filosofía y Letras, 2001, pp. 13-30.

platter, Charles, Aristophanes and the carnival of genres, Baltimore, Johns 
Hopkins, 2007.

poMpeu, Ana Maria César, Dioniso matuto: Uma abordagem antropológica 
do cômico na tradução de Acarnenses de Aristófanes para o cearensês, 
Curitiba, Appris, 2014.



101

AcArnenses: umA poéticA dionisíAcA dA comédiA de AristófAnes?

pütz, Babete, The symposium and komos in Aristophanes, Oxford, Aris and 
Phillips, 2007.

riu, Xavier, Dionysism and comedy, Dunfermline, Rowman & Littlefield 
Publishers Inc., 1999.

rodríguez adrados, Francisco, Fiesta, comedia y tragedia, Barcelona, 
Planeta, 1972.


	Sin Titulo 1.pdf (p.1-11)
	Sin Titulo 6.pdf (p.12-24)

