


CLASSICA BOLIVIANA 
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número IX



CLASSICA BOLIVIANA IX. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos 
(SOBEC)

Dirección y edición general: Andrés Eichmann Oehrli – Subdirección y secretaría 
general: Tatiana Alvarado Teodorika – Coordinación general: Carla Salazar – Comité 
de redacción: Carla Salazar (Biblioteca del Bicentenario de Bolivia), Mary Carmen 
Molina Ergueta (Universidad Mayor de San Andrés), Marc Gruas (Universidad de 
Toulouse Jean-Jaurès, Francia).

Comité de Evaluación (y sus universidades): Antonio Alvar Ezquerra (Universidad 
de Alcalá de Henares, España), Juan Antonio López Férez (Universidad de Educación 
a Distancia, España), Ángel Ruiz Pérez (Universidad de Santiago de Compostela, 
España), Francisco Montes (Universidad de Sevilla, España), Fernando Guzmán 
(Universidad Adolfo Ibáñez, Chile), Paola Corti (Universidad Adolfo Ibáñez, 
Chile), Jesús de la Villa (Universidad Autónoma de Madrid, España), Fernando 
García Romero (Universidad Complutense de Madrid, España), Pere Fàbregas 
Salis (Universidad de Barcelona. España), Marina del castillo Herrera (Universidad 
de Granada, España), Luis Alfonso Hernández Miguel (Universidad de Alcalá de 
Henares, España), Joaquín García-Huidobro (Universidad de Los Andes, Chile), David 
Sánchez Rubio (Universidad de Sevilla, España), Felipe González Vega (Universidad 
del País Vasco, España), Ana María González de Tobiá (Universidad Nacional de 
La Plata, Argentina), Marcelo Villena Alvarado (Universidad Mayor de San Andrés, 
La Paz), Ramón Enrique Cornavaca (Universidad Nacional de Córdoba, Argentina), 
María Claudia Ale (Universidad Nacional de Tucumán, Argentina), José Manuel 
Floristán, (Universidad Complutense, Madrid), Juan Signes Codoñer (Universidad de 
Valladolid), Inmaculada Pérez Martín (CSIC)

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli, Tatiana Alvarado Teodorika

Portada: Grifo. Fresco del coro de la iglesia de Carabuco (Depto. de La Paz). 
Foto: Norma Campos Vera

El grifo que reproducimos en la portada se funde, en la pintura mural, con los colores 
y las figuras de fondo: flores y hojas de color rojo ladrillo, verde y ocre. Hemos optado 
por oscurecer el fondo para resaltar mejor la figura mitológica.

Edición fotográfica de Felipe Ruiz: 

Contacto e informaciones:  estudiosclasicosbolivia@gmail.com 
    www.estudiosclasicosbolivia.org

© Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (SOBEC)
© Editorial Marigalante

La Paz, diciembre 2018



Índice

Presentación................................................................................................5 

Nuestra portada
Margarita Vila Da Vila...............................................................................11

Lingüística

La rama filológica alejandrina y su incorporación en el 
De lingua Latina de Varrón 
Caterina Anush Stripeikis...........................................................................15

Estudio sobre el simbolismo sonoro en palabras con
la secuencia -γγ- [ŋg] en el griego antiguo
William Alcides Rodríguez García..............................................................37

¿Aprender es agarrar? Metáfora etimológica y estructura léxica 
en el término aprendizaje
Beatriz Carina Meynet................................................................................49

Filología y literatura

Acarnenses: uma poética dionisíaca da comédia de Aristófanes? 
Ana Maria César Pompeu...........................................................................91

Penélope e Lisístrata: uma abordagem comparativa sobre a construção e 
reconstrução da imagem da boa esposa
Francisca Patricia Pompeu Brasil.............................................................103



Filosofía

Um estudo filosofico comparado sobre o conceito de Guerra Justa 
em F. de Vitoria, J. Solórzano Pereira e G. W. F. Hegel 
Gonzalo Tinajeros Arce..............................................................................121

Materia clásica

Las sibilas del antiguo retablo mayor de Copacabana: 
fuentes estilísticas e iconográficas 
Margarita Vila Da Vila..............................................................................153



5

Presentación

Nuestra revista, abierta a las propuestas de especialistas a nivel interna-
cional, cuenta por primera vez, en este número, con tres artículos en portu-
gués, y con ellos esperamos iniciar una nueva etapa en la que se amplíe poco 
a poco el abanico de idiomas de los trabajos en Classica Boliviana. El latín y 
el griego antiguo están constantemente presentes, por supuesto, pero sea ésta 
una oportunidad para hacer llegar una invitación a quienes deseen enviar sus 
artículos en francés, en inglés o en italiano. 

Otra de las novedades de las que el lector asiduo a nuestra revista se 
habrá podido percatar, es que la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos ha 
adoptado un nuevo logotipo. El primero fue propuesto por Teresa Gisbert, a 
quien siempre recordaremos con admiración y agradecimiento. Ése representa 
uno de los afanes que nos motivaba como colectivo desde 1998, pues estaba 
inspirado en un keru (un vaso ceremonial indígena) del siglo XVII, de la zona 
del lago Titicaca, conservado en uno de los museos municipales de La Paz. 
Lo escogimos para modelo de nuestro primer logo porque el artista indígena 
plasmó motivos griegos en su superficie: una hidra, una sirena y un centauro 
con rasgos de chuncho, selvícola del norte de La Paz. En este sentido, dicho 
keru era una de las manifestaciones del rico diálogo intercultural que en estas 
tierras dio lugar a producciones e invenciones novedosas, de alta calidad 
estética. El nuevo logotipo es también una pieza representativa de la recepción 
de motivos clásicos en la población indígena (invitamos a leer la explicación de 
la Dra. Margarita Vila, dedicada a la portada de este número). Esta vez se trata 
de una obra del siglo XVIII. La Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos cobra 
un nuevo impulso con este grifo de alas batientes. Debemos la fotografía (tanto 
para el logotipo como para la cubierta de este número) a Norma Campos Vera; 
el elegante diseño, a la generosidad de Cecilia Mariaca en lo que al logotipo se 
refiere; y a la de Felipe Ruiz Vidal el de la cubierta de este número.

Classica Boliviana IX presenta cuatro secciones en este número. La 
primera, dedicada a la Lingüística, cuenta con tres contribuciones. La primera 
de ellas, de Caterina Anush Stripeikis, se centra en la obra De linga Latina 
de Varrón, quien (como muchos autores romanos) se muestra tributario de 
tradiciones teóricas griegas, en este caso, de la tradición filosófica estoica y 



6

la tradición gramatical en la que el alejandrinismo deja su principal impronta. 
Pero el reatino no es receptor pasivo, sino que su labor crítica lo llevó a una 
teoría lingüística sin precedentes. La escuela alejandrina tenía como meta final 
la crítica del texto poético (su fijación textual, la justificación de sus variantes, 
etc.). En De lingua Latina el exégeta literario dará paso al lingüista sistemático, 
prestando atención primero a la impositio (creación de neologismos) y luego 
a la declinatio uoluntaria (transformación de palabras por derivación), 
ambas resultado de autor consciente. Todo ello no sólo en textos poéticos 
(alejandrinismo) sino en cualquier tipo de género. Stripeikis explica que Varrón 
resuelve la discrepancia entre analogistas (alejandrinos) y anomalistas (algunos 
filósofos estoicos). Y aquí el reatino vuelve a hacer un aporte original, no al 
servicio de la exégesis poética sino al de una teoría lingüística. Considera la 
declinatio uoluntaria responsable de la anomalia mientras que la declinatio 
naturalis (transformación natural de las palabras, o «alteración morfo-fonética 
del paradigma») seguiría mayormente el camino de la analogia. Además, 
desarrolla modelos matemáticos que presentan distintas formas de proporción, 
con las que sistematiza fenómenos de la morfología latina.

Por su parte, William Alcides Rodríguez García aborda la posibilidad de 
que exista un fenómeno de fonosimbolismo en el grupo consonántico compuesto 
por nasal velar sonora y oclusiva velar, especialmente sonora. Clasifica un 
corpus de palabras en tres categorías, y recurre a fuentes etimológicas que le 
permiten comprobar la asociación del grupo con las realidades designadas por 
dichas palabras. A las fuentes etimológicas suma otras, como una descripción 
que hace Aristóteles de una de tales realidades, o la utilización del mismo 
grupo consonántico por parte de Aristófanes, en la comedia Las Aves, para 
significar otra, y llega muy convincentemente a establecer el significado del 
grupo consonántico, que funcionaría como un sintagma nominal compuesto de 
sustantivo y adjetivo. Rastrea también el origen de este fonosimbolismo, pre-
griego, indoeuropeo, al menos en la asociación de una de las consonantes del 
grupo con uno de los miembros del mencionado sintagma. El lector tendrá el 
placer de descubrir lo que progresivamente desvela el autor, suspense incluido.

El artículo de Beatriz Carolina Meynet utiliza, entre otras, herramientas 
de la lingüística sistémico-funcional y de la lingüística cognitiva para 
identificar las condiciones y los mecanismos que propician y explican los 
cambios experimentados por las palabras en su aspecto semántico. Examina 
el largo y complejo camino que desemboca actualmente en el registro 
disciplinar de las Ciencias de la Educación aprendizaje a partir del verbo 



7

latino apprehendo (agarrar). Reconstruye los cambios diacrónicos al interior 
del sistema lingüístico: primero se ocupa del étimo latino, registrando la 
metáfora conceptual planteada en el título de su trabajo sobre todo a partir del 
latín tardío. Continúa por la misma vía con el término castellano, a la vista 
de los procesos sociales y discursivos que motivaron el uso de las palabras a 
través del tiempo. Seguidamente estudia la estructura léxica del término y las 
relaciones clasemáticas que se dan con otros conceptos adyacentes, lo cual 
se complejiza a medida que surgen diversas perspectivas en las disciplinas 
humanísticas en las que entra en consideración la palabra y sus referentes. 
Finalmente, establece el tipo de metáfora que supone el uso de la palabra, como 
registro disciplinar propio (principalmente) de las Ciencias de la Educación 
y también fuera de dicho registro. Meynet indica que resulta apropiada al 
integrarse en una metáfora sistemática recogida por Lakoff y Johnson, la de 
«entender es capturar», con la carga de control y manipulación que ello supone. 
Resultan notables los motivos por los que la metáfora conceptual analizada 
se diluye en determinados momentos y ámbitos disciplinares, por ejemplo 
cuando no incluye la noción de voluntariedad consciente por parte del sujeto, 
como ocurre en el siglo XVIII al ingresar la palabra al castellano desde el 
francés; también cuando se considera el aprendizaje como proceso, y más si 
éste es concebido como actividad en la que intervienen dos sujetos, es decir 
si se inserta el concepto en la metáfora del canal. Muy lúcida es una de las 
observaciones finales, al afirmar la autora que entre los aportes de más interés 
de la teoría de las metáforas conceptuales está su utilidad como guía de los 
mapas conceptuales que establece el hablante; y también aquella otra según la 
cual los cambios semánticos resultan en una gran complejidad de significados 
al estar «enmascarados por una continuidad nominal».

La segunda sección, dedicada a la de Filología clásica, se abre con el 
trabajo de Ana María César Pompeu, autora de otros muchos trabajos centrados 
en Aristófanes. En esta ocasión presenta un acercamiento a los Acarnienses 
como paradigma de la comedia antigua, como obra que destaca aspectos de 
la «conciencia dionisíaca» de la fiesta cívica clásica. Conciencia también de 
su origen rústico, para lo cual pone en diálogo los Acarnienses (donde un 
megarense hace una suerte de «comedia rústica megárica» en el mercado que 
instala Diceópolis frente a su casa) con la Poética de Aristóteles, en el que el 
filósofo registra el hecho de que los megarenses consideran que la comedia 
nació entre ellos. Por otro lado, señala las parodias de canción y procesión 
fálica de las fiestas Dionisias rurales, a lo que se suman otros artificios que 



8

aumentan la densidad cómica, y que a la vez funcionan como medio eficaz para 
relacionar la paz (tan anhelada por los ciudadanos y por el propio Aristófanes) 
con la justicia, sugiriendo que la suspensión de la ambición reemplazaría la 
guerra fratricida por la feliz convivencia y el disfrute de los abundantes frutos 
del campo, como ocurre con las fiestas Leneas, en las que Diceópolis gana en 
el concurso de borrachera.

En el segundo estudio de esta segunda parte, a cargo de Francisca Patrícia 
Pompeu Brasil, se presenta el análisis de modelos femeninos en la literatura 
griega clásica (si bien tales modelos no son privativos de Grecia, como nos 
recuerda con citas de Coulanges, autor que atiende al conjunto indoeuropeo). 
Señala los dos estereotipos con que se definió frecuentemente a la mujer en 
gran parte de las obras literarias: por un lado, el de la mujer virtuosa, honesta, 
cuyo espacio es el hogar, y de la que se espera la sumisión al marido, el 
cuidado de los hijos y el gobierno de los esclavos domésticos. Por otro, el de la 
mujer incapaz de gobernarse a sí misma, que acarrea todo tipo de desgracias. 
La autora muestra algunos ejemplos del primer tipo (Penélope, Alcmena, 
Alcestes) y del segundo (Pandora, Helena, Medea). A continuación, a partir 
de la Odisea observa la construcción literaria de Penélope como imagen de 
la buena esposa, recordando que los textos épicos se caracterizan por ser 
exhortativos, ya que están al servicio de la educación para la vida en sociedad. 
Seguidamente, para presentar un personaje que sirva de contraste, se ocupa de 
la construcción aristofánica de Lisístrata, que rompe con los estereotipos. De 
la mano de Bourdieu analiza las características de la dominación masculina 
vigente en la sociedad de entonces y la reacción de las mujeres lideradas por 
Lisístrata en la comedia. En ese mundo al revés de la comedia, donde a menudo 
ocurren las cosas que todos desean, son las mujeres las que acaban con la 
guerra del Peloponeso y con la violencia en el seno de la ciudad, sometiendo 
a los maridos, negándose a complacerlos sexualmente y a ocuparse del hogar, 
haciéndose fuertes en la Acrópolis y pasando a la acción en la esfera pública. 
Ponen con ello en riesgo la paz doméstica, necesaria para la conservación de 
la pólis, en una calculada apuesta cuya meta es poner fin a la guerra y restaurar 
el espacio familiar. La autora propone una sugerente interpretación, según la 
cual el personaje cómico ofrece una deconstrucción de la imagen de la buena 
esposa para conseguir un cambio de paradigma que, a la vez, resulta favorable 
al bien común.



9

En la tercera sección, de Filosofía, contamos con el artículo de Gonzalo 
Tinajeros Arce, un estudio comparativo entre el concepto de «guerra justa» 
que desarrollan dos pensadores de la escolástica moderna, Francisco de Vitoria 
y Juan de Solórzano Pereira, y el mayor representante del idealismo alemán, 
Friedrich Hegel. Apunta que la guerra, en el pensamiento de estos pensadores, 
viene a remediar una situación en la que se ve amenazado el «bienestar 
público», expresión que varía de los escolásticos a Hegel, pero que resulta afín 
al agustiniano de «salud pública». De ello derivan las principales coincidencias. 
La diferencia más importante entre los dos primeros y Hegel pareciera ser que 
Vitoria y Solórzano buscan una perspectiva desde la cual pueda pensarse en 
el bien general de todos los pueblos, cometido que deberían asumir también 
los Estados, mientras que para el pensador alemán un Estado ha de buscar el 
bienestar particular de su propio pueblo, ya sin abarcar una visión universal.

Por último, en la sección dedicada a la materia clásica, Margarita Vila Da 
Vila analiza las sibilas representadas en una obra extraordinaria, el retablo que 
comenzó siendo el mayor de Copacabana, a orillas del lago Titicaca, y que ahora 
se encuentra como retablo lateral del santuario, en la pared norte. Comienza 
su artículo corrigiendo datos de la historia del retablo, no conocidos con 
precisión, debido sobre todo a una inscripción que llevó a equívocos a autores 
anteriores. Ahora puede decirse que quedan aclaradas las fechas y lo (poco) 
que puede saberse de momento acerca de quienes intervinieron en la factura. 
Para encarar el análisis iconográfico, recuerda las nociones indispensables en 
torno al canon sibilino, desde la Antigüedad pre-cristiana (Varrón), pasando 
por su incorporación en la literatura cristiana y de ahí a pinturas, primero 
sueltas (a partir del siglo XII) y más tarde, desde el siglo XV, en series más o 
menos amplias. Su análisis iconográfico y epigráfico le permite establecer con 
exactitud, en cada caso, los grabados que tuvo a la vista el maestro que realizó 
las tallas y el que pintó las inscripciones. Se trata, en un sentido particularmente 
interesante, de una obra pionera absoluta en todos los reinos administrados por 
la corona española y, a la vez, muestra la rapidez de circulación en América de 
textos y grabados producidos en Europa.

Agradecemos a cada una de las personas que han hecho posible Classica 
Boliviana IX. En primer lugar, a los autores de los trabajos y a los evaluadores 
del Comité Científico, que han dado prueba de paciencia en la ida y vuelta 
de trabajos, críticas y comentarios. A los miembros del Comité de Redacción, 
tan atentos como siempre a las normas editoriales y a todos los aspectos que 
les llamaron la atención. A Felipe Ruiz (iVox) y quienes intervinieron en el 



10

aspecto gráfico y en la diagramación, con la sucesión de galeradas hasta lograr 
el producto acabado. A Jorge Paz Navajas, rector de la Universidad Nuestra 
Señora de La Paz, por el apoyo para la impresión del presente número. A los 
responsables de la editorial Marigalante, cuya mirada puesta en los detalles es 
consecuencia de su decidida voluntad de alcanzar un acabado primoroso.

Andrés Eichmann Oehrli 
Tatiana Alvarado Teodorika



MATERIA CLÁSICA





153

Las sibilas del antiguo retablo mayor de Copacabana: 
Fuentes estilísticas e iconográficas 

Mª Margarita Vila Da Vila,
Universidad Mayor de San Andrés
mmargaritaviladv@hotmail.com

Resumen

La más antigua serie de sibilas conocida del territorio boliviano se 
encuentra en el antiguo retablo del santuario de Copacabana. De elegante 
factura y delicada talla, suma a su indiscutible calidad el interés de estar bien 
datado. Una inscripción en su predela consigna que fue hecho por disposición 
del párroco del lugar en 1614 y pintado en 1618 por Sebastián Acostopa. 

Sin embargo, a partir de una extrapolación un tanto forzada de este dato, 
se ha imputado a éste la completa autoría de la obra. Por otra parte, ignorando 
tales fechas, se ha postulado la derivación de sus sibilas de la serie xilográfica 
editada por Baltasar Porreño en 1621. 

El propósito de este trabajo es reconsiderar tanto la autoría de las figuras 
talladas, como las fuentes iconográficas de las seis profetisas que enmarcan el 
nicho central del retablo, previas a las estampas de Porreño y ligadas –como 
las de éste– a los grabadores C. van der Passe, Th. de Leu y J. Granthomme.

Palabras clave: Santuario de Copacabana (Bolivia) - jesuitas en Juli (Perú) 
- retablo - arte virreinal andino - Sebastián Acostopa - grabados flamencos y 
franceses del siglo XVII - C. de Passe - J. Granthomme - B. Porreño



154

Abstract

The oldest series of Sybils known on Bolivian soil can be found on the 
ancient altarpiece of the sanctuary of Copacabana. It is elegantly worked and 
has delicate carvings. Futhermore it is clearly datable. An inscription at its 
bottom support enables us to affirm that the piece was commissioned by the 
parish priest in 1614 and painted in 1618 by Sebastian Acostopa. Nevertheless, 
from a rather forced extrapolation of this information, the whole of the work 
has been attributed to Acostopa. Ignoring these dates, it has been advanced 
that the Sybils derive from woodcuts edited in 1621 by Baltasar Porreño.

The aim of this paper is to reconsider both the paternity of the sculpted 
figures and the iconographic sources of the six prophetesses that surround 
the central niche of the alterpiece, that predate Porreño’s prints and that are 
related (as are his prints) to the engravers C. van der Passe, Th. de Leu and J. 
Granthomme.

Keywords: Copacabana sanctuary (Bolivia) - jesuit mission in Juli (Peru) - 
retable - andean colonial art - Sebastian Acostopa - XVIIth flemish and french 
engravings - C. de Passe - J. Granthomme - B. Porreño



155

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

Las primeras sibilas plasmadas en territorio boliviano decoran el antiguo 
retablo mayor del santuario de Copacabana. Aun siendo una primorosa 
muestra de la escultura tardo-renacentista en la Audiencia de Charcas (fig. 1), 
a fines del siglo XVII fue remplazado por el retablo barroco de la cabecera 
y reubicado en el primer tramo de la nave norte1. De elegante factura en su 
diseño y sutil modelado en sus polícromos relieves, suma a su indiscutible 
calidad el mérito de estar bien datado. Una inscripción en su predela consigna 
que fue hecho por disposición del párroco del lugar en 1614 y pintado en 1618 
por Sebastián Acostopa. 

Poco se dice sobre su construcción en la Historia del célebre santuario 
de Nuestra Señora de Copacabana, publicada por Fr. Alonso Ramos Gavilán, 

1 J. Mesa y T. Gisbert, 1992, p. 57; 1972, p. 89. 

Fig. 1. Retablo manierista de las Sibilas con S. Je-
rónimo y la Sagrada Familia, Copacabana, 1614-
1618. 



156

Mª Margarita Vila Da Vila

en Lima, en 1621. El interés del agustino se concentró en los orígenes de 
la imagen y los milagros acaecidos en su santuario. Explica que la talla de 
la Virgen de Copacabana fue obra del escultor Francisco Tito Yupanqui en 
1582 y que fue el maestro Vargas quien la policromó en el convento de San 
Francisco de La Paz2. Afirma también que en 1614 «para aderezar la capilla 
mayor de la Iglesia de Nuestra Señora de Copacabana, levantaron andamios 
los Indios» bajo la supervisión de Fray Juan Vizcaíno3. 

Páginas después, al tratar de la «Fiesta que se hizo a la colocación de la 
Santa Imagen […] en su capilla mayor», apunta que el 6 de abril de 1614, 
«siendo […] prior […] el padre fray Juan Vizcaíno […], habiéndose acabado 
la capilla mayor de la iglesia, que es de bóveda […], se quitó [la imagen] 
del altar antiguo donde estaba […] para poner su tabernáculo en el mayor 
de la dicha capilla»4. «Diose luego orden cómo hacer un retablo, así para 
el adorno de la capilla mayor, como para que la Virgen santísima tuviese 
su tabernáculo». Precisa que «Trabajó en aqueste ministerio […] Fray Juan 
Vizcaíno» y que «siendo prior el año de 1618, por el mes de febrero, se acabó 
de dorar». Pero hubo que aguardar para su instalación, siendo Fr. Gonzalo 
Díaz Piñeiro Provincial algo después, quien dispuso «que de todo punto se 
acabase el retablo (que es uno de los insignes del Pirú) como de hecho se 
acabó […] el año de 1619». Como por entonces era Ramos Gavilán «cura 
[…] del pueblo, y cuidaba de la doctrina»5, es seguro su directo conocimiento 
de todos estos asuntos. 

Pese a no informar acerca de la autoría material de tan hermoso retablo, la 
propia obra da cuenta de su comitente y del pintor que la doró y policromó, al 
afirmar en su predela que «ESTA CAPILLA Y RETABLO HIZO EL P. FR. IVº 
VIZCAYNO SIENDO PRIOR CAPELLAN AÑO 1614» (fig. 2). Concuerda 
ello con lo indicado por Ramos Gavilán y obliga a rectificar la datación fijada 
por los esposos Mesa-Gisbert6 en 1618. Tal data corresponde al inicio de 

2 A. Ramos Gavilán, 2015, pp. 281-303.
3 A. Ramos Gavilán, 2015, p. 454. (lib. II, cap. XXXIX, pp. 365-366 de la edición limeña 

de 1621).
4 A. Ramos Gavilán, 2015, p. 460. Desafortunadamente, al ejemplar original de 1621, que 

consultamos en edición digital en PDF, le falta todo el capítulo XLI del libro II y, por tanto, 
todo lo relativo a la consagración de la capilla mayor en 1614 y –lo que es más importante 
para nosotros– lo relativo a la ejecución del retablo del que vamos a tratar. 

5 A. Ramos Gavilán, 2015, pp. 461-462.
6 J. Mesa y T. Gisbert, 1972, p. 89.



157

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

otra inscripción que, tras una interrupción sobre la escena de la Anunciación, 
afirma «RRETABLO AÑO 1618 PINTOLO DON SEBASTIAN ACOSTOPA 
INCA».

El deseo de los investigadores de dar continuidad al trabajo de Tito 
Yupanqui en Copacabana les llevó a atribuir la total autoría del retablo 
a Sebastián Acostopa7, convirtiéndolo en escultor, como también hizo P. 
Querejazu8. Sin embargo, Ramos Gavilán afirma que, temiendo los indios 
el traslado de la imagen a la catedral de Chuquisaca, «determinaron […] 
depositarla […] en casa de don Carlos Acustopa, mayordomo de Nuestra 
Señora» y que «la casa donde pusieron la imagen, hoy día la respetan los 
indios, y el pintor del pueblo llamado Sebastián Acustopa, hijo del sobredicho 
don Carlos, tiene su oratorio en ella»9. Dado que el cronista fue párroco allá, 
de haber sido aquél escultor, lo hubiera señalado10. 

7 J. Mesa y T. Gisbert, 1972, p. 89.
8 P. Querejazu, 1995, p. 258; 2012, p. 203.
9 A. Ramos Gavilán, 2015, pp. 326-327 (tales palabras aparecen consignadas en el capítulo 

XII del libro II de la Historia… y se corresponden con la página 227 de la edición original).
10 La atribución a Sebastián Acostopa de la Virgen de Copacabana conservada en la iglesia de 

Caypi (Perú), parte de una interpretación de su epígrafe tan forzada como en el caso anterior 
(J. Mesa y T. Gisbert, 1972, pp. 90-91. La referencia está tomada de J. Gutiérrez, 1959, p. 
106). 

Fig. 2. Retablo de Copacabana, 1614-1618.



158

Mª Margarita Vila Da Vila

Aclarada, pues, la participación de Sebastián Acostopa como pintor 
dorador y no como imaginero del retablo, antes de analizar la iconografía de 
las sibilas en él talladas, conviene establecer su origen. Ya Mesa y Gisbert, 
siguiendo a Wethey11, señalaron que «El retablo de Sebastián Acostopa 
pertenece todavía al Renacimiento, siendo en su estructura muy similar al 
que proyectara Pastorelo en 1608 para la catedral de Sucre»12. Admiten que 
es posible que dicho tracista italiano «y otros, como el escultor que trabaja 
para los jesuitas en Juli (Perú), dieran la pauta de un arte estilizado y elegante, 
del que se hace eco Sebastián Acostopa»13. A nuestro juicio, hubo de ser un 
imaginero formado por el jesuita Bernardo Bitti en Juli el responsable de tan 
digna obra, habida cuenta de la actividad artística del italiano por allá entre 
1585 y 160214. Considerando que Juli sólo está a 50 km de Copacabana, y 
que tras la entronización de su Virgen en 1583 «el padre Diego de Torres, 
rector del colegio de la Compañía de Jesús de Juli» fundó una cofradía en 
su honor15, es plausible que Fray Juan Vizcaíno encargara a los jesuitas el 
retablo16. No podemos desarrollar aquí un amplio análisis estilístico ni precisar 
su autor, pero tanto el sentimiento perceptible en las figuras de los costados 
superiores, como la sensual belleza de las sirenas cercanas, o la dulzura de los 
rostros y ademanes de las sibilas que aquí nos ocupan, permiten adscribirlo 
al Renacimiento tardío (fig. 3). Las contorsiones, canon alargado y espacio 
saturado propios del Manierismo son imperceptibles en los relieves dedicados 
a los nacimientos de María y Jesús, la Anunciación central o los Padres de la 
Iglesia que los flanquean en la predela. Sólo el ritmo ondulante de los cuerpos 
y la gracia de sus poses permiten pensar en dicho estilo y, por lo mismo, 
relacionarlos con el del jesuita Bitti17, siendo el diseño del retablo comparable 

11 J. Mesa y T. Gisbert, 1972, p. 90. Siguen en ello a H. Wethey, 1969, pp. 107-110.
12 J. Mesa y T. Gisbert, 1972, pp. 63-66, fig. 39. En p. 90 señalan que Wethey descubrió un 

dibujo de Pastorelo para este retablo ya desaparecido, según indican en J. Mesa y T. Gisbert, 
1985, p. 405.

13 J. Mesa y T. Gisbert, 1972, p. 90.
14 J. Mesa y T. Gisbert, 1982, t. I, p. 57.
15 A. Ramos Gavilán, 2015, p. 299.
16 J. Mesa y T. Gisbert, 1972, p. 90.
17 P. Querejazu, 1995, p. 258.



159

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

en algunos detalles al de la iglesia de Huaro18 o a la sillería de la catedral de 
Sucre tallada por Cristóbal Hidalgo en 159519. 

El análisis iconográfico de las sibilas que enmarcan la hornacina destinada 
a la Virgen de Copacabana certifica, además, su derivación de estampas 
europeas. Ya Mesa y Gisbert las calificaron como «excepcionales» y propias 
«de los artistas empapados en el humanismo», representadas como están 
«en busto y dentro de tarjas», con amplios escotes y complicados tocados20. 
Sin embargo, nada dijeron de sus fuentes iconográficas, y dado que cuantos 
estudiaron las sibilas o ignoran las del retablo de Copacabana21, o las basaron 

18 J. Mesa y T. Gisbert, 1985, pp. 404-406, figs. 424 y 426.
19 J. Mesa y T. Gisbert, 1972, pp. 66-67, fig.40. Acerca de la repercusión de los tratados 

renacentistas en Hispanoamérica, ver 1985, pp.78-85.
20 J. Mesa y T. Gisbert, 1972, p. 90, fig.48; T. Gisbert, 2009, p. 54.
21 S. Sebastián, 1981 (reimpr. 1989), pp. 411-412; 1986, pp. 156-159, figs. 142-143. Tampoco 

precisaron nada sobre las fuentes iconográficas de las sibilas de Copacabana T. Villegas de 
Aneiva, 1999, pp. 221-224, o A. Orías, 2004, pp. 28-31, quienes, al tratar de las mismas, se 
limitan a ligar su autoría a S. Acostopa, como ya habían hecho Mesa y Gisbert años antes.

Fig. 3. Retablo de Copacabana,  1614-1618.



160

Mª Margarita Vila Da Vila

en las xilografías publicadas por Baltasar Porreño en 1621 (fig. 4)22, conviene 
un estudio de este asunto para aclarar tanto sus fuentes primarias como su 
carácter pionero en estas tierras.

Debemos a M. D. Buisel su vinculación con las estampas de Porreño, sin 
percatarse ésta de la primacía de las sibilas de Copacabana sobre aquéllas. 
Ni A. Rodríguez, ni A. Ojeda, autores de un decisivo estudio sobre las 
repercusiones de los XII SIBYLLARUM icones de Crispijn de Passe en Europa 

22 M. D. Buisel, 2010, en p. 63, núm. 18, afirma «En Bolivia, en el santuario de Copacabana, 
hay una selección de seis sibilas siguiendo a Porreño, otras en colecciones particulares». 
Curiosamente, en la p. 67 las atribuye al grabador Carreño, al afirmar que su modelo 
tipológico «provee al menos algunas series completas bien localizadas, como las de Pedro 
de Sandoval en el Palacio de la Minería en México, además de las seis de Copacabana 
(Bolivia) y restos de otro conjunto en el Museo Histórico de Puebla (México)». Esto parece 
un lapsus y confusión con Porreño, ya que ningún otro autor menciona su nombre.

Sibila Cumana (4a) de las xilografías de Porreño. Fig.4-Oráculos de la Sibila Cumana 
(4a) y de la Sibila Samia (4b) de B. Porreño, Cuenca, 1621, insp. En C. de Passe, 1601: 
“SIBYLLA SAMIA QUAE PHYTO ET HEROPHILE PROPRIO NOMINE DICTA”



161

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

y América, parecen haber conocido los relieves de nuestro retablo23. De ser 
así, hubieran quedado asombrados no sólo de la fidelidad con la que copiaron 
las estampas de Crispijn de Passe, Thomas de Leu y de Jacques Granthomme, 
sino también de su temprana fecha (fig. 5). Así me sucedió al consultar la 
edición conservada en la Biblioteca Nacional de España24.

Contiene ésta las copias que el francés Granthomme hizo en París hacia 
160425. Del cotejo entre estas láminas y las de los otros grabadores estudiados 
por A. Rodríguez y A. Ojeda se deduce que el escultor de las sibilas de 
Copacabana tuvo acceso a varias colecciones de grabados. Considerando que 
los prototipos fueron publicados por De Passe en Colonia en 1601, y que 
el retablo fue encargado por el P. Juan Vizcaíno en 1614 y policromado por 
Sebastián Acostopa en 1618, asombra la rápida difusión de los modelos a 
disposición del anónimo responsable de su talla.

23 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015.
24 XII SIBYLLARUM icones elegantissimi, 1604. Como señalan los editores, «en todas las 

lám. se ve J. Granthon (sic) exc. y por el tipo de grabado no parecen ser las láminas del libro 
de Crispijn de Passe […]».

25 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, pp. 267-268.

Fig. 5. XII Sibyllarum icones de Jacques Gran-
thomme, c. 1604-1607 (foto de A. OJEDA).



162

Mª Margarita Vila Da Vila

Hemos de enfatizar este punto porque en España las mencionadas sibilas 
fueron copiadas por el xilógrafo –un tal P. de Torres26– que trabajó para el 
humanista Baltasar Porreño poco antes de 1621, cuando se publicó en Cuenca 
su tratado sobre los Oráculos de las doce sibilas27. Procede, pues, comparar 
las imágenes y textos que identifican las figuras con sus respectivos modelos; 
pero antes de hacerlo, y a fin de valorar lo preciso de sus fuentes, conviene 
hacer una reseña de la iconografía sibilina.

Siendo imposible aquí resumir todo lo relativo a ésta, baste saber que se 
atribuye a Lactancio (siglo IV) la fijación de un primer canon sibilino28. En sus 
Divinae Institutiones recogió lo ya establecido por Varrón en el siglo I a. C., 
estableciendo en diez el número y orígenes de las sibilas, profetisas no sólo de 
la antigua Grecia –como las pitonisas– sino también de Persia, Libia y el Asia 
Menor, de donde proceden las más antiguas29. Eran éstas las sibilas persa, líbica, 
délfica, cimeria, eritrea, samia, cumea, helespóntica, frigia y tiburtina, siendo 
Varrón el primero en incluir algunas itálicas, como las de Cumas y Tíbur, y en 
referirse a los libros sibilinos como repositorios de los antiguos oráculos griegos. 
Con el triunfo del cristianismo, las sibilas fueron consideradas como contrapartes 
femeninas a los profetas del antiguo testamento, vates del verdadero Dios entre los 
gentiles y profetisas del Mesías30. San Agustín y san Isidoro se refirieron a ellas, 
prestando especial atención a las sibilas de Cumas y de Eritrea, «la más célebre 
y conocida». Seguían así a Eusebio de Cesarea, quien interpretó el verso referido 
a la primera como anuncio del nacimiento divino en la IV égloga de Virgilio y la 
proclamación de «Jesús Cristo, hijo de Dios, Salvador» en el acróstico de unos 
versos atribuidos a la segunda31. El prestigio de sus oráculos hizo que Jan van 
Eyck las plasmara hacia 1432, junto a los profetas Zacarías y Miqueas, sobre la 
escena de la Anunciación del políptico de San Bavón de Gante. Asimismo, la 
leyenda de la consulta del emperador Augusto a la sibila del Tíbur acerca de su 
deificación, inspiró la estampa grabada por el maestro alemán E. S. en 1466, en 
la que la sibila muestra a Octavio la aparición celestial de la Virgen con el Niño32.

26 A. Ojeda, 2014, p.1; J. Carrete Parrondo (ed.), 2010, pp. 314.
27 B. Porreño, 1621, portada.
28 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, p. 264.
29 M. D. Buisel, 2007, p. 104.
30 M. D. Buisel, 2007, pp. 105-106; E. M. Castro Caridad, 2002, pp. 1827-1842.
31 C. Belda, 1985, p. 6; Isidoro de Sevilla, 1982, t. I, Lib. VIII, pp. 710-713.
32 S. de la Voragine, 1982, t. I, pp. 55-57.



163

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

A pesar de la inclusión en los siglos XII y XIII del canto de la sibila en el 
Ordo Prophetarum de la liturgia navideña33, sólo desde el siglo XV se hicieron 
series completas de las mismas. Previamente, lo usual fueron representaciones 
aisladas, como testimonia la identificada junto a Virgilio y la reina de Saba por 
S. Moralejo en el pórtico de la Gloria de la catedral de Santiago de Compostela 
(1188)34. Igual sucedió con otras góticas, siendo el púlpito de San Andrés de 
Pistoia tallado por G. Pisano hacia 1300 uno de los primeros testimonios de 
seis sibilas alineadas con profetas35. No extraña, pues, que haya sido en la 
decoración mural del palacio romano del cardenal Orsini, hacia 1438, donde 
aparece la primera serie de 12 sibilas consignadas en las Prophetiae XII 
Sibillarum de incarnatione Christi que ya había apuntado, en el siglo VII, el 
Chronicon pascale. A éstas suceden la diez talladas en el Templo Malatestiano 
de Rímini por Agostino di Ducio. Lo propio hizo Jörg Syrlin en la sillería 
coral de la catedral alemana de Ulm hacia 147036. El prestigio de los citados 
textos, sumado a la publicación de las series de doce sibilas grabadas por los 
florentinos Baccio Baldini y Francesco Roselli entre 1470 y 1490, junto con 
la edición del tratado de Filippo Barbieri en 1481, animó la multiplicación 
de obras dedicadas a estas vaticinantes del Mesías37. Sobresalen entre ellas 
las estampas xilografiadas hacia 1475 de un libro del monasterio de St. Gall 
(Suiza), en donde las sibilas aparecen entronizadas, como sucede con las 
miniadas por Jean Colombe en el Libro de Horas de Louis de Laval (Ms. 
BNF, lat. 920). En torno a 1483 se ejecutaron las diez sibilas del pavimento 
del duomo de Siena y hacia el 1500 las pintadas al fresco por Perugino, en 
Perugia, o Pinturicchio, en los Apartamentos Borgia del Vaticano. Hay otras 
muchas –como recoge en su estudio J. M. Morales–, pero a todas superan en 
fama las cinco plasmadas –alternando con profetas– por Miguel Ángel en la 
Capilla Sixtina (1508-1512)38. 

Ninguna de estas obras, con todo, acabó inspirando la serie parcial 
del retablo de Copacabana. Basta una comparación entre sus relieves y las 
estampas impresas en Colonia en 1601 por C. de Passe el Viejo y, en París, 

33 M. Arellano, 2007, p. 1. 
34 S. Moralejo, 1993, pp. 28-46; J. C. Santos Paz, 2002, pp. 555-563.
35 J. M. Morales Folguera, 2009; Naturales y místicas, 2017, pp. 45-46.
36 N. C. Belda, 1985, pp. 6-9; S. Sebastián, 1978, pp. 264-266. 
37 Naturales y místicas, 2017, pp.46-50; A. Chastel, 1982, pp. 241-244.
38 Naturales y místicas, 2017, pp.56-63; J. M. Morales Folguera, 2009.



164

Mª Margarita Vila Da Vila

entre 1602 y 1609, por Thomas de Leu y Jacques Granthomme, para percatarse 
de la inspiración directa en tales grabados39. 

La primera figura de la izquierda del retablo de Copacabana (fig. 6) se 
identifica como «SIBILLA ERYTHRAEA EX ASSYRIORUM BABYLONE 
ORIUNDA PRISCA VOCITATA»40. Si bien, tanto la figura femenina como el 
cordero que sostiene en referencia al carácter redentor del Dios nacido de una 
virgen coinciden exactamente con la imagen grabada por Crispijn de Passe, lo 
cierto es que existe una discordancia tanto en la grafía del nombre, como en 
el final de los textos de la orla, que la proclama «BEROSI FIL»41. Dado que 

39 XII SIBYLLARUM icones elegantissimi, 1604; H. F. Bauzá, 1998, pp. 69-70; A. Ojeda, 
2014; A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015. El hermoso aspecto de todas sus sibilas hace visible 
así, tal como sugiere el texto de Quad, el carácter femenino y agraciado de estas videntes, 
para así, en palabras de estos autores, «atraer la mirada tanto de sabios como de hombres 
jóvenes que pudieran utilizar las imágenes para decorar sus libri amicorum». 

40 Es decir: «Sibila eritrea oriunda de Babilonia de los asirios, llamada la arcaica».
41 «Sibila eritrea oriunda de Babilonia de los asirios, hija de Beroso».

Fig. 6. Sibila Eritrea, Copacabana, c. 
1618: «SIBILLA ERYTRAEA EX 
ASSYRIORUM BABYLONE ORIUNDA 
PRISCA VOCITATA».

Fig. 7. Grabado de Thomas de Leu: Sibila 
Eritrea, ca. 1605 (© Trustees of the British 
Museum): «SIBILLA ERYTRAEA EX 
ASSYRIORUM BABYLONE ORIUNDA 
PRISCA VOCITATA».



165

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

para unos tratadistas el historiador caldeo Beroso fue padre de la sibila cumea, 
para otros de la pérsica y para Pausanias de la hebrea Sambeta, es evidente la 
falta de acuerdo y confusión en la que acabaron cayendo los orígenes de estas 
legendarias profetisas con el paso del tiempo42. 

Las similitudes entre las estampas de la sibila de eritrea grabada por 
Jacques Granthomme y la firmada por Thomas de Leu e identificada como 
«SIBILLA ERYTRAEA EX ASSYRIORUM BABYLONE ORIUNDA 
PRISCA VOCITATA», hacen suponer, como ya plantearon A. Rodríguez y A. 
Ojeda, la derivación de la serie de sibilas grabada por Granthomme de las del 
también francés Thomas de Leu (fig. 7)43. Por mi parte, he de insistir en que 
fueron las estampas de ambos las seguidas en los relieves de Copacabana44. 
La comparación entre estas imágenes y la pintada un siglo antes en la Capilla 
Sixtina hace aún más notoria la filiación francesa de los medallones de 
Copacabana, derivando la disposición sedente de ésta de las estampas italianas 
de fines del siglo XV, que en nada influyen en las aquí estudiadas. 

Lo mismo ocurre con la sobrecogedora interpretación de la sibila de 
Cumas pintada por Miguel Ángel, fornida y anciana45. Muy distinto es su 
aspecto en el segundo relieve de la izquierda del retablo. Como en los otros 
cinco, muestra el busto de una hermosa mujer identificada como «SIBILLA 

42 A. González Blanco y E. Calatayud, 1985, p. 5. Según Juan Bautista Fernández, autor de 
unas Demostraciones Católicas publicadas en 1630, dicho Beroso había escrito una Historia 
de los caldeos; pero en dicho tratado es a la sibila cumea, instalada en la Cumas itálica tras 
haber salido de Babilonia, a la que otorga tal filiación. Sin embargo, para J. Granthomme 
y B. Porreño, quien lo sigue, es la sibila pérsica quien tiene ese padre, mientras que según 
Pausanias fue una sibila hebrea de nombre Sambetha, y no la eritrea, cumea o pérsica, la 
hija del citado Beroso (M. D. Buisel, 2010, p.16 [versión digital]).

43 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, pp. 266-270. A la misma conclusión, e inspirándose en 
ellos, ha llegado A. Gelonch Viladegut, 2015, pp. 1-60.

44 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, pp. 265-270; A. Gelonch Viladegut, 2015, pp. 35-44. En 
cambio, los versos aplicados por C. de Passe son exámetros compuestos por Matthias 
Quad inspirados en los Oráculos sibilinos que Barbieri, X. Betuleius y J. Opsopäus habían 
editado antes.

45 P. Grimal, 1984, pp. 478-479; Ovidio, 2009, J. M. Torrent (trad.), lib. XIV, pp. 263-264; H. 
F. Bauzá, 1998, pp. 36-37. Parece asumir así que se trataba no sólo de la que había guiado 
desde su gruta en Campania a Eneas, en su descenso a los infiernos y, tiempo después, había 
ofrecido al rey Tarquino, el Soberbio de Roma, nueve oráculos sibilinos, sino también de 
aquella a la que Apolo le había concedido vivir tantos años como granos de arena cupieran 
en su mano, pero no el don de la eterna juventud, al rehusarse a entregarle la virginidad que 
el apasionado dios le requería.



166

Mª Margarita Vila Da Vila

CUMAEA ET CIMMERIA APOLLINIS IN CUMIS SACERDos»46 (fig. 8). 
Texto e imagen coinciden en lo sustancial con las estampas de J. Granthomme 
y C. de Passe, que a su vez sólo difieren en los versos y la orientación. El 
ramillete de lirios que sostiene mientras eleva sus ojos a la luz hace referencia 
tanto a la Virgen Madre como a los dones para el nuevo Rey nacido de ella 
(fig. 9)47.

La sibila inferior, también mirando al centro, luce un complejo peinado 
de trenzas en armonía con su elegante indumentaria (fig. 10). El epígrafe que 

46 «Sibila cumea y también cimeria, sacerdotisa de Apolo en Cumas».
47 La disposición consecutiva de las sibilas eritrea y cumea no sólo sigue la dispuesta en la serie 

de grabados de Th. de Leu y de J. Granthomme, sino que también concuerda con la primacía 
otorgada a ambas profetisas en la tradición iconográfica del tardomedievo. Así sucede con 
la presencia de ambas en el políptico de la Adoración del Cordero Místico de San Bavón de 
Gante, anunciando el nacimiento de Jesús y su misión redentora para con la humanidad hasta 
el final de los tiempos. Aunque de aspecto maduro, a diferencia de las plasmadas en las obras 
grabadas, taraceadas, talladas o pintadas en la Italia contemporánea y de las exquisitamente 
miniadas en el Libro de Horas de Louis de Laval, coincide con la bellísima sibila cumana que 
Il Dominichino pintó en 1617 –mientras Sebastián Acostopa policromaba las del retablo de 
Copacabana– en el turbante que cubre su cabeza. Mediante tal tocado los artistas buscaban 
enfatizar el carácter antiguo y oriental de dichas adivinas. Sin embargo, en las series de 
estampas aquí tratadas, sólo la sibila samia porta un sofisticado turbante. 

Fig. 8. Sibila de Cumas del retablo 
de Copacabana, 1614-1618: «SIBI-
LLA CUMAEA ET CIMMERIA 
APOLLINIS IN CUMIS SACER-
Dos».

Fig. 9. Grabado de la «SIBYLLA 
CUMAEA QUAE ET CIMMERIA 
APOLLINIS IN CUMIS SAC.
Rdos» de Crispin de Passe, 1601.



167

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

la envuelve afirma que es la «SIBILLA CUMANA QUAE ET AMALTHAEA 
NUNCUPATUR»48. Coincide en ello estrictamente con los aplicados por 
C. de Passe y Th. de Leu a dicha sibila49, pero no así con la grabada por 
J. Granthomme, quien añade el apelativo de «DEMOPHILE» (fig. 11)50. 
Como las restantes sibilas talladas a la derecha de la hornacina, y también la 
xilografiada para B. Porreño –basada en la de Granthomme–, la sibila cumana 
del retablo lee un libro, atributo alusivo al don de la profecía que comparten 
todas ellas y también la tallada por Jörg Sirlin en el coro de la catedral alemana 
de Ulm hacia 1474. Sin embargo, el libro de la sibila germana está cerrado, 
tras dar su vaticinio sobre el nacimiento de Cristo. Como sucede en las 
estampas aquí estudiadas, y en las grabadas a fines del siglo XV por Baldini y 
Roselli, la profecía de la sibila cumana se manifiesta con los conocidos versos 
virgilianos «Iam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna; iam nova progenies 
celo [sic] demittitur alto»51. Es este sentido triunfante de la venida de Cristo 
el que inspiró el gallardete con la cruz que enarbola la sibila de Copacabana, 
signo de la resurrección del Dios encarnado que consagró el triunfo de la vida 
con su muerte, según reza el texto latino que acompaña a las imágenes de Th. 
de Leu y de Granthomme.

La profetisa del lado superior derecho aparece identificada como 

48 «Sibila cumana a la que también se llama Amalthea».
49 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, pp. 269; A. Gelonch Viladegut, 2015, p. 43. 
50 Naturales y místicas, 2017, p. 7. Tales nombres ya habían sido consignados por Varrón al 

tratar de los oráculos sibilinos en sus libros Sobre lo divino. Según él, fue ésta la séptima de 
las sibilas y la que llevó los libros al rey Tarquino el Antiguo, como ya antes comentamos 
al tratar de su homónima la sibila cumea, a la que, para evitar esta fácil confusión, los 
grabadores citados identifican con la cimeria de Italia, mencionada según Varrón por Nevio 
al tratar de la I Guerra Púnica y, por Pisón, en los Anales.

51 F. Delgado, 1987, pp. 83-86.



168

Mª Margarita Vila Da Vila

la «SIBILLA SAMIA QUAE ET HEROPHILE PROPRIO NOMINE 
DICITUR»52 (fig. 12). Tal nombre corresponde a la antigua sibila que vaticinó 
la caída de Troya y vivió luego en Samos53, pero también se aplicó a la cumana, 
lo que aumenta la confusión sobre ellas.

En el grabado de la sibila samia de J. Granthomme, a la denominación de 
«HEROPHILE» se añade la de «PHYTO», tal como sucede en la del tratado 
de B. Porreño. Falta tal nombre, sin embargo, en las estampas debidas a C. 

52 «Sibila samia a la que también se llama por nombre propio Herófila».
53 Naturales y místicas, 2017, p. 7; P. Grimal, 1984, pp. 263 y 479; H. F. Bauzá, 1998, p. 34. 

Según una leyenda, fue hija de Zeus y de Lamia, y, según otra, de padres de origen troyano,  
y según muchos autores nació en la isla de Samos, por lo que se la llama samia, pero Varrón 
dice que Herófila también se llamó la sibila cumana y que fue la eritrea la autora de la 
profecía sobre Troya. 

Fig. 10. Sibila Cumana de Copacabana, 
1614-18: «SIBILLA CUMANA QUAE ET 
AMALTHAEA NUNCUPATUR».

Fig. 11. Sibila Cumana de J. Grandhomme, 
c. 1604-13 (Biblioteca Nac. de Madrid): 
«SIBYLLA CUMANA QUAE ET AMAL-
THAEA ET DEMOPHILE NUNCUPA-
TUR».



169

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

de Passe y Th. de Leu, tal como recuerdan A. Rodríguez y A. Ojeda54. Dada, 
pues, la repetición del texto abreviado en el relieve de Copacabana, hemos de 
aceptar que su autor tuvo a su disposición tanto las estampas de Granthomme 
(fig.13), como las anteriores de Th. de Leu y, acaso también, las de C. de Passe. 
La ausencia de datación en las sibilas de Th. de Leu ha hecho suponer que 
copian a las de C. de Passe, pero al firmarlas con el verbo fecit y al consignar 
el Lexikon de Thieme-Becker que las hizo «from his own designs» y bajo el 
título de XII Sibyllae: ordine, inscriptione & forma elegantiori quam antehac 
vmquam, es posible su contemporaneidad, o que incluso las de Th. de Leu 
sean algo anteriores, puesto que C. de Passe copió estampas suyas55. 

54 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, p. 269.
55 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, pp. 264-269; H. F. Bauzá, 1998, pp. 60-70; A. Gelonch 

Viladegut, 2015, pp. 37-38. En cualquier caso, dado que es sabido que Crispijn de Passe 
abandonó Amberes por Colonia debido a sus convicciones protestantes, es más probable 
que a la misión jesuita de Juli –en donde suponemos que se talló el retablo de Copacabana– 
llegaran las estampas de los grabadores franceses. 

Fig. 12. Sibila Samia de Copacabana, 
1614-18: «SIBILLA SAMIA QUAE 
ET HEROPHILE PROPRIO NOMINE 
DICITUR».

Fig. 13. Sibila Samia de J. Gran-
thomme, c. 1604-13, inspirada en C. 
de Passe, 1601: «SIBYLLA SAMIA 
QUAE PHYTO ET HEROPHILE 
PROPRIO NOMINE DICTA»



170

Mª Margarita Vila Da Vila

Y es el cotejo de imágenes y textos lo que prueba –como ya ha señalado 
A. Ojeda– que las sibilas del Palacio de la Autonomía de México pintadas 
por Pedro Sandoval, hacia 1750, derivan de Th. de Leu y no de las xilografías 
de Porreño, según se venía suponiendo56. Así se advierte en la «SIBILLA 
SAMIA LLAMADA PHITO», la cual, como la de Copacabana, y aquellas de 
las estampas que la inspiran, lleva un sofisticado turbante y sostiene un libro y 
la corona de espinas de la Pasión de Cristo57. 

Bajo la sibila samia de Copacabana se halla la sibila pérsica (fig. 14). 
Su borrosa inscripción resulta ilegible, pero por la palabra final podemos 
vincularla a la vidente homónima de C. de Passe y de Th. de Leu58. Basta 
comparar el «VETUSTISS» del relieve con la inscripción de la grabada por 
De Passe «SIBYLLA PERSICA OMNIUM VATICINANTIUM VETUSTISS 
[IMA]» para advertirlo. La deuda se hace mayor si consideramos que el epígrafe 
aplicado por J. Granthomme, «SIBYLLA PERSICA QUAE HEBRAEA 
SAMBETA NOMINE ET ALIIS CHALDAEA BEROSI FILIA» (fig. 15), es 
de naturaleza muy distinta, siendo Pausanias (s. II) el primero en referirse a 
una sibila hebrea de origen egipcio o babilónico llamada Sabbe59. Prueba de 
que ambas estampas se usaron para los relieves del retablo de Copacabana 
la brindan la luz a la que mira y la cruz que porta, junto al libro abierto, esta 
sibila. Fue J. Granthomme quien lo incorporó a los diseños de C. de Passe y 
de Th. de Leu, como ya señalaron A. Rodríguez y A. Ojeda60. Esa cruz, «causa 
de la salvación de la gente» según profetiza la cuarteta adjunta, es portada 
también por la sibila del Palacio de la Autonomía de México que su autor, 
Sandoval, identificó como «SIBILA PERSICA LLAMADA SAMBETA HIJA 

56 A. Ojeda, 2014.
57 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, p. 272; A. Gelonch Viladegut, 2015, pp. 47-49. La corona 

se vincula con la profecía consignada junto a ella y que proclama al Rey que está muerto 
entre los vivos y vivo en el antro de la muerte, ciñendo dura diadema. Y también con 
turbante y una corona de espinas sobre la mesa en la que se apoya, diseñó, grabó e imprimió 
–según firma en cada lámina– Crispijn de Passe a la sibila samia de una nueva serie datada 
cerca de 1615. 

58 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, p. 269.
59 A. González Blanco y E. Calatayud, 1983, pp. 4-5; M. D. Buisel, 2007, pp. 103-107. Por 

esa razón a veces se identificó con la reina de Saba. Por otra parte, la filiación con Beroso, 
el historiador de Caldea, fue atribuida por Juan Bta. Fernández en 1630 a la sibila cumea, y 
por Crispijn de Passe a la sibila eritrea.

60 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, p. 269.



171

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

DE BEROSO»61. Su juventud contrasta con la vejez que le otorga Miguel 
Ángel62, anticipando el calificativo de «la más vetusta de las vaticinantes» de 
C. de Passe. 

61 H. F. Bauzá, 1998, pp. 46-47 y 56-70; A. Ojeda, 2014. La serie de sibilas de Sandoval 
estuvo primero en el Salón de Actos de la Real y Pontificia Universidad de México, más 
tarde llamado Palacio de la Minería y ahora Palacio de la Autonomía de México. La cruz es 
también atributo de la Sibila Sanbethea de la iglesia de San Pedro Telmo de Buenos Aires, 
en correspondencia con el anuncio: «SERÁ CRUCIFICADO POR LA REDENCIÓN DEL 
MUNDO» (M. D. Buisel, 2010, pp. 7-16).

62 H. F. Bauzá, 1998, p. 47; M. D. Buisel, 2007, p. 111. 

Fig. 14. Sibila Pérsica de Copacabana, 
1614-18. Inscripción borrosa, pero ter-
minada en «VETUSTISS». («SIBILLA 
PERSICA OMNIUM VATICINANTIUM 
VETUSTISS[IMA]»).

Fig. 15. Sibila Persica de J. Granthomme, 
c. 1604-9, Biblioteca Nacional de Madrid: 
«SIBYLLA PERSICA QUAE HEBRAEA 
SAMBETA NOMINE ET ALIIS CHAL-
DAEA BEROSI FILIA».



172

Mª Margarita Vila Da Vila

La última sacerdotisa del retablo se identifica como «SIBILLA  AEGIPTIA 
QUAE ET AGRIPPA QUIBUSDAM DICTA» (fig. 16). Copia así, además de 
la disposición, sombrero, libro y el cetro que sostiene, la estampa editada por J. 
Granthomme (fig. 17). Además de coincidir en ser la última de la serie, certifica 
con su diseño y nombre la deuda del escultor con las estampas francesas, pues 
en la serie editada por De Passe es la «SIBYLLA EUROPAEA» la que ostenta 
todos esos atributos63. Lo mismo sucede con la que grabó Martin Droeshout 
en Londres hacia 1625, sólo distinta por la traducción al inglés de la profecía 
relativa a un rey que brillará con toda su gloria, siendo de naturaleza humana y 
divina64. Por el contrario, la sibila europea de J. Granthomme, si bien repite el 

63 A. Ojeda, 2014: A. Gelonch Viladegut, 2015, pp. 32-33; XII SIBYLLARUM icones 
elegantissimi, 1604. Mientras que la sibila grabada por Granthomme aparece señalada con 
el núm. 12, la ‘europea’ de rasgos idénticos de C. de Passe tiene el núm. 9 en la base de la 
estampa. 

64 A. Rodríguez y A. Ojeda, 2015, p. 271-272; A. Gelonch Viladegut, 2015, pp. 46-49.

Fig. 16. Sibila Egipcia del Retablo de Co-
pacabana, 1614-1618: «SIBILLA AEGIP-
TIA QUAE ET AGRIPPA QUIBUSDAM 
DICTA» (J. Granthomme).

Fig. 17. Sibila Egipcia de J. Granthomme, 
c. 1602-9, Col∙lecció  Gelonch Viladegut  
«SIBYLLA AEGYPTIA QUAE ET 
AGRIPPA QUIBUSDAM DICTA».



173

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

epígrafe de la orla alusivo al origen incierto de la patria de la adivina, responde 
a otra figura65. 

De las diez sibilas consignadas por Varrón en el siglo I a. C., son la 
eritrea, cimeria (cumea), cumana, pérsica y samia las incluidas en el retablo 
de Copacabana. La sibila egipcia (Agrippa) y la europea fueron adiciones de 
Barbieri en 1481, recogidas tanto en el Ms. 80 de la Catedral de Córdoba 
como por Juan del Enzina en su Cancionero (1496), equiparándose la egipcia 
con la libia e identificándola Pausanias con la caldea66. 

Un siglo después, en 1580, éstas inspiraron las sibilas pintadas en la 
Casa del Deán de la Catedral de Puebla. Aunque jóvenes y hermosas, su 
disposición ecuestre impide relacionarlas con las de Copacabana67. Son éstas 
no sólo las más antiguas sibilas plasmadas en Sudamérica, sino también 
las primeras y más fieles copias de las estampas de Thomas de Leu y de 
Jacques Granthomme elaboradas en los reinos de la antigua España. Tanto la 
inscripción de la base del retablo como el tratado de Ramos Gavilán permiten 
datar su policromía en 1618 y adjudicarla al pintor local Sebastián Acostopa. 
Fue éste también quien escribió los textos identificativos de cada sibila. Tuvo, 
por tanto, a su disposición las estampas utilizadas previamente por quien las 
talló, pero ignoramos si las devolvió o si éstas se perdieron tras su muerte. 
En cualquier caso, tres años antes de que en Cuenca Baltasar Porreño editara 
sus Oráculos de las doce sibilas, y apenas una década después de que en 
París se imprimieran esas elegantes figuras, en las riberas del lago Titicaca la 
colaboración entre dos artistas distintos hizo posible una obra admirable por 
su belleza y refinado humanismo.
Fecha de recepción: 03/09/2017
Fecha de aceptación: 23/03/2018

65 A. Gelonch Viladegut, 2015, pp. 39-43. El editor la numeró como 11, dejando para el final 
la egipcia, tal como ocurre en Copacabana, mientras que De Passe cierra su serie con la 
sibila eritrea, que en el retablo, sin embargo, es la primera.

66 H. F. Bauzá, 1998, pp. 43-44; Naturales y místicas, 2017, pp. 45-56; A. González Blanco y 
E. Calatayud, 1983, pp. 3-8; F. Delgado, 1987, pp. 82-86. 

67 M. D. Buisel, 2007, p.108; 2007, pp. 4-7.



174

Mª Margarita Vila Da Vila

Referencias bibliográficas

arellano, Mario, «El canto y la danza mozárabe de la Sibila», Papeles del 
450 aniversario del colegio de Ntra. Sra. de los Infantes, 48, Toledo, 2007, p. 1.

Bauzá, Hugo Francisco, «La tradición sibilina y las sibilas de San Telmo», 
MÁTHESIS, 7, Viseu, 1998, pp. 33-70.

Belda, Cristobal, «Sibilas virgilianas en el Renacimiento español: La Sibila de 
Cumas en San Salvador de Úbeda (Jaén)», Imafronte, 1, 1985, pp. 5-21. 

Buisel, María Delia, «Las sibilas de San Telmo», Auster, 15, 2010, pp. 59-80, 
en Memoria Académica, ˂http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/
pr.4864/pr.4864.pdf˃. Fecha de consulta: 21-X-2018. 

---, «Aspectos de la tradición clásica en América: Sibilas y Triunfos en La Casa 
del Deán de Puebla de los Ángeles (México)», Auster, 12, 2007, pp.103-131, 
en Memoria Académica, ˂http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/
pr.3318/pr.3318.pdf˃. Fecha de consulta: 21-X-2018. 

carrete parrondo, Juan, Diccionario de grabadores y litógrafos que 
trabajaron en España. Siglos XV a XIX, 2010, en Arte Procomún [página web], 
˂https://sites.google.com/site/arteprocomun/diccionario-de-grabadores-y-
litografos-que-trabajaron-en-espana-siglos-xv-xix-h---z?authuser=0˃. Fecha de 
consulta: 21-X-2018. 

castro caridad, Eva María «Baltasar Porreño y su tratado sobre las doce 
Sibilas», en Humanismo y pervivencia del mundo clásico. Homenaje al profesor 
Antonio Fontán, eds. J. M. Maestre et al. , vol. 4, Madrid, CSIC, 2002, pp. 1827-
1842.

cHastel, André, Arte y humanismo en Florencia en la época de Lorenzo el 
Magnífico, Madrid, Cátedra, 1982.

delgado, Feliciano, «Las profecías de sibilas en el Ms. 80 de la catedral de Córdoba 
y los orígenes del teatro español», Revista de Filología Española, Vol. LXVII, 
núm. 1-2, Madrid, CSIC, 1987, pp. 77-88 <http://xn--revistadefilologiaespaola-
uoc.revistas.csic.es/index.php/rfe/article/view/435/488>

Franco Mata, Ángela, Patrimonio artístico de Galicia y otros estudios. 
Homenaje al Prof. Dr. Serafín Moralejo Álvarez, tomo II, Santiago de 
Compostela, Xunta de Galicia, 2004, pp. 281-284 (recogido de Franco María 
Ricci, 1993, pp. 28-46).



175

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

geloncH viladegut, Antoni, Sibil.les gravades a Europa al segle XVII, 
Col•lecció Gelonch Viladegut, 2015, pp. 1-60, ˂http://www.gelonchviladegut.
com/wp-content/uploads/2015/12/SIBIL.pdf˃. Fecha de consulta: 21-X-2018. 

gisBert, Teresa, «La escultura en Bolivia. De los orígenes al siglo XIX», Bolivia. 
Los caminos de la escultura, La Paz, Fundación S. I. Patiño, 2009, pp. 14-65.

---,«Arquitectura en torno al lago Titicaca», en La magia del agua en el lago 
Titicaca, Lima, Ed. Banco de Crédito, 2012, pp. 161-175.

gonzález Blanco, Antonino  y Elena Calatayud, «Las Sibilas de la capilla del 
Junterón (Catedral de Murcia)», Anales de la Universidad de Murcia, vol. XLI, 
34, 1983, pp. 3-19, ˂https://digitum.um.es/xmlui/bitstream/10201/12836/1/
Las%20Sibilas%20de%20la%20Capilla%20del%20Junteron.pdf˃. Fecha de 
consulta: 21-X-2018. 

---, «La bóveda de la sacristía de la Catedral de Calahorra, Sibilas y Profetas, 
testigos de la cultura de una época», Berceo, 108-109, Logroño, 1985, pp. 37-
70.

griMal, Pierre, Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidós, 
1984.

guinard, Paul, «España, Flandes y Francia en el siglo XVII. Las sibilas 
zurbaranescas y sus fuentes grabadas», Archivo Español del Arte, 170, Madrid, 
1970, pp. 105-116.

gutiérrez, Julio, «Los templos Apurimeños», Revista del Instituto Americano 
de Arte, 9, Cuzco, 1959, p. 99-107.

Hind, Arthur, Engraving in England in the Sixteenth and Seventeenth Centuries, 
Part II, The Reign of James I, Cambridge, Cambridge University Press, 1955.

Hollstein, Friedrich Wilhelm Heinrich, Hollstein’s Dutch and Flemish 
etchings, engravings and woodcuts, ca.1450-1700, vol. XV, Amsterdam, Menno 
Hertzberger & Co., 1974. 

isidoro de sevilla, Etimologías, t. I, ed. J. Oroz, Madrid, BAC, 1982.

Mesa, José de y Teresa Gisbert, Escultura virreinal en Bolivia, La Paz, Academia 
Nacional de Ciencias de Bolivia, 29, 1972. 

---, Monumentos de Bolivia, La Paz, Gisbert y Cía., 1978.



176

Mª Margarita Vila Da Vila

---, Historia de la pintura cuzqueña, t. I, Lima, Fundación Augusto N. Wiese, 
1982. 

---, «El arte del siglo XVI en Perú y Bolivia», Summa Artis, vol. XXVIII, 
Madrid, Espasa Calpe, 1985, pp. 313-431.

---, Monumentos de Bolivia, La Paz, Embajada de España en Bolivia, 1992.

---, Historia del arte en Bolivia, II, Periodo Virreinal, La Paz, Gisbert, Fundación 
S. I. Patiño, 2012.

Naturales y místicas [página web], «El enigma de la sibila», entrada de sitio 
de 16-I-2017, ˂https://b638c360-a-62cb3a1a-s-sites.googlegroups.com/site/
omnedecus/Home/art/Enigma%20sibila%20%282017-01%29.

Morales Folguera, José Miguel, Las Sibilas en el Arte de la Edad Moderna, 
Europa Mediterránea y Nueva España, Málaga, Universidad de Málaga, 2009.

oJeda, Almerindo, «Gallery 10: Las Sibilas del Palacio de Minería», 2014, en 
Repositorio Institucional de la Pontificia Universidad Católica de Lima, ˂ http://
repositorio.pucp.edu.pe/index/handle/123456789/28669?show=full˃. Fecha de 
consulta: 21-X-2018. 

orías, Andrés, «Mitos clásicos en la iconografía de Charcas. Reflejos de las 
expectativas y tensiones del mundo colonial», Classica Boliviana. Actas del III 
Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos, ed. Andrés Eichmann, Cochabamba, 
2004, pp. 21-38.

ovidio, Las metamorfosis, trad. J. M. Torrent, Buenos Aires, Gradifco, 2009.

passe, Crispijn de, XII Sibyllarum icones elegantissimi. [s.l.], [s.ed.], 1601.

porreño, Baltasar, Oráculos de las doce sibilas. Profetisas de Christo nuestro 
Señor entre los Gentiles, Cuenca, Domingo de la Yglesia, 1621.

quereJazu, Pedro, «El arte en el suroriente del lago Titicaca», en La magia del 
agua en el lago Titicaca, Lima, Ed. Banco de Crédito, 2012, pp. 196-213.

---, «La escultura en el virreinato de Perú y la audiencia de Charcas», en Pintura, 
escultura y artes útiles en Iberoamérica, 1500-1825, coord. Ramón Gutiérrez, 
Madrid, Cátedra, 1995, pp.257-270.

raMos gavilán, Fray Alonso, Historia del célebre santuario de Nuestra Señora 
de Copacabana y sus Milagros e Invención de la Cruz de Carabuco, Lima, 
1621.



177

Las sibiLas deL antiguo retabLo mayor de CopaCabana: fuentes estiLístiCas e iConográfiCas

---, Historia del célebre santuario de Nuestra Señora de Copacabana y sus 
milagros, e Invención de la Cruz de Carabuco, Hans van der Berg y Andrés 
Eichmann (eds.), Sucre, Archivo y Biblioteca Nacionales de Bolivia/Fundación 
Cultural del Banco Central de Bolivia, 2015.

rodríguez, Agustina, «Presencia del grabado francés en el Virreinato del 
Perú», en Actas del III Congreso Internacional del Barroco Iberoamericano, 
«Territorio, Arte, Espacio y Sociedad», Sevilla, Universidad Pablo Olavide, 
2001, pp. 371-380.

rodríguez, Agustina, y  Almerindo Ojeda, «Sibilas en Europa y América. 
Repercusiones del Sibyllarum Icones de Crispijn de Passe en los siglos XVII y 
XVIII», Archivo Español de Arte, Madrid, LXXXVIII, 351, 2015, pp. 263-280.

santos paz, José Carlos, «Virgilio en la Edad Media: ¿profeta o plagiario?», en 
Sub luce florentis calami. Homenaje a Manuel C. Díaz y Díaz, coord. Manuela 
Domínguez García, Santiago de Compostela, Universidade de Santiago de 
Compostela, 2002, pp. 554-565.

seBastián, Santiago, «El arte Iberoamericano del siglo XVIII», Summa Artis, 
vol. XXIX, Madrid, Espasa Calpe, 1986, pp. 129-455.

---, Contrarreforma y barroco, Madrid, Alianza, 1981 (reimpr. 1989).

---, Arte y humanismo, Madrid, Cátedra, 1978.

XII SIBYLLARUM icones elegantissimi [portada] à Chrispiano Passeo 
delineati, ac tabulis aeneis in lucem editi, [S. l.] : [s. n.], 1604, ˂http://
www.cervantesvirtual.com/obra/xii-sibyllarum-icones-elegantissimi/?_
ga=2.182225383.1520915813.1540153398-1881617987.1474578271˃. Fecha 
de consulta: 21-X-2018. 

villegas de aneiva, Teresa, «Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura 
virreinal boliviana», Classica Boliviana. Actas del I Encuentro Boliviano de 
Estudios Clásicos, ed. A. Eichmann, La Paz, Proinsa, 1999, pp. 221-226.

voragine, Santiago de la, La leyenda dorada, t. I, Madrid, Alianza, 1982.

WetHey, Harold, Arquitectura Virreinal en Bolivia, La Paz, Universidad Mayor 
de San Andrés, 1960.


	Sin Titulo 1.pdf (p.1-11)
	Sin Titulo 10.pdf (p.12-38)

