ISSN: 2313-5115

CLASSICA
BOLIVIANA

Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos / VI




CLASSICA BOLIVIANA

Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos
Numero VI

Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos

SOBEC
Grupo de Investigacién Siglo de Oro NUESTRA SERORA DE LA PAz
Univesidad de Navarra UNIVERSIDAD PLENA

B vision i c aecid -
CULTURAL m B = plurcﬂ



CLASSICA BOLIVIANA VI. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos (SOBEC)

Comité de Redaccion: Director y editor general: Andrés Eichmann Oehrli — Subdirector: Mario Frias Infante
— Secretaria general: Tatiana Alvarado Teodorika — Coordinadora general: Estela Alarcon Mealla — Miembros:
Manuel Molina Sanchez (Granada, Espaiia), Ricardo del Molino Garcia (Externado, Colombia), Estela Alarcon
Mealla (Nuestra Sefiora de La Paz, Bolivia), Alicia Schniebs (Universidad de Buenos Aires)

Comité de Evaluacion (y sus universidades): Antonio Alvar Ezquerra (Alcala de Henares, Espafa) — Alejan-
dro Vigo (Navarra, Espafia) — Alberto Bernabé (Complutense, Espafia) — Isabel Roda de Llanza (Autéonoma de
Barcelona, Espafia) — Jests Angel Espinés (Complutense, Espafia) — Mariano Nava Contreras (Nacional del Sur,
Meérida, Venezuela) — Marcela Alejandra Suarez (Buenos Aires, Argentina) — Ana Maria Gonzalez de Tobia (La
Plata, Argentina) — Julieta Consigli (Cordoba, Argentina) — David Konstan (Brown, U.S.A.) — Margarita Vila da
Vila (Mayor de San Andrés, Bolivia)

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli y Tatiana Alvarado Teodorika

Portada: aldaba de una de las puertas del naimero 221 de la Calle Arenales, Sucre (Bolivia). Foto: Edwin Claros.
Edicion fotografica: Felipe Ruiz “uox
«Se trata de un Gorgoneion, es decir, un amuleto con efecto apotropaico cuya finalidad era alejar a (y pro-
teger a su poseedor de) los malos espiritus. En el contexto donde se encuentra como llamador de una puerta
hara referencia a un mecanismo de defensa para el hogar. Desde el punto de vista iconografico, la pieza
presenta en el centro la méascara de Medusa, la mas célebre de las tres gorgonas. Lleva la cabeza cubierta con
serpientes y dos alas, en alusion a las alas de oro que segtn las cronicas llevaba a sus espaldas. Ademas de
este detalle, la talla presenta numerosas similitudes con la Medusa Rondanini, copia romana de un original
griego, conservada actualmente en la Gliptoteca de Munich. En cuanto a las tres mujeres de la parte infe-
rior, las dos laterales representarian a las otras dos hermanas de Medusa, Esteno y Euriale. De sus cabezas
parten dos serpientes para unirse al tercer personaje mitologico colocado en el centro, que seria Lamia, hija
de Poseidon y Libia, mitad cuerpo humano y mitad cola de serpiente/pez. Era un ser maligno y también
vinculado a infundir temor, sobre todo entre las madres ya que devoraba a sus hijos. Segln la leyenda, de
su relacion con Zeus nacio la primera Sibila. Debajo de Lamia se sitGia un busto vestido a la manera cléasica
que encarnaria a su hija, figura con la que se cierra el programa tematico. Esta albada es un objeto complejo
y bastante enigmatico y se podria afirmar que su sentido guarda bastante relacion con el vinculo protector
y la exaltacion alegorica de la mujer profética.
Prof. Dr. Francisco Montes (Universidad de Granada)

© Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos (SOBEC), 2014
© Plural editores, 2014

Primera edicion: julio de 2014

ISSN: 2313-5115
D.L.: 4-1-1788-14

Produccion:

Plural editores

Av. Ecuador 2337 esq. Calle Rosendo Gutiérrez
Teléfono: 2411018 / Casilla 5097 / La Paz - Bolivia
e-mail: plural@plural.bo / www.plural.bo

Impreso en Bolivia



Indice

PrESENTACION ...ttt ettt ettt besae bbb e et e e eens 5
Filologia clasica

Intertextualidad e interculturalidad: la presencia de Roma en Grecia,

una perspectiva diferente

AIVATO SANCHCZ-OSHIZ .ottt ettt ste et s e s beesaaesbeesaseensee s 11

Filosofia

El octagono medieval de oposicion y equivalencia: tres aplicaciones
Juan Manuel Campos BERIIEz ..........cc.oecueeicuieveeeiieiieeieeieesieesieesvessieessessseessesnsees 31

Tradicion clasica

Presencia de Séfocles en el teatro argentino: Acerca de Antigona Vélez
y Antigonas: Linaje de Hembras
Maria Claudia Al ..........oc.oeeeeeieieiieiieeie ettt ettt ae e saeenaeesnnes 51

La pasion y el dolor como vias hacia el bien supremo en la tragedia Scopas
de Franz Tamayo
ALDErto BATIEY GULIIEITOZ .......veeeeeeiieeieeieesiee ettt ste et e sae s seesaaesbeessseensee s 71



Classica Boliviana VI

De traviesos y eruditos egiptdbmanos charquefios
ANATES ETCHINANTL ...ttt nae s sesnaessesnsenseas 85

Presencia de la cultura clasica en las bibliotecas rioplatenses
(siglos XVII-XVIII)
Alfredo EQUardo FYASCRIN .............ccoeveeeeiieciesiieiieieeieeeeieetesaessessesaessessaessesnsensens 113

Reminiscencias clasicas en la Historia del Peru de Agustin de Zarate (1555/1577)
Teodoro Hampe MATHINEZ............c.occueeueecieeieeeenieieeieeteseeaesieessesssesesseesessaensesssensenns 131

La presencia de Platon en las Misiones guaranies
(Acerca de la obra de José Manuel Peramas)
Blanca A. QUITIONEZ............c..ccueveeeeeieiesieeiesieeeee e e st saeste e s ae e esessaessessnensenns 155

Varia

La romanidad oriental moderna: Un testimonio del papel religioso

y politico de la élite cristiana helenohablante de Constantinopla

en el siglo XVIII

XAVIOT AGALT ..ottt ettt ettt sttt ettt st e be e s abesbeesabeenseens 171

Stabilire primo, deinde et ornare: los emperadores Flavios entre las fuentes
literarias y las epigraficas
Javier AnAreu PINEAAO ..............c.ccoveceeeiecieiieieeieieseee sttt sae et eseanse e 205



Presentacion

Classica Boliviana aparece por vez primera en forma de revista. El aspecto formal
es lo de menos, y de hecho no se han cambiado significativamente sus caracteristicas. In-
cluso se ha decidido mantener la numeracion, porque (aunque este es, en efecto, el primer
namero en tanto revista) es la continuacion de una linea y de un esfuerzo constantes desde
su primer volumen, que aparece en 1999. Acaso lo mas significativo de esta nueva etapa
se halle en el proposito de publicar un volumen anual, a la vez que de asegurar la calidad
de los contenidos gracias a las evaluaciones de pares de diversos paises, especialistas de
estudios clasicos.

Nuestra necesidad de ampliar los horizontes referenciales, frente al enclaustramiento
que podria resultar de una practica editorial que no buscase la innovacion, encuentra en este
volumen algunos platos fuertes. Uno de ellos es el articulo de Alvaro Sanchez—Ostiz con
que abrimos esta entrega. No se limita a superar clichés nacidos hace un par de milenios,
alentados hasta la saciedad por incansables repetidores; nos lleva mas alla de ideas adquiridas
que afirman y confirman el influjo de lo heleno en lo romano, pues demuestra la complejidad
del paradigma intercultural vigente en la Antigiiedad. Ademas, vale la pena destacar que en
el articulo se verifica una continuidad con las observaciones que hace Rodolfo Pedro Buzén
en una contribucion que editamos en el primer nimero de Classica Boliviana.

En la seccion filoséfica, Juan Manuel Campos Benitez ofrece un aporte que, con
seguridad, llamar4 la atencion de los estudiosos. A través de su trabajo nos demuestra como



Classica Boliviana VI

la 16gica en nuestros dias no dista mucho del concepto de la 16gica que Jean Buridan de-
sarrolla en el siglo XIV a través de un octagono de oposicion. Segun nos comenta el autor,
habria deseado llamar a la primera de las aplicaciones del octagono 16gico «octagono con
cuantificacion del caso oblicuo y caso recto», o bien «octagono con genitivo cuantificado»,
pero habria desentonado en un escrito de logica. Las otras dos aplicaciones (el octagono
modal y el octdgono con predicado cuantificado) completan la exposicion del especialista.
No puede resultar mas decisivo el contraste con algunas caricaturas tendenciosas que, en un
plano superficial de divulgacion, se pretenden hacer pasar en nuestro medio (el boliviano)
por «la l6gica occidental» para hacerla blanco de observaciones peyorativas.

Si resulta poco menos que initil estudiar a Heidegger sin conocer a Aristoteles mas
que de mentas, lo mismo ocurre con el intento de interpretar piezas literarias de tiempos
recientes sin el referente clasico al que remiten ya desde el titulo. A esto apunta el trabajo de
Maria Claudia Ale, centrado en obras de Leopoldo Marechal y de Jorge Huertas que recrean
la Antigona de Sofocles en diversos escenarios y momentos de la historia argentina. También
a esto apunta el estudio de Alberto Bailey Gutiérrez, que dedica su trabajo a la inspiracion
que encuentra el poeta boliviano Franz Tamayo en la vida del escultor Scopas, en la tragedia
que lleva su nombre, haciendo hincapié en la pasion y el dolor como vias de expiacion.

Por otro lado, los habitos intelectuales de los escritores y lectores de los siglos
XVI-XVIII son objeto de atencion, desde distintos angulos, en los cuatro articulos siguien-
tes: el de Andrés Eichmann Oehrli presenta una revision de la emblematica en un corpus
de escritos neolatinos charquefios del siglo XVII y sefala el peligroso juego (para los
interesados) de las «trampitas» de quienes alardean de una ciencia solo aparente frente a
otros que, siendo rigurosos, llaman menos ostentosamente la atencion. Alfredo Fraschini
hace examen de las obras literarias, filoso6ficas y filologicas (entre otras) presentes en los
catalogos de bibliotecas rioplatenses entre los siglos XVI y XVIII que revelan la particular
importancia que otorgaban instituciones y eruditos a las obras de autores griegos y latinos.
Teodoro Hampe Martinez, por su parte, presenta una nueva aproximacion a Agustin de
Zarate, historiador del incario, autor de la Historia del descubrimiento y conquista del Peru
que llega a tener (al igual que el Inca Garcilaso mas tarde) un éxito mayor en el publico
europeo que otros colegas suyos contemporaneos. Hampe se ocupa del modelo clasico en
el que Zarate se habria apoyado para desarrollar su lectura de la otredad; y tal percepcion
podria explicarse por el bagaje grecolatino que compartia con los europeos de entonces.
Esto nos lleva a pensar en una necesaria relectura de esta y otras cronicas, para separar
el follaje (formado por elementos clasicos y renacentistas) de la substancia. Por ultimo, a
partir de una célebre obra del jesuita expulso José Peramas, es lugar comun reconocer el
vinculo entre el proyecto jesuitico misional y las teorias politicas de Platon, particularmente
las que se presentan en la Republica y las Leyes. Blanca Quifidnez hace un analisis que
permite identificar el nucleo de tal vinculo, asi como sus matices.

6



Presentacion

En la seccion de Varia encontramos dos tipos distintos de intereses. Por un lado,
el trabajo de Xavier Agati sobre el papel religioso y politico de la élite cristiana heleno-
hablante en Constantinopla en el siglo XVIII, donde explica en qué medida la transmision
de la cultura religiosa y politica estaba reservada a esta élite en el Imperio Otomano. Un
trabajo que rompe también con los presupuestos y que abre nuevas vias de estudio y lec-
tura sobre la presencia de lo heleno en el mismisimo seno del imperio musulman. Javier
Andreu Pintado, por su parte, se concentra en la documentacion epigrafica para trazar
una historia de la ideologia y de la politica de obras publicas en el Occidente Latino en el
periodo de los emperadores Flavios. A través de una serie de documentos, el autor destaca
la importancia que los emperadores «concedieron al caracter tangible de muchas de sus
acciones politicas».

Como se puede constatar, este nuevo niimero reune trabajos de diversa indole que
en su conjunto nos dan una muestra (bien pequefia, se entiende) de las tematicas humanas
que pueden encararse desde los estudios clasicos. Estos estudios en muchos casos facili-
tan seguimientos transversales, a la vez que propician perspectivas amplias y complejas.

Deseamos expresar aqui nuestra gratitud a las personas e instituciones que han hecho posible
esta publicacion. Ante todo, a Norma Campos Vera (Fundacion Vision Cultural), quien
acompafia cada etapa de nuestras actividades con una generosidad llena de entusiasmo. A
Jorge Paz Navajas, Rector de la Universidad Nuestra Sefiora de La Paz, cuyo apoyo se ha
mantenido en todo el camino andado por la SOBEC. Al Grupo de Investigacion Siglo de
Oro (GRISO) de la Universidad de Navarra y a la Embajada de Espafia, que han brindado
el apoyo a muchas de nuestras actividades, particularmente al VI Encuentro de Estudios
Clasicos, actividad en la que se gestaron muchos de los articulos del presente volumen. Por
ultimo, a los miembros del Comité Evaluador y del Comité de Redaccion, quienes, con su
teson y experiencia garantizan la calidad cientifica de Classica Boliviana.

Andrés Eichmann Oehrli
Tatiana Alvarado Teodorika



VARIA



La romanidad oriental moderna:
Un testimonio del papel religioso y politico de la élite
cristiana helenohablante de Constantinopla en el siglo XVIII

Xavier Agati
EHESS, Francia
xavier_agati@yahoo.fr

Resumen

Esta ponencia se basa en la edicion de una parte de los Asuntos eclesidsticos y
politicos del dignatario cristiano heleno-hablante otomano A. Komninoés Ipsilantis, obra
escrita en el siglo XVIII en griego arcaizante y griego antiguo.

Este estudio cuestiona tanto el papel efectivo de los dirigentes de la Iglesia or-
todoxa griega en la transmision de la cultura religiosa y politica del Imperio Bizantino
a la posteridad oriental, como el de los dirigentes de los Estados fundadores de la futura
Rumania. Ambas posiciones estaban reservadas a la élite cristiana heleno-hablante del
Imperio Otomano.

Examino fragmentos escogidos de la obra sobre la cuestion del papel religioso
y politico de dichos hombres de Estado; los fragmentos se refieren a dos dignatarios que
representan, de forma particular, la legitimidad bizantina, cuyo poder habia permanecido
después de la conquista de 1453: el Patriarca de Constantinopla Procopio Pelekasis, el
mayor dignatario de la jerarquia religiosa, y el soberano vasallo de Moldavia Aléxandros
Ipsilantis, el mayor dignatario de la jerarquia laica.



Xavier Agati

Este trabajo busca situar la cultura romana oriental en las dimensiones de su contexto
intrinseco, tal y como era considerada por sus actantes, y no tan solo por tradiciones exteriores.

Palabras clave

Patriarca de Constantinopla — riim — fanariota — Athanasios Ipsilantis — Aléxandros
Ipsilantis

Abstract

This paper is based on a part of the ‘Ecclesiastical and Political Affairs,” written by
the Christian Greek-speaking Ottoman dignitary A. Komninds Ipsilantis in the eighteenth
century in archaizing and ancient Greek.

This study investigates the role of the leaders of the Greek Orthodox Church in
the transmission of the religious and political culture of the Byzantine Empire to eastern
Europe, as well as the role of the founders of those states that would constitute the future
united Romania. In both these functions, the Christian Greek-speaking elite of the Ottoman
Empire had a central part.

I examine selected fragments of the above-mentioned work in connection with
the religious and political role of these statesmen: fragments that refer, particular, to two
dignitaries who represent Byzantine legitimacy, and whose power continued after the 1453
conquest: Procopio Pelekasis, Patriarch of Constantinople, the highest dignitary of the
religious hierarchy, and the prince (Domn, Voievod, Hospodar) of Moldavia Aléxandros
Ipsilantis, the highest dignitary of the secular hierarchy.

This paper seeks to place eastern Roman culture in its specific context, as viewed
by its own principal actors, as opposed to relying exclusively on external traditions.

Keywords
Patriarch of Constantinople — riim — phanariot — Athanasios Ipsilantis — Aléxandros
Ipsilantis
Introduccion

Este estudio se apoya en la traduccion de una parte de la obra monumental titulada
Asuntos eclesidsticos y politicos, del dignatario cristiano helenohablante otomano Athana-
sios Komninos Ipsilantis, escrita en la segunda mitad del siglo XVIII.

172



La romanidad oriental moderna

No considero aqui sino dos conjuntos de fragmentos de mi traduccion de la obra
y, apoyandome en ellos, pretendo una reflexion sobre la trascendencia de este testimonio
en la confirmacion de la idea que tenemos de una continuidad bizantina (y por lo tanto
romana) asumida por la Iglesia de Constantinopla y por la élite cristiana helenohablante
del Imperio Otomano.

Para poder explotar correctamente estos fragmentos, conviene hacer una breve
aclaracion de ciertos términos relativos al contexto especificamente bizantino-otomano
de la obra. Una vez llevada a cabo la aclaracion, presentaré la posicion de la Iglesia
de Constantinopla y de los sibditos helenohablantes del Imperio Otomano en el siglo
XVIII, asi como elementos de la obra de Ipsilantis. Finalmente, me concentraré en los
elementos que aportan los fragmentos escogidos sobre la importancia religiosa y politica
de hombres de Estado cristianos helenohablantes en el seno del gobierno otomano al
final del siglo XVIII.

I- Aclaracion de ciertos términos utilizados en este trabajo
1) ‘Popaiog, ritm, Nacion rim

Para designar a todos los cristianos de confesion calcedonia ortodoxa del Imperio
Otomano y, por lo tanto, de lengua jerarquica de referencia griega, el autor emplea tan solo
el término dwpuaiog: romano.

Seglin sus parametros, siguiendo toda la tradicion bizantina, el Imperio romano
persiste sin discontinuidad a través del Imperio bizantino, incluso hasta el final del Imperio
Otomano. La logica imperial predomina sobre el origen étnico y sobre la religion de los
soberanos.

Esta palabra corresponde concretamente a la palabra turca otomana rim (U3p)
que empleo para la traduccion. Hoy por hoy los turcos establecen aun la diferencia entre
rum 'y griego de Grecia. Sin embargo, los cristianos calcedonios ortodoxos del Imperio
Otomano tenian como lengua materna y como lengua litirgica otras lenguas fuera del
griego: el rumano, el serbio, el bulgaro, el turco, el arabe, el georgiano, el albanés, etc... No
obstante lo que si puede asegurarse es que la palabra rumca (lengua riim) llegé a designar
unicamente el idioma griego.

Las palabras gwuaiog, en griego, como riim, en turco otomano, son palabras que

solo pueden aprehenderse en un contexto imperial: son palabras que se oponen a «griego»
y a «helenoy, que estan demasiado ligadas a la problematica de la independencia de Grecia.

173



Xavier Agati

Las palabras Nacion riim traducen en griego tO Yévog TV dwuainv, la
Nacion romana, que corresponde al otomano Millet-i riim. Este término designa la
comunidad rim definida por su confesion en el sistema administrativo otomano. De
hecho, los stbditos del Imperio Otomano estaban agrupados y administrados segin su
obediencia religiosa.

En el siglo XVIII los cristianos no calcedonios, es decir, las diferentes iglesias
monofisitas (armenia, copta, etiopica, siria occidental) y la Iglesia nestoriana siria oriental
dependen, por su parte, del patriarca armenio.

En consecuencia, es interesante ver que en el Imperio Otomano la lengua griega
es una lengua imperial superviviente hasta el final, también entre los Riim, y hasta entre
los no helenohablantes.

La palabra gwpotog puede también designar en nuestro texto a todos los stibditos
—incluidos musulmanes y judios— del Imperio Otomano. Esta denominacion es tipicamente
bizantina, en tanto considera la perennidad romana como mas importante que las fracturas
de la historia. Por otro lado, esta palabra hace referencia a otra tradicion, la tradicion persa
(especialmente selyucida): el Imperio Otomano, persohablante y turcohablante, se consi-
dera a si mismo no solo como heredero del Imperio Bizantino sino también del Sultanato
Selyucida turco-persa de Anatolia, llamado de Riim, es decir de los Romanos, del que era
originalmente vasallo.

2) Voivoda

Los voivodas de Valaquia y de Moldavia se designan con diferentes vocablos
en el texto: griegos, rumanos o turco otomanos. De hecho, su dignidad es politicamente
perceptible en las tres culturas.

Moldavia y Valaquia son dos estados cristianos ortodoxos de lengua rumana que
se definen como soberanias completas, que se crean en el siglo XIV pero entran en la orbita
otomana a partir de finales de este siglo.

En la época en la que se escribe el texto, Moldavia y Valaquia se desprenden de la
administracion directa otomana (desde el tratado de Kii¢iik Kaynarca de 1774, que cierra
la llamada primera guerra «ruso-turca»), pero se encuentran bajo régimen particular: de
1715 a 1821-22, sus soberanos son nombrados directamente por el gobierno otomano, y
este los escoge entre los subditos rziim helenohablantes por tres aflos, hecho que limita la
autonomia de su poder.

174



La romanidad oriental moderna

Estos voivodas pertenecen a un grupo social helenohablante especifico que se
constituye en la segunda mitad del siglo XVII, y mas tarde se llamaran fanariotas, a partir
del nombre del barrio del Fener (en griego ®avdou(ov), donde se concentra la mayoria.
Este grupo social tiene caracteristicas propias, que paso a definir.

El gobierno otomano juzga oportuno poner a estos fanariotas a la cabeza de esos
estados, donde ellos y su corte (donde el elemento fanariota predomina sobre el elemento
puramente moldo-valaco) hacen contrapeso, desempefiando su papel cristiano, al expan-
sionismo ruso vecino, expansionismo apoyado por el Estado habsburgo (a la batuta del
Emperador del Santo Imperio, rey de Bohemia y de Hungria-Croacia).

3) La Gran Iglesia

Por razones de comodidad, he decidido utilizar el término Gran Iglesia para
definir la Iglesia calcedonia ortodoxa a menudo llamada griega o bizantina (también
de Constantinopla). Lo hago siguiendo el ejemplo del autor, y siguiendo toda la tradi-
cion bizantina. Inicialmente, este término designa, de forma abstracta, a la Iglesia tal
y como se define en el Concilio de Calcedonia de 451, y se opone a las demas Iglesias
orientales que no aceptaron las posiciones de dicho Concilio. Mas tarde, llega a refe-
rirse Unicamente a la iglesia ortodoxa griega o bizantina, en tiempo de la separacion
con la Iglesia romana.

En la época del texto estudiado la Gran Iglesia retine tan solo a los helenohablan-
tes del Imperio Otomano, a los bulgaros, los serbios y montenegrinos, a una parte de los
albaneses, a los rusos, los moldavos, los valacos y los georgianos.

4) Estambul y Pddisah

En el texto, Constantinopla es llamada, de acuerdo con toda la tradicion bi-
zantina, la Ciudad (1] [16Ac) o la Ciudad de Constantino (1) Kovotavtivoimolg).
Estambul no es sino la formulacion turca otomana del griego otnv I16AV). en la
Ciudad, a la Ciudad.

Por otra parte, en lugar del término Sultan, me inclino por una eleccion oto-
manista y opto por el término Pddigah, pues Sultdn se empleaba sobre todo en lengua
otomana para indicar la pertenencia a la sangre imperial (y por esta razon, lo empleaba la
titulatura de los miembros de la familia imperial). El autor emplea a menudo covAtdvog,
oovAtav, el griego micénico Gvag, y sobre todo Paocihetic, emperador, palabra que
designa a los emperadores de Roma, de Bizancio y a los emperadores de Persia en toda
la tradicion griega.

175



Xavier Agati

II- Posicion y papel de la Gran Iglesia en el Imperio Otomano
en el siglo XVIII

1) Prerrogativas de la Gran Iglesia en el Imperio Otomano!
a- El patriarca de Constantinopla, jefe otomano de la Nacion riom

En este apartado no estudiaré todas las fuentes que esclarecen la génesis del poder
en el seno del poder otomano del Patriarca, jefe de la Gran Iglesia, desde las entrevistas
fundadoras del Pddisah conquistador de la ciudad, Sultdin Mehmet I1, con el primer patriarca
del periodo otomano, Genadio, después de la Conquista.

A pesar de su interés, tampoco estudiaré las razones de la posicion anti-unionista
del primer patriarca otomano, es decir, el repudio de la posibilidad de una cruzada contra
los otomanos? gracias a la unién de la Gran Iglesia con la Iglesia romana. Tampoco voy
a detenerme en las negociaciones que tuvieron lugar la vispera de la Conquista entre los
soberanos otomanos y ciertos miembros de la Gran Iglesia, aunque es cierto que estas
fueron parte del cimiento de las prerrogativas futuras de esta Iglesia.’

Sin embargo, vale decir, aqui, hasta qué punto el papel del patriarca del siglo XVIII
en el Imperio Otomano difiere del que desempefiaba este durante el Imperio bizantino.

Aun antes de las conquistas arabes de las provincias que dependian de los patriar-
cas de Alejandria, de Antioquia y de Jerusalén, la posicion del patriarca de Constantinopla
era ya preponderante, desde un punto de vista honorifico, sobre los otros tres patriarcas
orientales después del Concilio de Constantinopla de 381 (canon 3) y sobre todo del concilio
de Calcedonia de 451 (canon 28), donde habia recibido el titulo de Patriarca ecuménico,
como jefe de la Iglesia calcedonia ortodoxa griega recientemente definida.

! Cfr. T. H. Papadopoullos, 1952. Este estudio se basa en un buen nimero de historiadores helenohablantes de todo el
periodo otomano (entre ellos A. Komninos Ipsilantis), en varios documentos de los archivos otomanos de los Pddisah:
ferman (firméan), berdat, Hatt-1 Serif o Hiimdyiin. Cft. capitulo 3 de K. ITomagonydmoviog - IT. Kogoiidng, 1925.
2 En cuanto a la hostilidad de Genadio para con la unién de la Iglesia de Constantinopla, cfr. L. Petit, X. Side-
rides, M. Jugie, 1928-1936, vol. VI, p. 178; vol. 11I, pp. 152-165; vol. 1V, p. 464. En su Confessio fide explica
las razones religiosas y dogmaticas de su posicion, cfr. vol. 111, pp. 434-452 y 453-458, sobre todo el articulo 4.
También, X. Aapmedg, 1912, vol. 11, pp. 89-105 y pp. 120-121.

3 Sobre el temor que sintiera Sultdn Mehmet II por una cruzada sublevada por el Papa, cfr. Aovxrag, ‘BuCavtivn
toropta’, in Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, Bonn, 1834, cap. XXXI p. 215 (otra ed. in Patrologia
Graeca, tomo 157). Sobre las negociaciones entre otomanos y miembros de la Gran Iglesia en la vigilia de la
conquista, cfr."A. Kouvnvog "Yymhaveng, 1909; Ta petd v dAmouy, pp. 50-52, y D. Cantemir, 1756, p. 104.

176



La romanidad oriental moderna

Su posicion se refuerza, bajo el Imperio Otomano, ante los patriarcas orientales y
todos los subditos riim del Imperio Otomano. Dado que, como se ha dicho ya, el estatuto
civil de cada subdito del Imperio Otomano estaba determinado por su confesion religiosa,
el patriarca de Constantinopla, simple referente religioso supremo en el Imperio bizantino
(a pesar de estar asociado al poder), se convierte también en responsable temporal de to-
dos los riim, y, en consecuencia, recibe una competencia en jurisdiccion civil sobre ellos.

En el sistema de dignatarios otomanos, lleva el titulo de Millet basi, es decir, jefe
de nacion. Asi, se encuentra posicionado en relacion de colegiatura con el Millet basi de
los cristianos no calcedonios, o sea, el patriarca armenio, el Millet bas: de los judios (el
Haham bast), y hasta el Millet bagi de todos los musulmanes, es decir, el Seyh iil islam o
Gran miifti de Estambul.

Sin embargo, en los hechos, el poder del patriarca de Constantinopla no guarda su
sentido pleno sino hasta la emergencia del grupo social de los fanariotas, durante el siglo
XVII. De hecho, a partir de este periodo, toda la Gran Iglesia atraviesa una crisis y pierde
la mayor parte de sus poderes efectivos, eclesiasticos y civiles, pero no debido directa-
mente al gobierno otomano en si, sino a la emergencia del grupo social de los fanariotas
integrados en el gobierno.

b- Los cimientos del poder del patriarca en el periodo otomano

Existia probablemente un berdt (diploma otomano de investidura) o un diploma
equivalente al yovodfovAiov bizantino que entregd Sultin Mehmet 11 a Genadio, (docu-
mento cuyo paradero se desconoce, pero cuya existencia parece probable), que estipula las
prerrogativas y sobre todo la autonomia y la inmutabilidad del patriarca de Constantinopla.

El estudio de las fuentes contemporaneas ha mostrado que a Mehmet 11 y sus
sucesores les convenia otorgar estas ventajas por la organizacion y la reconciliacion, por
mantener la paz y la cohesion del Imperio.* En esto, el pragmatismo prevaleci6 ante las
consideraciones relativas a la ley musulmana.’

La consecuencia inmediata de este nuevo poder adquirido por el patriarca de Cons-
tantinopla es que los otros tres patriarcas ortodoxos orientales (de Alejandria, Antioquia
y Jerusalén) pasan a someterse a él en la practica: él nombra los candidatos al trono y al
poder administrativo que los precede.

4Segun N. Torga, otorgar una autonomia importante a la Iglesia de Constantinopla hubiese permitido al gobierno
otomano utilizar las estructuras administrativas ya establecidas, y que se basaban en provincias eclesiasticas.
Cfr. Geschichte des Osmanischen Reiches nach den Quellen dargestellt, Gotha, 1909-1912, vol. 11, libro I, cap. L.
5 K. Apavrog, pp. 103-166.

177



Xavier Agati

No presentaré aqui el estudio detallado de las prerrogativas, de los deberes y del
poder del patriarca durante los aproximadamente dos siglos de autonomia real, como se
describe en los berdt de investidura de los patriarcas.® Tampoco expondré los detalles de
las prerrogativas del Sinodo, 6rgano que cobra su importancia administrativa en el periodo
otomano.” No obstante, es necesario subrayar dos importantes limitaciones, posteriores a la
Conquista, a las prerrogativas iniciales garantizadas al patriarca en el documento mencio-
nado: el Pddisdh puede deponerlo para «hacer elegir a otro»,? y el Sinodo recibe el derecho
de presentar quejas sobre el Patriarca ante el Pddisdah, que estudia la queja ante el Divdn,
instancia politica suprema del gobierno otomano:® estas limitaciones son contrarias al carac-
ter dvaitntog (inmutable) inicialmente estipulado en el documento de Sultdin Mehmet I1.'°

Por otro lado, hubo violaciones de la autonomia del patriarca a las que se refieren
con frecuencia los autores helenohablantes del periodo otomano posterior a la Conquista,
es decir, injerencia del poder otomano en los asuntos de la Iglesia. Pero puede decirse que
este fendmeno era bastante comun en el Imperio bizantino. Ademas, si bien se trata de una
violacion del principio de autonomia de base, no constituye una abolicion. De hecho, se
puede afirmar que, en materia doctrinal, el poder otomano nunca intervino en las posiciones
del patriarca, a diferencia de los soberanos bizantinos."

Un rasgo mayor del periodo otomano es la helenizacion de los componentes
moldo-valaco, serbio y bulgaro de la Gran Iglesia, favorizada por el gobierno otomano
a lo largo de su historia. La lengua litirgica griega prevalece sobre todas las otras. Esta
homogeneizacion se observa particularmente en el momento en el que el patriarcado ser-
bio de Peé, creado para dirigir a los serbios, queda suprimido en 1766, como en 1768 el
arzobispado autocéfalo bulgaro de Ohrid. Ambos pasan a someterse bajo la tutela directa
del patriarca de Constantinopla.

c- La Gran Iglesia, referente cultural

El hecho que la Gran Iglesia se convirtiera en el inico 6rgano oficial representativo
de toda la comunidad helenohablante, heredera religiosa y cultural del Imperio bizantino,
hace de ella el referente cultural bizantino helenohablante por excelencia, ya sea religiosa,
filosofica, literaria, historica y hasta politica durante todo el periodo otomano.

¢ D’Ohsson, 1824, vol. v, pp. 120-139.

7 T. H. Papadopoullos, 1952, pp. 39-48.

8 T. H. Papadopoullos, 1952, cita a d’Ohsson, p. 29.
° T. H. Papadopoullos, 1952, p. 38.

10T. H. Papadopoullos, 1952, pp. 31-32.

' G. Veinstein, 1989, p. 338.

178



La romanidad oriental moderna

Basta con echar un vistazo a la cantidad considerable de obras escritas en griego
durante todo este periodo para sorprenderse no solo de su abundancia, sino ademas de su
naturaleza.

Toda la literatura griega del periodo otomano estéd lejos de ser producida en el
interior de las fronteras otomanas: muchas son editadas en los territorios anteriormente
bizantinos que permanecen bajo la dependencia de Venecia, en el Estado habsburgo y en
Rusia. Pero estos territorios permanecen unidos, directa o indirectamente, por su organi-
zacion eclesiastica, al patriarcado de Constantinopla.'?

Los temas tratados muestran el lazo entre la Gran Iglesia y la produccion literaria:
los temas tratados con mayor frecuencia son los relativos a la teologia, a la patristica y
a la filosofia (sus autores son de hecho eclesiasticos), también la politica y la historia y,
finalmente, la literatura.’

2) La Gran Iglesia ante la emergencia de los fanariotas

Entre finales del siglo XVII y el siglo XVIIL, el Sinodo y el patriarca se encuentran
confrontados al ascenso de los fanariotas que, poco a poco, los despojan de sus poderes
mediante la influencia que ejercen en la élite musulmana en el poder. Podria hablarse de
desposeimiento de las prerrogativas histéricamente garantizadas (y, sin duda, ya disminui-
das) por el poder otomano a los representantes de la Iglesia por una élite helenohablante
integrada al poder otomano.

a- Los fanariotas

En el texto traducido, la palabra fanariota nunca aparece. Solo entra en uso de
forma efectiva en el siglo XIX.

Constituido por la fortuna acumulada (gracias al comercio), por las alianzas y por
el deseo de mejorar su condicion, este grupo se caracteriza por estrategias politicas comu-
nes: utiliza a la Iglesia como palanca, haciéndose imprescindible y hasta imponiéndosele

12 La mayoria, sin duda, se edita en Venecia y Viena, pero también en Estambul, Leipzig y San Petersburgo u otras
ciudades europeas y otomanas. En cuanto al papel del Exarca patriarcal (Arzobispo de Filadelfia) que dependia
del patriarcado de Constantinopla en los territorios dependientes de Venecia, cfr. K. ITamaponydmoviog - I1.
Kagohidng, 1925, cap. III.

13 Para un repertorio de obras en el siglo XVIIL, cfr. K. N. Zd0ag, 1868; para ediciones anotadas de textos
griegos del siglo XVIII, hasta entonces inéditos, cfr. E. Legrand, 1894-1903. Para un estudio general reciente de
la historiografia griega a partir del siglo XV, cfr. X.I". [TatouvéAng, 1990. Para los repertorios de manuscritos
inéditos, cfr. M. Richard, 1948.

179



Xavier Agati

y, simultaneamente, obtiene puestos politicos muy importantes en el gobierno otomano,
fuentes de influencia y medios de presion. Asi, el grupo se desarrolla en dos planos, el
eclesiastico y el politico. Utiliza el griego como lengua principal de comunicacion, aun
cuando su caracter étnico es compuesto, pues las grandes familias fanariotas son de origen
italiano, griego-bizantino, moldavo, valaco, albanés y dalmata. Algunas familias reciben
un nombre turco otomano como el de los Karaca (Karadzas), los Siit¢ii (Soutzos), los
Hangerli (Khandzerlis)."

En la lectura del texto que nos incumbe, el cursus honorum de los fanariotas insignes
a finales del siglo XVIII aparece de forma clara. Si se deja a un lado las carreras puramente
eclesiasticas, la meta del fanariota es la de llegar a ser primero Gran logoteta de la Gran
Iglesia o Intérprete del mar. El puesto de Gran logoteta de la Gran Iglesia es un puesto de
oficial (0 Pndlog) de origen bizantino, que corresponde inicialmente a dos puestos dis-
tintos: uno eclesiastico y el otro civil, que cambia considerablemente de fisionomia y hasta
de nombre durante todo el periodo otomano.'* Se encuentra en la segunda clase de oficiales
(0dpPpudhov) al final del Imperio bizantino y pasa, progresivamente, al primer rango de la
primera clase adquiriendo el adjetivo Gran que solo poseia un puesto exclusivamente civil
durante el periodo bizantino. A finales del siglo XVIII llega a poseer el mayor poder de los
miembros del Sinodo, y se apropia de muchas atribuciones del Méyog XatodpUAaE, una
suerte de secretario general del patriarca en los asuntos judiciales eclesiasticos.

Después de la reforma de 1741 que impone la decadencia de hecho de los
opduridiron laicos del Santo Sinodo, el puesto de Gran logoteta es el unico que se man-
tiene realmente. Sin embargo, su papel se reduce al de servir de lazo de unién entre el
patriarca y el gobierno otomano.

El puesto de Intérprete del mar es el del jefe de los intérpretes que dependian
del Kaptan-1 Deryd, ministro otomano de la Marina. Este puesto tiene la ventaja de ser el
escalon para convertirse en Intérprete principal del Divan Augusto. El Intérprete principal
del Divan Augusto es el puesto mayor del cuerpo oficial de intérpretes; al término de su
carrera puede acceder al puesto supremo, el de voivoda de Valaquia o de Moldavia, y reinar
con su corte sobre estos Estados.

14 E. Rizos-Ragkabes, 1892.

15 El Pseudo-Kodinos define los puestos de 0¢pPpiridiior a mediados del siglo X1v: Kwdwvog Kovpomaidng,
[Tepl TV 0dpParinv tod moratiov Kovotavuivovmdrems xat thv 0pPputdiwv tiig Meyding
"ExxAnoiag, in Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, Bonn, 1839 y Migne, Patrologia Graeca, vol. 157,
1866. Crisanto, patriarca de Jerusalén, describe estos puestos a finales del siglo XV1I a partir del Pseudo-Kodinds:
1778. Para el puesto de Gran logoteta, cfr. Tevvadiog Mntpomohitng ‘Hlovmohewg, 1942, pp. 235-241, XVIII,
1943, pp. 178-180, y aqui, notal9.

180



La romanidad oriental moderna

Durante las guerras del siglo XVIII, los fanariotas son, al mismo tiempo, el grupo
social al servicio del Imperio Otomano y la entidad particularmente permeable a la pene-
tracion de ideas recibidas del movimiento de las Luces en Europa; ideas que transitan por
el medio de los grandes poderes enemigos vecinos de Moldavia y Valaquia: la Rusia de
Catalina I1 y el Estado habsburgo de José II.

Las dignidades asumidas por los fanariotas y su conocimiento del poder los hace
expertos en la explotacion del crédito ante las mas altas dignidades musulmanas y en el
uso de la presion. El texto estudiado deja entrever que dicho crédito puede llegar a la ma-
nipulacion de dignatarios musulmanes tan importantes como el Gran visir, jefe del Estado
Otomano por delegacion, y no solo en lo relativo a los asuntos de la Nacion riim del Imperio.

N. Jorga considera la aparicion de esta clase como un resurgimiento del poder civil
bizantino, como una forma de revancha bizantina sobre la historia. «Viniendo de todas
las provincias del Imperio, formaron, juntos, una grecidad bizantina tinica, muy diferente
de la grecidad revolucionaria, de espiritu nacional, que ganara terreno sobre el pedazo de
tierra griega que habia cobrado libertad después de 1821».!

b- El cisma de puestos de Oppuxidiior

A partir de la segunda mitad del siglo XVII, los fanariotas sacan provecho de
una situacion ya establecida cuando entraron al poder. Esta situacion era la tendencia a
la infiltracion de laicos, y no de jerarcas, a puestos llamados de oficiales (OdPpuridhior)
de la primera clase de la Gran Iglesia. Esta primera clase tenia la particularidad de dar
derecho a sus miembros de residir en el Sinodo. La infiltracion en cuestion, en principio
prohibida por la tradicion bizantina,'” se atestigua desde mediados del siglo X1V, es decir,
antes de la Conquista, y muchas son las pruebas al final del siglo XVII y en el siglo XVIIL'3
Esta infiltracion produce un cisma en los puestos de Odpdpixtdhor: por un lado los que
ocupan los civiles, por otra, los que ocupan los eclesiasticos. Es seguro que este fendmeno
se desarrolla verdaderamente en época otomana y conoce su apogeo con los fanariotas. '

1*N. lorga, 1992, p. 237.

17 Como afirma Simeén, Arzobispo de Tesalonica: Supemv Agyemioromog @eooalovixiis, in Migne, Patrologie
Grecque, vol. 155, col. 465, cap. CCXVVIIIL.

18 Kwdwog Kovpomardng, 1866, pp. 3-4 y Xotoavbog, 1778, p. 3.

19 G. Finlay, 1877, vol. V, pp. 244-25. Cfr. también XpUoav0og, 1778, p. 71 y T. H. Papadopoullos, 1952, pp. 80-
81. La evolucion del puesto de Gran logoteta se presenta en "Ex0g01g meQlextind] Tig EVEoTMOoNG ®ATAOTACEWS
tiic EMvirdg ExxAnotog, apud K. Oixoviopog, «To owlopeva Exxinoootind ouyyodupotos, vol. 11, p.
130, en A. Kvouaxdg, Exxinoiactixn iotooia, ABfvol, 1898, vol. I11, p. 29, y en T'evvddiog Mntgomohitng
‘HMovmohewg, vol. XVII, 1942, pp. 235-241, y vol. XVIII, 1943, pp. 178-180. La del Gran eclesiarca se encuentra
en T. H. Papadopoullos, 1952, p. 43, nota 2, y en el indice de nombres, sub Kottiag; la del Gran orador, en
Tevvadiog Mntoomohitng ‘HMouvmdhews, 1944, pp.. 1773-1779.

181



Xavier Agati

Un firman de reaccion obtenido en 1741, contra esta influencia, ocasiona, en los
afios siguientes, una reforma completa del Sinodo que llega a un sistema que vuelve a dar
la responsabilidad de los asuntos materiales de la Iglesia solo a manos de cinco jerarcas
que residen en Estambul, llamados yegovtiopdg, que luego llegan a ser ocho, lo que no
excluye la participacion de otros jerarcas como miembros no permanentes.”’ Sin embargo,
el patriarca pierde definitivamente su poder efectivo porque, si la gestion administrativa
corresponde a los eclesiasticos, ¢l se somete por completo al Sinodo recientemente cons-
tituido y pasa a desempefiar tan solo el papel de presidente.?!

En realidad, el Ginico poder verdadero recuperado por los jerarcas del Sinodo es
la eleccion del patriarca.

La influencia de los fanariotas sigue siendo tan fuerte como antes, a pesar de haber
dejado de residir en el Sinodo, debido a las presiones que ejercian continuamente sobre los
jerarcas. Sabemos que ciertos fanariotas llegan a dominar por completo las nominaciones
a dignidades eclesiasticas,?? y a deponer al patriarca Serafin II en 1760.>* Mantienen su
influencia hasta la guerra de independencia de Grecia.

Athanasios Ipisilantis describe la situacion del patriarca en la segunda mitad
del siglo XVIII como «insoportable debido a las dificultades administrativas y a asuntos
absurdos que surgen en las relaciones entre el patriarca y las personas en altas posiciones,
riim u otros, y, peor ain, porque ve venir cierta deposicion, generalmente acompariada de
un exilion.?* El patriarca se encuentra atrapado entre el Sinodo, los fanariotas influyentes
y los dignatarios musulmanes.

A pesar de las criticas de sus contemporaneos y de sus sibditos en Moldavia y en
Valaquia, la accion de los fanariotas se describe como positiva desde cierto punto: la vitalidad
de las letras griegas, el desarrollo intelectual seglin un tipo de ensefianza bizantina y occidental
moderna a la vez, que los fanariotas favorizan en los dos paises que gobiernan en ese momento.

c- La accion de los voivodas fanariotas en favor de las letras griegas, de la
tradicion cultural bizantina y de ideas occidentales

Los estudios realizados sobre los fanariotas voivodas otorgan una imagen muy
contrastada de su reinado. En su conjunto, la historiografia rumana contemporanea guarda

20 T. H. Papadopoullos, 1952, pp. 50-58.

2 T. H. Papadopoullos, 1952, p. 58.

22 Como lo atesta, entre otros, K. Kovpdg, Totogia tdv dvOowmivwv medEemv, XII, p. 534.
3 T. H. Papadopoullos, 1952, p 55.

2 N. Torga, 1992, p. 250.

182



La romanidad oriental moderna

los aspectos negativos, mostrando el retroceso global en el plan econdmico y hasta cultural,
en comparacion con el siglo XVII. Se insiste en cuanto explotaban econémicamente los
fanariotas a la poblacion.?

No obstante, en el campo de la administracion y la fiscalidad, se reconoce que
ciertos voivodas como Konstantinos Mavrokordatos iniciaron reformas modernas sobre
el modelo de Rusia y del Imperio habsburgo.

En Bizancio después de Bizancio, por otro lado, N. lorga insiste en el papel posi-
tivo de ciertos voivodas fanariotas de Moldavia y Valaquia en el campo de la difusion de
la cultura bizantina y de las ideas occidentales en sus Estados.

El objeto de su libro es definir la perennidad del espiritu bizantino. Segun indica,
este espiritu sobrevive realmente durante todo el Imperio Otomano y expira en lo que llama
la verdadera caida de Constantinopla: la guerra de independencia de Grecia. Lamenta que
los destinos de los griegos, de los rumanos, serbios, montenegrinos y btlgaros se hayan
separado en ese momento, y que Aléxandros Ipsilantis, nieto del voivoda de Moldavia del
mismo nombre, haya fracasado en dirigir una revolucion comiin apuntando a la restauracion
de un Bizancio cristiano.” El acceso a las independencias separadas de Grecia (1830),
Serbia, Montenegro y Bulgaria (1878), y luego de Rumania (1880) constituye para ¢l la
verdadera muerte de Bizancio.

Segun G. Veinstein, algunos principes fanariotas fueron escritores de gran talento, y
la renovacion intelectual proviene de la clase de los fanariotas, transformando la esclerosis
que habia mantenido el patriarcado.?®

El papel de difusor de la cultura bizantina en Moldavia y Valaquia se observa en
particular con la fundacion de las Academias de Yasi y de Bucarest en el siglo XVII. De
hecho, es, sobre todo, en el siglo XVII que se constata el renacimiento intelectual que N.
Iorga llama «renacimiento bizantino».?? Como ejemplos de iniciadores de este renacimien-
to, hace figurar a muchos intelectuales especialistas en literatura o en filosofia bizantina
y antigua como K. Loukaris, T. Koridallévs,*® Aléxandros Mavrokordatos,' historiador,

2 A. Kopuvnvog Yymhéveng, 1909, pp. 396-397.

2 Cfr. G. Veinstein, 1989, p. 331, y globalmente, M.-P. Zallony, 1824.

27 G. Veinstein, 1989, p. 312.

2 G. Veinstein, 1989, p. 339.

N. lorga, 1992, pp. 206-225.

3% Ver su carta en ['ededdv, Xgovixd, pp. 566-567.

31 Ver su biografia en K. Apavtog, EMnvind’, 11, 1932 y Alexandru Mavrocordat, «Despre originea
Mavrocodatilor», Arhiva stiintifice si literare, lasi, vV, 1894, p. 294 y sgtes.

183



Xavier Agati

gramatico y autor de una tesis sobre la circulacion de la sangre.*? Para reunir los letrados de
su época, Konstantinos Kantakouzinés funda la Academia de Bucarest sobre el modelo de
la universidad de Padua, pero con el griego como lengua de aprendizaje y con la inclusion,
en el programa, de autores bizantinos. Esta academia fue presidida por personalidades
como S. Kimenitis, especialista de Isdcrates y de Aristoteles.>

La educacion bizantina que se dispensa en la Academia impregna el recorrido
de varios voivodas como Dimitrie Cantemir, autor de las Incrementa atque decrementa
aulae otomanicae 'y de la Descriptio Moldaviae, traductor del filésofo Heinecio, seguidor
del historiador Vico y precursor de Montesquieu en la teoria de las «Revoluciones de los
Imperios»; como Konstantinos Doukas, u otros escritores prolijos como K. Dapoéntes.

Otras escuelas siguieron el modelo de estas academias, en particular las llama-
das «escuelas griegas», como la de Yasi en 1714. Los programas de las academias y de
las escuelas comprendian el estudio de los antiguos, de la literatura sagrada (Gregorio
Nazanceno y Sinesio), y la de los bizantinos. Se seguia el programa de ensefianza de tipo
bizantino en varios sentidos.

El siglo XVIII continta esta evolucion, pero incluyendo en los programas las ideas
de las Luces europeas. G. Veinstein califica los programas de las escuelas de este siglo
como la «sintesis de la tradicion griega y de las nuevas ideas de occidente».**

Bajo los voivodas fanariotas, los programas de ensefianza de las Academias de
Moldaviay Valaquia se renuevan difundiendo las letras y la ensefianza de lenguas europeas,
en especial el francés. Es indiscutible que ciertos voivodas hayan favorizado la introduc-
cion de las ideas de las Luces en el Imperio Otomano.* En el siglo XVIII, la imitacion de
Bizancio es menos fuerte, la de Europa, en cambio, lo es mas. Al estudiar las obras de
Evgénios Voulgaris, profesor en varias escuelas, o de D. D. Filippidis, se constata que la
filosofia francesa reemplaza la bizantina: el programa de las nuevas escuelas de ciencias y
de lenguas occidentales fundadas por Grigérios Aléxandros Guikas y Aléxandros Ipsilantis
lo demuestran.

Por otro lado, los fanariotas de Estambul mandan a sus hijos a formarse en
Occidente (sobre todo en Italia): de este modo promueven la introduccion de las ideas
occidentales que se encontraban mezcladas a la tradicion bizantina.

32 G. Veinstein, 1989, p. 339.

3 Cfr. K. Aamdvreg, in Erbiceanu, Cronicarii greci, p. 17.
3* @G. Veinstein, 1989, p. 339.

35 Cfr. K. Anpopé, 1977.

3 N. Torga, 1992, p. 225.

184



La romanidad oriental moderna

Pero el periodo fanariota es también un periodo de cambio legislativo.’” Los
fanariotas constituyen e imponen cédigos legislativos, sobre todo escritos en griego, si-
guiendo las disposiciones mencionadas en las fuentes de derecho bizantino, las Baci\ukd. 3
Apoyandose en el modelo autocratico bizantino, los voivodas fanariotas, en su legislacion,
aparecian a menudo como monarcas absolutos, hasta tiranos, e inspiraban antipatia en los
paises en los que debian encarar la mentalidad feodal de los boyardos (clase poseedora
moldava y valaca), cuando las ideas de las Luces aparecieron, con deseco de reformar el
pueblo.®

Varias fuentes subrayan el papel positivo que el voivoda de Valaquia y luego de
Moldavia, Aléxandros Ipsilantis, tuvo en el campo cutural y legislativo. Este voivoda (que
no debe confundirse con su célebre nieto, quien desempeild un papel impulsador en la
revolucion de independencia griega, ni con el autor, que fue familiar suyo) hizo obligatoria
la ensefianza del francés en las escuelas, con la inquietud de introducir las ideas de las
Luces en Moldavia y en Valaquia. N. lorga lo presenta como el defensor de lo que él llama
el «bizantinismo modernizado y occidentalizado».*

Su obra magna es el grupo de leyes llamado Pravilniceasca condica, en griego
Zuvtaypdtiov vouxov,*! también denominada Codigo de las leyes costumbristas bizan-
tinas, de 1780, cuyo objetivo es enmendar las leyes fiscales, administrativas, judiciales y
politicas, refiriéndose al derecho bizantino.*

I1I- Presentacion de los Asuntos eclesidsticos y politicos: 1a obra y su autor

1) El manuscrito, las ediciones, la lengua

a- Las ediciones sucesivas

De la totalidad de la monumental obra de Athanasios Komninds Ipsilantis, com-
puesta de doce libros, solo los tres ultimos en orden cronologico fueron editados en 1870

37 3. MouTdaxng, 2006.

¥ 1. Zémog, ‘Baothixd’ 1-5, ABfvor, 1910-1912, a partir de la edicion de Heimbach y ed los complementos de
Z. von Lingethal, E. Ferrini y J. Mercati.

3 Cfr. P. Zepos, 1970, pp. 81 y ss.

4N. Jorga cita a =. A. Bulavniog, H Kavotavtwobmols ij meoryoapn Tomoyoapuxny Aoyatoloyuxn xai
Totoouxij, ABfvon 1851-1869, in «Sfirsitul lui Alexandru Voda Ipsilanti», in Revista istoricd, XX, 1934, pp.
305-307.

41 T1. Zémoc, 1936, pp. 20-24.

42 P. Zepos, 1936, cap. XVI.

185



Xavier Agati

en Estambul bajo el nombre de T'a uera v dlwowv (Después de la Congquista) por el
superior del Monasterio de Santa Catalina del Sinai en Egipto: Germéan Avthonidis. Se
trata de los libros VIII, IX y X.

El texto que publica German Avthonidis se establece directamente a partir del
manuscrito original al que faltaban dos partes en el momento de la edicion, partes que
fueron halladas por A. Papaddpoulos-Keramévs y fueron afiadidas a la edicion de 1870,
que se redito en 1909.4

b- El manuscrito del Cairo

El texto establecido por German Avthonidis se edifico a partir del manuscrito
autografo tinico de Ipsilantis, que hasta el dia de hoy permanece en propiedad del Monas-
terio de Santa Catalina del Sinai, en el barrio de Juvania,* en el viejo Cairo, en Egipto,
hoy trasladado al barrio Midan el Daher.

Para explicar la presencia del manuscrito en el Cairo, German Avthonidis dice saber
que la hija del autor* habia prestado el manuscrito a K. Constancio II, entonces arzobispo
del Sinai, que deseaba inspirarse para escribir su propio libro.*

La eleccion, de German Avthonidis, de los libros VIII, IX y X se explica por el
valor historico particular de estar constituidos, en gran parte, de sucesos vividos o vistos
personalmente por el autor. Puesto que los dos tltimos libros del conjunto, el XI 'y el XII
son libros tematicos y no libros de acontecimientos, los tres libros precedentes constituyen
el final de la cronologia.

Athanasios Ipsilantis escribe con el objectivo de constituir nada menos que una
historia articulada de los emperadores de Roma y de los patriarcas de la Iglesia universal a
partir de Julio César hasta su época, extendiendo la legitimidad imperial romana, de forma

4 La primera pagina de la edicién de A. Kopuvnvog "YynAidveng por Germéan Avthonidis, 1909, menciona la
publicacion de A. Papadopoulos-Kermanévs de ciertas partes faltantes de la edicion de German Avthonidis en
«Documente privitoare la historia Romanilor», tomo 13, Bucarest, 1909. Pero una parte importante de esos
elementos faltantes fue afiadida a la propia edicion de German Avthonidis. Cfr. la noticia de A. Papaddpoulos
Keramévs en esa reedicion, después de la pagina 839 y T'evddiog Mnrgomohritng ‘Hlovmdlewg, 1950.
Para la ultima edicion de Ipsilantis por N. Karavia en Atenas, 1972, reproduccion del manuscrito, cfr. X. I.
IMatewvéhng, 1990, p. 90.

“ A, Kopvnvog “Yynhaving, 1909, pp. y’-18°.

45 El nombre rumano de su hija, Siftita, se encuentra en T'evvadiog Mntpomohitng Hhovmorewg, Totogia
tod Meydhov Pehpotog.

4 A, Kopvnvog “Yynhaving, 1909, p. 0’y =. Sxometéag, 1955, p. 227, nota 5.

186



La romanidad oriental moderna

explicita, en la persona del patriarca de Constantinopla y, en parte, en la de los sultanes
otomanos, presentando compilaciones de otras obras existentes para los periodos anteriores
a su época. Se establece, de entrada, el lazo entre el Imperio romano y su continuacién
explicita en la Pentarquia cristiana constituida por los cinco patriarcados iniciales de la
Iglesia universal: El Papa de Roma, el patriarca ecuménico de Constantinopla, el patriarca
o Papa de Alejandria, el patriarca de Antioquia y el de Jerusalén.

El objetivo del autor se expone de forma explicita en su prologo:*’ entregandose a
la redaccion de este colosal trabajo historico, Ipsilantis quiere servir a la Iglesia ortodoxa,
desea hacer obra didactica, y sobre todo proselitista, describiendo la «justa sucesion de los
patriarcas» de la que desea preconizar «las cualidades ortodoxasy, es decir, conformes a
la justa fe cristiana. El texto se dirige explicitamente a un publico herético cuya identidad
no se precisa. Para el autor, las cuestiones politicas estan englobadas dentro las eclesias-
ticas: toda la obra esta dividida segun los patriarcas, y las subdivisiones se hacen segin
los soberanos temporales.

El objeto del ultimo libro de la cronologia, el X, son los ultimos veintiun afios
anteriores a 1789: durante este periodo el autor se encuentra en Estambul, ha atravesado
una serie de sucesos que evoca, comenta y en los que se pone en escena a si mismo.*

c- Lalengua

La mayor parte de la obra estd ecrita en griego arcaizante, la Gltima forma de
griego antiguo fijada siguiendo el modelo bizantino a partir de la xouvr) de los padres de la
Iglesia oriental del siglo IV. El prologo esta escrito en griego aticista, basado en la lengua
ateniense del siglo V a. C., y hay en la obra algunas particularidades debidas al dialecto
oral moderno de Estambul, pero arcaizadas como de paso. Pero la verdadera particula-
ridad de esta lengua es su caracter compuesto: las palabras turcas otomanas la dislocan
completamente, se integran completamente en el conjunto, sin contar las palabras rumanas.
A veces, frases enteras de turco otomano se mezclan al conjunto.

4 A, Kopvnvog “Yynmhaving, 1909, pp. 1e’-v’

48 1. Rizos-Néroulos menciona otra obra de Athanasios Ipsilantis titulada Historia del Imperio bizantino editada en
Venecia, pero sobre la que no habla ningtin otro testimonio. Lo describe como interesante a pesar de la brevedad
de su composicion. Parece improbable que se trate del mismo libro. Cfr. J. Rizos-Neroulos, Cours de littérature
grecque moderne, 2nda ed., Genéve, 1828, p. 143. Citado en =. Zxometéag, 1955, p. 232.

187



Xavier Agati

2) El autor
a- Identidad y recorrido profesional”’

El autor es fanariota, pero se opone a las practicas de este grupo. Remonta sus
origenes a la nobleza bizantina, factor de excelencia en este grupo social, y hasta la familia
de los emperadores de Constantinopla; pero su familia, como la de los demaés fanariotas
en general, comporta también origenes europeos exteriores a la esfera helenohablante, en
particular aportes moldavo-valacos evidentes.

Nacido en 1711 en Tarabya, en el Bosforo, la vida de Ipsilantis transcurre en la
mayor parte del siglo XVIII pues se supone que muri6 en 1789, Gltimo afio que se evoca en
su obra, o poco después. Después de sus estudios secundarios en Yasi, capital de Moldavia
y en Estambul, estudia filosofia y medicina en Venecia, y hace su practica de medicina en
Padua, Bolofia y Florencia. Recibe su doctorado en filosofia y medicina en Padua en 1738.

N. Torga lo llama un «iatrofilosofo» (latgopthdcodog), «pensador-médicor, una
categoria de intelectuales como los que formaba la Universidad de Padua desde el siglo
XVII, sumamente estimada en Estambul, Yasi y Bucarest.>

Comienza su carrera en 1739 como jefe médico del voivoda de Moldavia Gri-
goérios Guikas, y se hace nombrar, en 1744, Jefe médico (Tabib-i Hdssa) del dignatario
otomano musulman Hoca Ragip Mehmet Pasa. Este cursa una carrera insigne: inicialmente
gobernador (Vdli) de la provincia del Cairo en Egipto, Nisanct basi (Jefe de archivos) en
Estambul,’' gobernador de la provincia de Aydin en Anatolia occidental, gobernador de
la provincia de Rakka en Anatolia oriental, gobernador de la provincia de Alep en Siria, y
finalmente, Gran visir del Imperio Otomano.>

Ipsilantis sigue a Ragip Mehmet Pasa en sus puestos en esas provincias, luego
vuelve a Estambul con €l para su nominacién como Gran visir, el 13 de diciembre de 1756.

4 Debido a contradicciones importantes en las fuentes biograficas sobre el autor, refiérase primeramente al arti-
culo de S. Skopetéas, sintético y reciente: . Zxometéag, 1955. Ver también E. Legrand, «Ephémérides Daces,
Eléments biographiques sur Athanase Comnéne Ypsilantisy, tome 11, p. XII, citado en Z. Zxometéag, 1955, pp.
232-233, Tevvadiog ‘Hhovmdrews, « Totogia tod Meydhov Pelpatos» y =. Maxgaios, « Yropviuoto
"ExxAnowaotinds Totogiag (1750-1800)» in ZG0ag, «Meooiwvini] BipAodfxn», vol. 1L

S N. Torga, 1992, p. 210.

3! Solo el articulo «Khodja Raghib Mehmed Pasha» in Encyclopédie de I’Isldm menciona este puesto en Estam-
bul; S. Skopetéas, 1955, y E. Legrand, 1880, tomo 11, p. XII, no menciona este puesto, quizas porque el tema es
la biografia de Ipsilantis y no la de Ragip Mehmet Pasa.

52 Encyclopédie de I'Islam, articulo ‘Khodja Raghib Mehmed Pasha’. Ver también: "A. Kopvnvog “YymAidvng,
1909, pp. )’ ap. Ao’.

188



La romanidad oriental moderna

En 1759, Athanasios Ipsilantis es nombrado, paralelamente a su oficio de médico, Gran
skeuofilax (Méyag ZuevodpOAaE) de la Gran Iglesia. Pudo haber sido entonces®® también
médico del patriarca de Constantinopla, Serafin 11.>*

Durante el gran visirato de Ragip Mehmet Pasa, parece haber intentado ser Intér-
prete principal del Divin Augusto, sin éxito.*® Por otro lado, en 1761, se tiene la certeza
de que fue no solo médico, sino también Kap: kdhya (Intendente de la puerta, es decir,
representante en Estambul) del Gran visir Ragip Mehmet Pasa,> puesto que ocupd, sin
duda, durante un espacio mayor de tiempo. Su servicio al dignatario musulman duraria
diecinueve afios, hasta la muerte del Gran visir, en abril de 1763. De 1764 a 1765, se
convierte en Gran spatar (jefe o general de la armada) del voivoda de Valaquia Stefan
Racovita, y recibe, en consecuencia, el titulo otomano de aga. Esta funcion se extiende
hasta la nominacion del siguiente voivoda, Skarlatos Guikas. Luego, ocupa el puesto de
Kapi Kédhya (Intendente de la puerta) del voivoda de Valaquia Grigérios Guikas Il en 1769.
Después recibe varias misiones politicas y diplomaticas: primeramente como intérprete
en Crimea (quizas para el Kan Giray) en 1778; el siguiente aflo se encuentra en Bucarest
ante el voivoda de Valaquia, familiar suyo, Aléxandros Ipsilantis.

El texto también lo muestra relacionado con los asuntos del dignatario Nikdlaos
Mavrogénis, entonces voivoda de Valaquia (tal vez su Kap kdhya, Intendente de la puerta),
lo que no le impide detestarlo cordialmente, como se vera mas adelante.®’

No ha sido facil establecer el papel preciso del Méyag ZxnevodpAa§ entre 1788
y 1789, considerando lo dicho sobre la evolucion de los puestos de los Odpdpixidhior que
ocupaban los laicos, pues este puesto era uno de ellos. Este punto es de importancia capital
si se desea comprender todo el interés de la obra estudiada. Debe considerarse el enfoque
de esta obra: a partir de esta funcion, Ipsilantis organiza su papel tradicionalmente bizantino
de avtodmINg, es decir, de testigo ocular, como se vera mas adelante. Pero no cabe duda
de que, a finales del siglo XVII, el Méyag ZxevopOAag sigue siendo tradicionalmente
responsable de los objetos necesarios para la celebracion de la liturgia,”® y también de la
colecta de las recetas pertenecientes al clero, que distribuye en su momento. En principio
también es responsable de la Tesoro patriarcal.

53 Solo segun el testimonio de =. Maxgaiog, "Yropviuoto Exxhnownotxis Totoglag (1750-1800), editado
por K. Za00g, Meooawwvixt) Bipho0fxn, vol. 111, ‘Evetia, 1872, p. 412 et 227.

54 Para las relaciones entre el patriarca Serafin 11 y A. Ipsilantis, ver A. Kopuvnvog "Yymidvtng, 1909, p. v.

55 Solo segln el testimonio de Hammer. Cfr. A. Kopvnvog “Yynidving, 1909, p. av’ y J. von Hammer, 1835-
1843, libro XVI, p. 39.

56 A, Kouvnvog Yymhaving, 1909, p. x1y’.

57 A. Kouvnvog Yymhaving, 1909, p. 684 y N. Torga, 1992, p. 246.

% Ver XotoavOog, 1778, y Kndivog Kovgomardtng, 1866.

189



Xavier Agati

Después de la conmocion de los puestos de los Opdpuniditor, a los que me he
referido ya, el puesto de Gran skeuophylax es el que mejor se mantiene, no solo ante la
pérdida de importancia de los puestos originales, sino también contra la promocién de
nuevas dignidades, inicialmente menos importantes.

Lo que se lee en los Asuntos eclesiasticos y politicos no parece corresponder al
cargo de Gran Skeuphylax tradicional. Corresponde mejor el puesto de Gran economo que,
segun Crisanto, patriarca de Jerusalén, verifica tanto los ingresos como el monto de cada
transaccion material, cuyo informe entrega al patriarca con regularidad.”

Actualmente, me es dificil comprobar si el Gran skeuophylax gozaba de ciertas
prerrogativas del Gran ecénomo. Habra que subrayar que entre los O¢pdpuxidiior de la
primera clase, la mayoria habia llegado a ser dignidades sin sentido alguno, en el transcurso
del siglo XVIII. En este sentido, se puede imaginar un reagrupamiento de las funciones
bajo la batuta del dignatario que mejor se mantuvo en la jerarquia.

En todo caso, no cabe duda de que Athanasios Ipsilantis haya tenido un cono-
cimiento muy preciso de toda suma de dinero que los civiles y el clero debian a la Gran
Iglesia, y de toda suma de entrada y de salida en las cajas de la Iglesia. Las deudas que
se tenian con la Iglesia, es decir, las que llevaban el sello de la corte patriarcal, son su
primera preocupacion y verifica, con celo metddico, las cantidades de dinero que entregan
los candidatos para los puestos eclesiasticos.

Por otro lado, seglin versa el final de la obra, parece evidente que tiene una
funcion especifica que lo pone en contacto permanente con el patriarca, ante el 6rgano
llamado Kowév tiic Meydhng "Exnninoiog (Comité de la Gran Iglesia). Este Kowvov
es muy probablemente el comité instaurado por el patriarca Cirilo V, durante su segun-
do mandato, en 1752,% durante la reforma del Sinodo. La funcion de este 6rgano, que
admite representantes de corporaciones laicas de Estambul, es la de regular el tesoro
de la Gran Iglesia.®

b- La cuestion de los «clanes» fanariotas

El texto muestra que, a pesar de su espiritu independiente que reivindica, Athana-
sios Ipsilantis no esta exento de la problematica de los clanes internos a los fanariotas en

3 Xotoavbog, 1778, p. 6.

% T. H. Papadopoullos, 1952, p. 52.

¢! Para una definicion de los Kowvd, organizaciones comunales laicas temporalmente reconocidas por el gobierno
otomano, cfr. G. Veinstein, 1989, p. 331.

190



La romanidad oriental moderna

la época. Se sitia, indudablemente, en el clan de la familia que lleva su nombre, aunque
no se disponga de ninguna prueba material que lo haga primo del voivoda Aléxandros
Ipsilantis, como lo afirma de forma muy verosimil E. Rizos-Rankavis.®

El clan de los malvados es el de los Mavrogénis. Uno de los objetivos indiscu-
tibles del final de la obra es el de dar nuevo brillo al blason de la familia Ipsilantis (de la
que algunos de los mas insignes miembros son acusados de alta traicién con beneficio del
Estado habsburgo), quitandoselo al de los Mavrogénis.

3) Rasgos bizantinos de la obra, y su interés

Los Asuntos eclesiasticos y politicos respetan en varios sentidos el esquema tra-
dicional de la historiografia bizantina:

En primer lugar, el prologo (mpooijuov), escrito en griego antiguo aticista com-
plejo (rasgo bizantino) atestigua la voluntad pensada, teorizada y viva de referirse a la
tradicion bizantina.

Pero, sobre todo, la conformacion o fisionomia de la obra tipicamente bizantina:
la mayor parte de la obra, a excepcidn del final, (que es un relato de eventos vividos por
el autor), es una compilacion histdrica, rasgo mayor de la historiografia bizantina y de la
produccidn literaria bizantina en general.

Siempre siguiendo el modelo bizantino, esta compilacion se alarga cada vez mas
y hasta se disloca a medida que nos acercamos al final de la obra, con elementos de la
vivencia propia del autor, expresamente orientados desde su punto de vista y opiniones.

Esta estructuracion posee un rasgo distintivo de la literatura historiografica bi-
zantina. El mpooiov de la ‘Xgovoygadia iotogodoa tag modEels 1OV Pacthéwy’
de Miguel Pselo,* por ejemplo, defiende a principios del siglo XI este esquema, y define
las virtudes historicas de la nocion de avtoyia, el hecho de haber visto personalmente
algunos sucesos, y de ponerse en escena a si mismo.

Este esquema contribuye a atestiguar claramente una perennidad de la cultura
bizantina, tres siglos después de la conquista de Constantinopla.

Cabe sefialar que este texto de Ipsilantis se considera de diversas formas por los
investigadores que lo han leido, pero constituye, sin duda, un texto de gran interés.

02 3. Znometéag, 1955, pp. 217-226 y p. 239 y E. Rizos-Ragkabes, 1892, cap. « Famille Ypsilanti ».
% E. Renauld (ed.), 1926-1928 y J. Signes Cordofier, 2006.

191



Xavier Agati

Las opiniones negativas se refieren sobre todo a la lengua (que considera dema-
siado clacicista y henchida de turco y de rumano), al estilo seco y tajante, y sobre todo a
la violencia de su parcialidad.*

Sin embargo, también se evoca el valor esencial de este testimonio historico®. Es
interesante porque el autor en si esta asociado con el poder otomano, con el poder religioso
y con el poder politico. Més alla de sus posiciones personales, podemos ver bosquejarse
una imagen precisa de los lazos que unen a los dignatarios riim entre ellos, y a los dignata-
rios riim con los dignatarios musulmanes, como se ve también bosquejarse la situacion de
los riim en Estambul. La obra es en si un testimonio del tema que trata: materia imperial,
lengua imperial, autor de envergadura imperial.

K. G. Patrinélis®® llega a afirmar que Los asuntos eclesidsticos y politicos consti-
tuyen la historia mas rica en informaciones que existe sobre la historia del helenismo del
siglo XVIII: sobre la situacion de la Gran Iglesia y sobre el patriarcado en sus relaciones
con el gobierno otomano, sobre la economia de la Gran Iglesia, sobre las clases de los
voivodas de Moldavia y Valaquia, y sobre el Imperio Otomano en si.

4) Las tematicas esenciales del final del capitulo 6 del libro X

El final del capitulo 6 del libro X relata los tres primeros afios de guerra entre el
Imperio Otomano y la coalicion de Rusia y el Estado Habsburgo del Santo Imperio (la 2da
guerra ruso-turca). Los dos fragmentos elegidos para este estudio atafien particularmente
la segunda mitad de 1788 hasta el mes de abril de 1789.

El interés y la particularidad de este final de capitulo es que no se refiere casi
en absoluto a la guerra en si (es decir, ni a las operaciones militares que se desarrollan
en Moldavia en ese momento, invadida por las tropas de los habsburgos y de los rusos,
ni a la batalla naval que opone la flota otomana a la rusa en el Mar Negro), sino a sus
consecuencias directas en Estambul, especialmente a las relaciones entre los dignatarios
fanariotas y los dignatarios musulmanes a la cabeza del Estado.

Para ciertos fanariotas particularmente poderosos, la guerra va a convertirse en un
nuevo medio de reforzar su influencia ante los dignatarios musulmanes mas importantes

% Para una opinion globalmente negativa, cfr. N. Torga, 1992, pp. 244-247. Para la ausencia de objetividad, ver
sobre todo E. Legrand, Ephémérides Daces, «Eléments biographiques sur Athanase Comnéne Ypsilantis», tome
11, p. XII, citado en =. Zxometéag, 1955, pp. 232-233.

S K.O. Apogdg, 1919, vol. 1, p. 155,y 2* ed., p. 161.

% X.T". ITateuvéhng, ‘TTowuy) veoelnvix) iotogroyoadia’, Abfvar, 1990, p. 91.

" Ver aqui la composicion de los conjuntos de fragmentos .

192



La romanidad oriental moderna

del Imperio Otomano. En definitiva, todo el final de la obra gira en torno a un solo tema:
los fanariotas aliados a los hombres de Estado musulmanes no vacilan en perjudicar los
intereses de su propia Nacion y, particularmente los intereses de la Gran Iglesia, para
incrementar su influencia, aprovechando la situacion bélica. El severo avtomng, que es
el autor, lo observa todo.

Asistimos a un perpetuo vaivén entre dignatarios riim y dignatarios musulmanes
que define todo el final de esta obra cuyo escenario es Estambul, al mismo tiempo cerca
y lejos de la guerra. Todos los dignatarios son de primer plano: para los riim, se trata de
puestos clave que ocupan los fanariotas ya mencionados, a los que se suman los miem-
bros del Sinodo y el patriarca. Para los musulmanes, se trata del reemplazante del Gran
visir, estando este en el frente, interviniendo a través de cartas o emisarios del Kaptan-i
deryd (Ministro de la Marina), del Re is il kiittap (Secretario de Estado o Canciller del
Imperio), del Bas defterdar (Ministro de finanzas), del Bostanci basi (Jefe de la policia),
del Hazinedar basi (Jefe del Tesoro Nacional), del Tersdne emini (Jefe del arsenal), del
Darpane emini (Jefe del Palacio de la moneda) y del Kahya bey (suerte de Ministro del
interior, teniente de los jenizaros); y ademas, intervienen los dos Pddigah de la época:
Sultan ‘Abd il Hamit I al final de su reinado, y Sultan Selim III, entronizado el 27 de
marzo de 1789.

Todo el final de la obra denuncia continuamente un tindem politico, una verdadera
diarquia nociva para los intereses de la Gran Iglesia y de los riim, compuesta del Gran visir,
Koca Yusuf Pasa, y del miembro mas insigne del clan riim de los Mavrogénis, el voivoda
de Valaquia Nikdlaos Mavrogénis. Segtn el autor, este voivoda controla al patriarca y al
Sinodo, y a otros dignatarios musulmanes, como el Bas defterddar (Ministro de finanzas)
por ejemplo, blandiendo la amenaza de destitucion pronunciada por el Gran visir bajo sus
propias ordenes.

IV- La destitucion del patriarca ecuménico de Constantinopla Procopio
Pelekasis®

El exilio del Patriarca, personalidad que concentra oficialmente la mayor parte
de la legitimidad bizantina, ocupa en la obra un lugar particular, pues constituye el punto
culminante. El final de la obra es un fin pensado, no estd hecho a la ligera; la salida de

% De este primer conjunto de doce fragmentos de la obra: tres fragmentos se concentran en el orden de venta
de plata al Palacio de la moneda (pp. 702-704, 706-707, 711-712); cuatro fragmentos se concentran en la mo-
bilizacion de los marineros riim (pp. 683, 686, 707-709, 712), y cinco fragmentos narran los sucesos puntuales
determinantes para la destitucion del patriarca (pp. 681-682, 693, 698-703, 712-713).

193



Xavier Agati

Procopio significa probablemente mucho mas de lo parece para el autor: la despedida de
sus propias funciones eclesiasticas y civiles, de toda su inmensa actividad litreraria y de
su propia vida, pues sabemos que murié poco después. De hecho, se tiene la impresion de
una suerte de pareja formada por el patriarca de Constantinopla, que cimienta su fidelidad
para con la Iglesia, y de un hastio final, de las desgracias de la Iglesia y de las de la vida.

El autor presenta la destitucion del patriarca de Constantinopla como una conse-
cuencia ineluctable, resultado complejo de varios factores conjugados. Con esta destitucion
caemos en cuenta del poder y la posicion del patriarca en ese momento.

Segtin el autor, el mayor perjuicio del patriarca, que frecuenta a diario, es el estar
sometido a la voluntad del joven Intérprete del mar, que luego se hace Logoteta de la Gran
Iglesia, Stéfanos Mavrogénis, y, en este sentido, no oponerse a su tio tirano: Nikolaos
Mavrogénis, culpable de todos los perjuicios.

Que el patriarca no se oponga a ambos Mavrogénis tiene consecuencias de mucho
peso: éstos se empeian en acomodar a los pretendientes de su eleccion en las sedes de las
metropolis, y asi enriquecerse percibiendo liberalidades de uso, y Nikélaos Mavrogénis
se libra a exacciones en su propio territorio para poder pagar al Gran visir y asi recomen-
darse ante ¢él.

Sin embargo, a pesar de esta critica, se percibe la simpatia del autor para con el
patriarca.

Un comité compuesto por eclesiasticos y civiles 7im piden la destitucion a través
de un documento llamado ‘arz-u hal (peticion oficial), entregado por una serie de inter-
mediarios al Pddisah Sultan Selim I11. Este acepta la destitucion y se la hace efectiva el
30 de abril de 1789, con el exilio del patriarca a Lesbos.

Las explicaciones relacionadas a los acontecimientos que da el autor sobre esta
desgracia son las siguientes: el patriarca habia sido victima de dos sucesos relacionados con
la coyuntura de guerra, y de una serie de sucesos mas puntuales, pero también determinantes.
Sin embargo, la razon de fondo es la posicion incomoda del patriarca, entre los riim, los
dos dignatarios rim tan influyentes, y los miembros musulmanes del gobierno otomano.

1) La mobilizacion mal administrada de los marineros riim
El Kaptan-1 derya (Ministro de la marina) ordena en 1788 y 1789, en varios terri-

torios del Imperio, la movilizacion de marineros rim para la batalla naval en el mar Negro:
todas las aldeas que sirven al Imperio deben pagar cierta suma de dinero para el sustento de

194



La romanidad oriental moderna

estos marineros (lo que significa pagar una parte de su propio servicio de armas). El autor
lo considera ilegal, pues constituye un impuesto suplementario que el Coran no prevee.

Como jefe civil de los rim, el patriarca se encarga de reunir a los hombres en el
tiempo concedido, pero no lo logra debido a las dificultades economicas de las aldeas. Esta
derrota acarrea la destitucion del Kaptan-i deryd, y el descrédito del patriarca ante los suyos.

2) Medida discriminatoria de orden de venta de plata al Palacio de 1a moneda

Entre 1788 y 1789, el Patriarca recibe la orden de reunir en su nacion y enviar al
Palacio de la moneda cierta cantidad de plata, y hasta de oro, destinada a acufiar una nueva
moneda para hacer frente a la crisis monetaria que atravesaba el Imperio. El autor, por su
parte, considera que esta cantidad estd sobre-evaluada en relacion con las posibilidades
reales de la nacion riim, si se la compara con las cantidades que se piden al Haham basi
(patriarca de los judios) y al patriarca armenio.

El Palacio de la moneda compra este metal sin que se trate de un impuesto su-
plementario; pero como la plata no se paga sino una vez acufiada la moneda, la medida
parece ser un impuesto extraordinario.

Para cumplir con el volumen de metal requerido, el Patriarca se ve obligado, en varias
ocasiones, a ejercer presion sobre los 7iim, sobre todo sobre las corporaciones que se quejan
abiertamente de él. Por otra parte, el Re Is iil kiittap (Secretario de Estado o Canciller del
Imperio) amenaza al patriarca de muerte si no llegara a reunir la cantidad de metal requerida.

3) Sucesos puntuales determinantes

El Patriarca se convierte en el blanco de varias acusaciones redactadas oficialmente
por ciertos rim que alegan avaricia personal estafa, o traicion al servicio de los rusos. Una
vez confundidos, dos de los autores de estas acusaciones, miembros del bajo clero, recelan
el derecho de castigo del que goza el patriarca y que por lo tanto se encontraba aun en
vigor:% uno es exiliado al monte Atos y el otro se convierte al Islam para escapar al latigo
y a la tortura que le impondria el patriarca.

El hecho de mayor incidencia es la sucesion al trono del patriarca de Alejandria
del 12 de septiembre de 1789. El patriarca logra que el Sinodo elija a su propio cliente
pero, el mismo dia, el Darpdne emini (Jefe del Palacio de la moneda) obtiene la nomina-
cion efectiva al trono del patriarca de Alejandria de otro jerarca, cliente suyo. El patriarca

% T. H. Papadopoullos, 1952, p. 34.

195



Xavier Agati

de Alejandria permanece en su lugar pero el Reis il kiittap por el que pasa el asunto, se
exaspera con el patriarca Procopio porque hubiera recibido dinero si el cliente del Darpane
Emini hubiera accedido al puesto

Luego, debido a las quejas de un fanariota a quien su deudor eclesiastico no ha-
bia pagado, el Re Is iil kiittab amenaza con la pena capital al patriarca (a quien se habia
amenazado ya por el asunto de la plata).

De esta manera, el dicho grupo se reune, da un ‘arz-u hal al Padigah Sultan Selim 111
através de un intermediario donde piden la eleccion de otro patriarca, y Procopio es destituido.

4) Analisis

(En qué medida el proceso de destitucion contraviene al uso establecido segtin el
cual solo el Sinodo tenia el derecho de acusar al patriarca ante el pddisah, que estaba limi-
tado a su vez por el Divan? Se desconoce la composicion exacta del comité responsable de
la destitucion: ¢se trata de representantes eclesiasticos del Sinodo y de dpdrniahor laicos
exteriores al Sinodo, de miembros de un xowvov o del Kowdv tiic Meyding Exxhnoiog
reconocido por el gobierno otomano? Como fuera, no es el Sinodo como tal quien actua,
tampoco se hace referencia a una reunion del Divan: la destitucion parece no ser conforme
al proceso establecido después de la Conquista.

En cuanto a las demas acusaciones contra el patriarca, tres de las cuatro (de las
que dos provienen del bajo clero) llegan casi directamente a manos del Pddisah. Este da
la impresion de que el menor rim puede acusar al patriarca ante el Pddigdh, 1o que limita
aun mas la inmutabilidad en cuestion del patriarca.

Finalmente, los fragmentos son explicitos sobre la sumision de las nominaciones
eclesiasticas a la voluntad de los fanariotas influyentes pero también a la de los dignatarios
musulmanes, un hecho poco estudiado en detalle.

V- La acusacion por alta traicion del voivoda de Moldavia Aléxandros
Ipsilantis™

El final de la obra de Ipsilantis narra continuamente la desgracia del voivoda de
Moldavia Aléxandros Ipsilantis, familiar del autor. Esta desgracia se pronuncia con la alta
traicion de la que saca provecho el Estado habsburgo, enemigo publico, ante la acusacion

" Este segunto conjunto contiene cinco fragmentos de la obra: pp. 687-691, 692, 694, 696-697, 698-698.

196



La romanidad oriental moderna

del voivoda de Valaquia, Nik6laos Mavrogénis, el 7 de mayo de 1788. Justificada o no,
este tipo de acusacion inquiere la orientacion politica de la identidad de las élites rim
del Imperio Otomano: fieles al Imperio o, al contrario, dispuestos a desprenderse de él,
utilizando las veleidades expansionistas (con coloracion panortodoxa) de Rusia, apoyados
por su aliado, el Imperio habsburgo.

La armada de los habsburgos captura al voivoda mientras asumia la direccion de
las tropas otomanas en Moldavia, cuando los austriacos invaden la capital Yasi en abril de
1788, y lo encarcelan en Brno.

Athanasios Ipsilantis declara que Nikolaos Mavrogénis hace una acusacion falsa
y se opone a ciertas fuentes que sugieren que Ipsilantis buscaba realmente una alianza con
el Estado habsburgo, y hasta un plan de secesion.

La difamacién por alta traicion no es ninguna novedad entre los dignatarios
fanariotas.”' Esta calumnia les permite presentarse como defensor del Imperio ante los
dirigentes musulmanes, vencer a un rival, favorizando el acceso a otro voivoda que per-
tenezca a su propio clan, o favorizar hasta su propio acceso y, finalmente, sacar beneficio
de que el tesorero del Estado recupere el dinero de la venta de todos los bienes del traidor
o el premio por su liberacion de la prision.

El autor da a entender que para llevar a cabo esta calumnia, el voivoda de Valaquia
y el Gran visir habian hecho un comun acuerdo de antemano.”

La acusacion no es tan solo contra el voivoda ausente de Estambul, sino ademas
contra miembros de su familia que residen en Estambul: contra su hijo Konstantinos Ip-
silantis y el esposo de su hija, Aléxandros Manos, que se destaca por su puesto-clave de
Gran logoteta de la Gran Iglesia, al que me he referido ya.

Esta vez, la ventaja de acusar de traicion a un Gran logoteta es permitir a otros
rium pretender al puesto, una vez que este queda vacante. En realidad, el autor no da la
responsabilidad de este calculo al voivoda de Valaquia, el mismisimo Mavrogénis, sino
al sobrino de este, Stéfanos Mavrogénis, entonces Intérprete del mar, y al patriarca. Es
muy probable que ambos dignatarios concertaran de antemano y que el patriarca acusara
Aléxandros Manos a propdsito, cuando este no habia sido nombrado en las acusaciones
del voivoda de Valaquia. El autor llega a mencionar una «entrevista misteriosa» en la que

7! Para las ventajas que sacan los fanariotas de la practica de la difamacion por alta traicion como por la técnica
de la carta codificada que advertia al futuro acusado, ver M.-P. Zallony, 1824, pp. 124-125.
2 A. Kouvnvog Yymhdveng, 1909, p. 687.

197



Xavier Agati

el patriarca habria revelado su intencion de acusar al Gran logoteta con quien habia tenido
antiguamente alguna diferencia personal.”

Ambos miembros del clan Ipsilantis, el hijo del voivoda y el Gran logoteta, son
juzgados complices y encarcelados en la prision llamada Horno del Bostanct bagt, prision
destinada a los hombres de Estado y a los favoritos en desgracia.

Este encarcelamiento trae consigo dos consecuencias esenciales.
1) La injerencia renovada de los hombres de Estado musulmanes

El tema de la ingerencia de los hombres de Estado musulmanes en la nominacion
de los dignatarios eclesidsticos esta bastante representada en la obra de Ipsilantis y cons-
tituye, en él como en otros autores, una suerte de fopos.

La particularidad de la situacion es que se trata del poder de un puesto ocupado
por un viviente, y que las leyes de la Iglesia lo prohiben explicitamente, a menos que el
que lo ocupaba anteriormente desistiera o fuera culpable de herejia. De hecho, la acusacion
de traicion politica no es un motivo de suspension de cargo, pero lo que es realmente sor-
prendente es que, entre los miembros del Sinodo, la renuncia de Aléxandros Manos haya
sido aceptada, aunque con disgusto’. Se desencadena una lucha entre varios dignatarios
rum que se libran a una serie de maniobras para obtener el cargo de Gran logoteta gracias
a la mediacion de un dignatario musulman.

Me es imposible aqui entrar en los detalles de estas maniobras, que dan lugar a
situaciones casi absurdas: nuevos candidatos rim no vacilaban en pagar una nueva suma
de dinero para ser nombrados a pesar de que el titulo de nominacion del firmdn hubiese
sido atribuido ya. Cuatro candidaturas llegan a superponerse, tres reciben el concierto del
pddisah Sultan ‘Abd il Hamit I (que se retracta un par de veces en su decision), y una el
concierto del Gran visir que usurpa las tres decisiones precedentes del pddisah.

El tercer candidato se lleva el puesto, Stéfanos Mavrogénis, el mas rico, apoyado
por los dignatarios musulmanes, por el Sinodo y por el patriarca: todos temen la destitucion
pronunciada por su tio.

3 A. Kouvnvog Yymhdveng, 1909, p. 687.

™ En el fragmento en cuestion (p. 689), la esposa del Gran logoteta encarcelado, la Domnita (hija del voivoda de
Moldavia, acusado de traicion) presenta al Sinodo una carta que equivale a una renunciacion de su esposo. Los
miembros del Sinodo no desean considerar dicha carta, lo que equivale a dar la razén al calumniador.

198



La romanidad oriental moderna

Lo realmente interesante es la naturaleza de los cruces entre los candidatos riim, el
Sinodo, y el patriarca, por un lado, y los diferentes dignatarios musulmanes, para favorecer
o impedir una nominacion, cruces con sus propias reglas merecen un estudio profundizado.

Puedo dar tan solo perspectivas de la complejidad de todos estos vaivenes; sin
embargo, estas maniobras muestran la realidad del poder de los dignatarios riim en ese
momento de la historia del Imperio Otomano.

Fuera del pago al pddisdh o al Gran visir del que se ha hablado, un candidato riim
(que busca su nominacion definitiva) debe hacer que el patriarca busque (sin previa orden
del gobierno otomano) los precedentes firmanes de nominacion de los antiguos poseedores
del titulo, para volver a escribirlos a su nombre.

El Sinodo, por su lado, puede hacer uso del derecho a respuesta o del de protesta
bizantino (&wdvinolg) para oponerse a la nominacion de un candidato juzgado indeseable,
pero no hace uso de este derecho para protestar contra la injerencia del poder otomano en las
nominaciones eclesiasticas: alega solo el pretexto que el candidato nombrado es demasiado
joven para el cargo, lo que quiere decir que no denuncia el principio de injerencia, y que
participa de forma activa en las maniobras. El Patriarca puede escribir un ‘arz (comunica-
cion) para apoyar a un candidato, su cliente, a pesar de las dos nominaciones ya efectuadas.

Los dignitarios musulmanes, por su parte, sin mencionar al pddisah y al Gran
visir, que parecen jugar voluntariamente con las diferenes candidaturas y aceptar la del
que ofrezca mas, pueden hacer uso de la presion. Por ejemplo, el padisdh o el Gran visir
pueden enviar al Re’is il kiittap y al Kahyd bey para desalentar a un candidato y pedirle
un pago de dinero suplementario. Un dignatario particular también puede apoyar una
candidatura mediante una carta al Gran visir.

2) La constitucion excepcional de una doble garantia que presiona al Sinodo

Para evitar la ejecucion de los dignatarios acusados de alta traicion, y la confis-
cacion de sus bienes, existe un proceso: liberar a estos dignatarios a cambio de una multa,
cuyo nombre otomano es «precio por no ser ejecutadoy (katla bedel).

En el caso de los dos miembros del clan Ipsilantis prisioneros en Estambul, el
Gran visir opta por esta solucion por temor, segun el autor, de la presion de los poderes
europeos aue se enterarian, a través de la venta publica de los bienes, que el voivoda de
Moldavia habia sido acusado injustamente; por otro lado, en este periodo de guerra ningin
comprador lo suficientemente afortunado se presentaria para adquirir los bienes y, ademas,
la avaricia personal del Gran visir le hace esperar obtener para si una parte del pago.

199



Xavier Agati

Para asegurarse de que el monto seria entregado, era necesaria la garantia de otra
persona. Esta podia ser de dos tipos: la garantia llamada de la persona del detenido, en el
vocabulario juridico otomano; es decir que debia asegurar que el detenido, una vez liberado,
no se fugara al extranjero sin pagar la multa. La otra garantia, la financiera, comprometia
al signatario a pagar la suma si el detenido liberado no la pagaba.

Aqui, la garantia se impone al Sinodo por primera vez desde la Conquista. En
consecuencia, los miembros del Sinodo la rechazan, considerando que constituiria un
precedente grave.”

Debido a los juegos de influencia entre los diferentes dignatarios se llega a una
situacion inédita: se constituyen dos garantias, una de la persona de los detenidos, y otra
financiera. Como la primera es indirecta, el Sinodo acepta presentarse como garante de
cuatro garantes laicos (entre los cuales se encuentra el autor) que eran, a su vez, garantes
de la persona de los detenidos.

3) Analisis

Con la lectura de estos fragmentos se constata, primeramente, que mas que pro-
cesos fijos y respetados, se trata de circunstancias, de pragmatismo y de interés, vectores
de los movimientos de nominacion en la Gran Iglesia.

Por otra parte, para el autor, se trata de mostrar que el voivoda acusado es, en
realidad, inocente, lo que es evidentemente prioritario para presentar a la familia Ipsilantis
desde un angulo positivo.

Mas alla de la denuncia de las practicas que debilitan el poder de la Iglesia, nos
encontramos en una logica que valora el entendimiento entre los dignatarios riim y los
musulmanes del Imperio Otomano, y que respeta el fundamento del poder de la Gran
Iglesia garantizado por el Imperio, a pesar de las dislocaciones que sufte.

Conclusion general de este estudio

Las convicciones del autor son claras: para ¢él, el patriarca de Constantinopla es fiel
al Imperio Otomano pero esta sumido a los fanariotas, y el voivoda Aléxandros Ipsilantis
es acusado injustamente de traicion por otro fanariota. Athanasios Ipsilantis defiende la
fidelidad al Imperio Otomano como una eleccion cristiana historica que remonta a 1453,

5 A. Kopuvnvog Yymhdveng, 1909, p. 694.

200



La romanidad oriental moderna

pero, al mismo tiempo, critica con severidad a los dignatarios sin escrupulos del Imperio,
sean éstos fanariotas o musulmanes.

Segin el autor, la Iglesia sigue siendo la garantia de toda la continuidad romana,
ya sea religiosa, politica o solamente cultural.

Los dos grupos de fragmentos estudiados otorgan precisiones importantes so-
bre lo que se conoce sobre la situacion de los rim a finales del siglo XVIII, y permite
afinar nuestro juicio sobre el tema de la continuidad bizantina asumida por los rim del
Imperio Otomano.

Cultural, lingiiistica y literariamente, la continuidad es indiscutible, como se ha
podido constatar. En el plano religioso y politico, la situacion es compleja.

En el plano religioso, el texto de Ipsilantis ilustra perfectamente la idea de una
decadencia de la posicion del Patriarca en relacion al modelo defendido por el propio Im-
perio Otomano: el pragmatismo del Imperio hizo variar los acuerdos iniciales, y los propios
cristianos, en el periodo de los fanariotas, tienen un papel esencial en esta decadencia. Sin
embargo, el texto confirma, implicita pero constantemente, este rasgo notable de bizanti-
nismo religioso que es el imperialismo religioso del Patriarcado de Constantinopla sobre
todos los pueblos cristianos calcedonios (particularmente los moldavos y los valacos), que
perduro porque servia a los intereses otomanos.

En el plano politico, no es facil hablar de continuidad bizantina. En la forma de
gobernar la Moldavia y la Valaquia de los fanariotas, los estudios que se han consultado han
identificado varios rasgos de bizantinismo, como se ha visto, por lo menos en lo relativo a
la cultura politica y a la legislacion, asi como en la tendencia autocratica de los voivodas... y
se ve, por lo menos en el texto que nos concierne, un autocratismo de Nikolaos Mavrogénis.
Este estado de hecho parece haber sido tolerado o alentado por el gobierno otomano en
la medida que favorecio la cohesion de los riim y, por lo tanto, los intereses del Imperio.

Ademas, el hecho de que el gobierno otomano acomodara a fanariotas en los
tronos moldavos y valacos demuestra la idea de un partenariado entre la élite fanariota y
la élite musulmana del Imperio.

Sin embargo, como quiera que sea, la tradicion politica bizantina, al menos en
lo que respecta su caracter imperialista y autocratico fracasé debido a la revolucion de
las ideas que abrazaba a toda Europa en la época. La revolucion intelectual de las Luces
y los movimientos nacionalistas del siglo XX, utilizados por los estados de Europa oc-
cidental, llegaron a producir la implosion del Imperio Otomano, en lo que 1lamamos el

201



Xavier Agati

Asunto de Oriente, y el fracaso de la idea de alglin renacimiento de Bizancio. Las Luces
y el romanticismo politico dieron nacimiento a modelos politicos alejados del de Bizan-
cio. Si se afiade a todo esto el expansionismo europeo, se puede coincidir con N. lorga,
segun quien, el Imperio Otomano y la tradicion bizantina vivieron y murieron siguiendo
el mismo movimiento.

El texto estudiado muestra que, en definitiva, la cultura eclesidstica y politica bi-
zantina transmitida por la Gran Iglesia, y adaptada al Imperio Otomano dan mas bien una
imagen de un sistema elaborado en el que las partes son integradas al conjunto, imagen
de una sinergia en evolucion en funcion de los intereses del momento, pero homogénea y
que posee sus propias reglas.

He aqui la contribucion de este texto a los estudios otomanos, a los estudios bi-
zantinos, a los estudios religiosos y a los estudios clasicos en su conjunto.

Pintura de Jean-Baptiste Vanmour, (1725 — ?). Cena en la sala llamada Kubbe alti («Debajo de la cupulay) del
Palacio Imperial de Estambul, en honor a un Embajador europeo, antes de su recepcion en la sala del trono.
El consejo supremo o Divan Augusto (Divan-1 Hiimdyiin) esté presente. En el centro de la pintura se ve al
embajador de espaldas, entre dos intérpretes, muy probablemente rim («romanos») fanariotas. Puede divisarse
al padigah (el sultan) escondido detras de la reja, observando la escena. Coleccion de la Fundacion Suna e
inan del Museo de Pera, Estambul.

202



La romanidad oriental moderna

Bibliografia

«  Apavrtog, K. ‘Ol mpovouaxol 60Lopol toth MovsovApaviopod Ve Tdv
Xowotav®dv’, in EAAgvid’, vol. 1X, pp. 103-166.

*  Cantemir, D. The History of the Growth and Decay of the Ottoman Empire, tra-
ducido del latin por L. Tendal, London, 1756.

»  Tevvadioc Mntoomolitng Hlovmodrews, TO d&lwpo tod Meydlov
Aoyobétov év t@® Oirovpevin® Iotouayeim ¢v OB0d0Eilq, XVII, 1942,
XVIII, 1943.

+  Tevvddiogc Mntoomoritng Hhovmdlews, TO ddpdiniov tod Meydhou
Pitogog £v Td Oirovpevin®d Iatoragyeip in OOB0d0E(w, 1944, pp. 1773-
1779.

*  D’Ohsson, Tableau général de I’Empire Ottoman (traduccion en francés), Paris,
1824, vol. V, pp. 120-139.

* Awadg, K.O., Totogia Neoedinvixajs Aoyoteyviag, ABfvau, 1919, vol. 1

*  Anuadg, K. Neoeddnvixds Avapwtiouds, Abivau, 1977.

+  "ExBeoig megientind) thg Eveotdong notaotdosms thic EAMvirds Exxinotog,
apud K. Oixovopog, ‘Ta cwlopevo Exxinolaotivd cuyyodupota’, vol. 11, p.
130, en A. Kvgraxdg, ¢ Exnhnolaotxr) iotogia’, ABfval, 1898, vol. IIL.

» Finlay, G. History of Greece, Oxford, 1877, vol. V, pp. 244-25.

*  Geschichte des Osmanischen Reiches nach den Quellen dargestellt, Gotha, 1909-
1912, vol. 11.

» Jorga, N. Byzance apreés Byzance, Paris, 1992.

« Kopvnvog “Yynhaving, ‘A., “Exxlnoiaotx®dv te xai molMtindv Bihia
dmdexna’, ed. 'eguavog AvBovidng, Kwvotaviivoimoilg, 1870, aumentado
por A. Papaddopoulos-Keramévs 1909, Td petd Ty GAwoty.

o Aoumdg, 2., ITalaoréya xai [lelomovvnowaxd, ABivar, 1912, vol. 11

*  Aolrag, «BuvCavtivn iotoglor, in Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae,
Bonn, 1834, cap. XXXI.

»  Legrand, E., Bibliotheque grecque vulgaire, Paris, 1880; Bibliographie hellénique
ou description raisonnée des ouvrages publiés par les Grecs, XVIilleme siecle, 2
vol., ed. L. Petit, H. Pernot, Paris, 1894-1903.

*  Maxgaiog, 2., Yaouvijuara Exxinowaotijs Totooiag (1750-1800), editado
por K. Z40ag, Mesoowmvixt Biphodixn, vol. 111, "Evetia, 1872.

*  MouvCdung, ., «<H depettivnon twv Wdedv ot0 dirato twv Pavoolwtov
Nyepoévov ot Mordafio xar otn Bhayio to 180-190 awdvox in ‘Etougic
Neoghnvirmdv Zrovdmv’, I’ ouvédoro, 2006.

*  Migne, Patrologia Graeca, vol. 157, Paris, 1866.

203



Xavier Agati

204

Papadopoullos, T. H., Studies and Documents relating to the History of the Greek
Church and People under Turkish Domination, Biblioteca Graeca - Aevi Poste-
riores — I, Brussells, 1952.

Mamagenydmoviog, K. - T1. Kagohidng, ¢ Totogia tod "EAnvizod €6voug’,
ed. 'ElevOepovddung, AOfval, 1925.

[Matowvéng, X. I, [Tomuun veoeAAnvix) iotogloyoadia, Becoaroviri, 1990.
Petit, L., X. Siderides, M. Jugie, Oeuvres completes de Scholarios, 8 volumes,
Paris, 1928-1936, vols. 111, 1V, VI.

Pseudo-Kodinds, Kmdwvog Kovgomardtng, Ilegl TtV dpdiniahiov tod
nolatiov Kovotavitvovndheme nal tdv dddpridrov ths Meyding
"ExxAnoiag, in Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, Bonn, 1839.
Renauld, E. (ed.), Psellos, Chronographie, Paris, 1926-1928.

Richard, M., Répertoire des Bibliotheques et des Manuscrits grecs, Publications
de I’Institut de Recherche et d’Histoire des Textes, no 1, Paris, 1948.
Rizos-Ragkabes, E., Le Livre d’or de la noblesse phanariote en Gréce, Roumanie,
Russie, Turquie, par un Phanariote, Athénes, 1892.

Zd0ag, K. N., ‘Neoehnvixy ¢prhoroyia, Bioyoadiol tdv év toig yoduupaot
drohaupavtav EAMvov’, XVIIL ai., AOfvor, 1868.

Signes Cordofier, J., Miguel Pselo, Emperadores de Bizancio, Madrid, Gredos, 2006.
Sxometéag, X., ‘Ol "Yymiavtar, 1 toamelovvtiaxrt) rataymyf tovg’,
Agyoiov IToévrtov, vol. 20, Abfjval, 1955.

Veinstein, G., «Les provinces balkaniques (1606-1774)» in Histoire de |’ Empire
Ottoman, sous la direction de R. Mantran, Paris, 1989, pp. 287-340.

Von Hammer, J., Histoire de |’Empire Ottoman, Paris, 1835-1843, libro XVI.
XotoavOog ITatoudeyms Tegooohhpmy, SuvToyudTIOV TTEQLTMV OPPLAIAmY,
xAnowdrwv, xai dayoviinv tiig Tod Xewotod Ayiog Exxinoiag, 1* ed.:
Targoviste, 1715; 2* ed.: Bevetia, 1778.

Zallony, M.-P., Essai sur les Phanariotes, Marseille, 1824.

Zémog, 1., Baotlixd 1-5, AOTfvau, 1910-1912, a partir de la edicion de Heimbach
y de los complementos de Z. von Lingethal, E. Ferrini y J. Mercati.

Zepos, P., «La politique sociale des princes phanariotes» in Balkan Studies, 11,
1970, pp. 81-90.

Z¢mog, I1., «Zvvtaypdtiov Nopndv “AkeEdvdgov Yynhdavtn Boefoda
Nyepovog maong OvyyooPrayiog 1780» in [oayuateior "Axadnuiag
AOnpvav, Abfvau, 1936, pp. 20-24.



Filologia clasica

Intertextualidad e interculturalidad: la presencia
de Roma en Grecia, una perspectiva diferente
Alvaro Sanchez-Ostiz

Filosofia

El octdgono medieval de oposicién y equivalencia: tres aplicaciones
Juan Manuel Campos Benitez

Tradicion clasica

Presencia de Séfocles en el teatro argentino: Acerca de Antigona

Vélez y Antigonas: Linaje de Hembras
Maria Claudia Ale

La pasién y el dolor como vias hacia el bien supremo en la tragedia

Scopas de Franz Tamayeo
Alberto Bailey Gufiérrez

De traviesos y eruditos egiptomanos churqua'rios
Andrés Eichmann Cehrli

Presencia de la cultura clésica en las bibliotecas rioplatenses (siglos XVIEXVIII)
Alfrede Eduardo Fraschini

Reminiscencias cldsicas en la Historia del Perd de Agustin de Zérate (1555/1577)
Teadoro Hampe Martinez

Lo presencia de Platén en las Misiones guaranies

(Acerca de la obra de José Manuel Peramds)
Blanca A. Quifidnez

Varia

La romanidad oriental moderna: Un testimonio del papel religioso y politico
de la élite cristiana helenchablante de Constantinepla en el sigle xvill
Xavier Agati
Stabilire primo, deinde et ornare: los emperadores Flavios
entre los fuentes literarias y las epigraficas
Javier Andreu Pintado

Sociedad Boliviana
de Estudios Clisicos

U . T, ;
S . el plural
CULTURAL  susgnmsmmnsonmon  weemimrsre pl . -






