


Classica Boliviana
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número vi

Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos
SOBEC

Grupo de Investigación Siglo de Oro
Univesidad de Navarra



classica boliviana vi. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (sobec)

Comité de Redacción: Director y editor general: Andrés Eichmann Oehrli – Subdirector: Mario Frías Infante 
– Secretaria general: Tatiana Alvarado Teodorika – Coordinadora general: Estela Alarcón Mealla – Miembros: 
Manuel Molina Sánchez (Granada, España), Ricardo del Molino García (Externado, Colombia), Estela Alarcón 
Mealla (Nuestra Señora de La Paz, Bolivia), Alicia Schniebs (Universidad de Buenos Aires)

Comité de Evaluación (y sus universidades): Antonio Alvar Ezquerra (Alcalá de Henares, España) – Alejan-
dro Vigo (Navarra, España) – Alberto Bernabé (Complutense, España) – Isabel Rodà de Llanza (Autónoma de 
Barcelona, España) – Jesús Ángel Espinós (Complutense, España) – Mariano Nava Contreras (Nacional del Sur, 
Mérida, Venezuela) – Marcela Alejandra Suárez (Buenos Aires, Argentina) – Ana María González de Tobia (La 
Plata, Argentina) – Julieta Consigli (Córdoba, Argentina) – David Konstan (Brown, U.S.A.) – Margarita Vila da 
Vila (Mayor de San Andrés, Bolivia)

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli y Tatiana Alvarado Teodorika

Portada: aldaba de una de las puertas del número 221 de la Calle Arenales, Sucre (Bolivia). Foto: Edwin Claros. 
Edición fotográfica: Felipe Ruiz

«Se trata de un Gorgoneion, es decir, un amuleto con efecto apotropaico cuya finalidad era alejar a (y pro-
teger a su poseedor de) los malos espíritus. En el contexto donde se encuentra como llamador de una puerta 
hará referencia a un mecanismo de defensa para el hogar. Desde el punto de vista iconográfico, la pieza 
presenta en el centro la máscara de Medusa, la más célebre de las tres gorgonas. Lleva la cabeza cubierta con 
serpientes y dos alas, en alusión a las alas de oro que según las crónicas llevaba a sus espaldas. Además de 
este detalle, la talla presenta numerosas similitudes con la Medusa Rondanini, copia romana de un original 
griego, conservada actualmente en la Gliptoteca de Múnich. En cuanto a las tres mujeres de la parte infe-
rior, las dos laterales representarían a las otras dos hermanas de Medusa, Esteno y Euríale. De sus cabezas 
parten dos serpientes para unirse al tercer personaje mitológico colocado en el centro, que sería Lamia, hija 
de Poseidón y Libia, mitad cuerpo humano y mitad cola de serpiente/pez. Era un ser maligno y también 
vinculado a infundir temor, sobre todo entre las madres ya que devoraba a sus hijos. Según la leyenda, de 
su relación con Zeus nació la primera Sibila. Debajo de Lamia se sitúa un busto vestido a la manera clásica 
que encarnaría a su hija, figura con la que se cierra el programa temático. Esta albada es un objeto complejo 
y bastante enigmático y se podría afirmar que su sentido guarda bastante relación con el vínculo protector 
y la exaltación alegórica de la mujer profética».

Prof. Dr. Francisco Montes (Universidad de Granada)

© Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (sobec), 2014
© Plural editores, 2014

Primera edición: julio de 2014

issn: 2313-5115
d.l.: 4-1-1788-14

Producción:
Plural editores
Av. Ecuador 2337 esq. Calle Rosendo Gutiérrez
Teléfono: 2411018 / Casilla 5097 / La Paz - Bolivia
e-mail: plural@plural.bo / www.plural.bo

Impreso en Bolivia



Índice

Presentación................................................................................................................. 	 5

Filología clásica

Intertextualidad e interculturalidad: la presencia de Roma en Grecia,
una perspectiva diferente
Álvaro Sánchez-Ostiz................................................................................................... 	 11

Filosofía

El octágono medieval de oposición y equivalencia: tres aplicaciones
Juan Manuel Campos Benítez...................................................................................... 	 31

Tradición clásica

Presencia de Sófocles en el teatro argentino: Acerca de Antígona Vélez
y Antígonas: Linaje de Hembras
María Claudia Ale....................................................................................................... 	 51

La pasión y el dolor como vías hacia el bien supremo en la tragedia Scopas
de Franz Tamayo
Alberto Bailey Gutiérrez.............................................................................................. 	 71



4

Classica Boliviana VI

De traviesos y eruditos egiptómanos charqueños
Andrés Eichmann......................................................................................................... 	 85

Presencia de la cultura clásica en las bibliotecas rioplatenses
(siglos xvii-xviii)
Alfredo Eduardo Fraschini.......................................................................................... 	 113

Reminiscencias clásicas en la Historia del Perú de Agustín de Zárate (1555/1577)
Teodoro Hampe Martínez............................................................................................ 	 131

La presencia de Platón en las Misiones guaraníes
(Acerca de la obra de José Manuel Peramás)
Blanca A. Quiñónez..................................................................................................... 	 155

Varia

La romanidad oriental moderna: Un testimonio del papel religioso
y político de la élite cristiana helenohablante de Constantinopla
en el siglo xviii
Xavier Agati................................................................................................................. 	 171

Stabilire primo, deinde et ornare: los emperadores Flavios entre las fuentes
literarias y las epigráficas
Javier Andreu Pintado................................................................................................. 	 205



Classica Boliviana aparece por vez primera en forma de revista. El aspecto formal 
es lo de menos, y de hecho no se han cambiado significativamente sus características. In-
cluso se ha decidido mantener la numeración, porque (aunque este es, en efecto, el primer 
número en tanto revista) es la continuación de una línea y de un esfuerzo constantes desde 
su primer volumen, que aparece en 1999. Acaso lo más significativo de esta nueva etapa 
se halle en el propósito de publicar un volumen anual, a la vez que de asegurar la calidad 
de los contenidos gracias a las evaluaciones de pares de diversos países, especialistas de 
estudios clásicos.

Nuestra necesidad de ampliar los horizontes referenciales, frente al enclaustramiento 
que podría resultar de una práctica editorial que no buscase la innovación, encuentra en este 
volumen algunos platos fuertes. Uno de ellos es el artículo de Álvaro Sánchez–Ostiz con 
que abrimos esta entrega. No se limita a superar clichés nacidos hace un par de milenios, 
alentados hasta la saciedad por incansables repetidores; nos lleva más allá de ideas adquiridas 
que afirman y confirman el influjo de lo heleno en lo romano, pues demuestra la complejidad 
del paradigma intercultural vigente en la Antigüedad. Además, vale la pena destacar que en 
el artículo se verifica una continuidad con las observaciones que hace Rodolfo Pedro Buzón 
en una contribución que editamos en el primer número de Classica Boliviana.

En la sección filosófica, Juan Manuel Campos Benítez ofrece un aporte que, con 
seguridad, llamará la atención de los estudiosos. A través de su trabajo nos demuestra cómo 

Presentación



6

Classica Boliviana VI

la lógica en nuestros días no dista mucho del concepto de la lógica que Jean Buridan de-
sarrolla en el siglo xiv a través de un octágono de oposición. Según nos comenta el autor, 
habría deseado llamar a la primera de las aplicaciones del octágono lógico «octágono con 
cuantificación del caso oblicuo y caso recto», o bien «octágono con genitivo cuantificado», 
pero habría desentonado en un escrito de lógica. Las otras dos aplicaciones (el octágono 
modal y el octágono con predicado cuantificado) completan la exposición del especialista. 
No puede resultar más decisivo el contraste con algunas caricaturas tendenciosas que, en un 
plano superficial de divulgación, se pretenden hacer pasar en nuestro medio (el boliviano) 
por «la lógica occidental» para hacerla blanco de observaciones peyorativas.

Si resulta poco menos que inútil estudiar a Heidegger sin conocer a Aristóteles más 
que de mentas, lo mismo ocurre con el intento de interpretar piezas literarias de tiempos 
recientes sin el referente clásico al que remiten ya desde el título. A esto apunta el trabajo de 
María Claudia Ale, centrado en obras de Leopoldo Marechal y de Jorge Huertas que recrean 
la Antígona de Sófocles en diversos escenarios y momentos de la historia argentina. También 
a esto apunta el estudio de Alberto Bailey Gutiérrez, que dedica su trabajo a la inspiración 
que encuentra el poeta boliviano Franz Tamayo en la vida del escultor Scopas, en la tragedia 
que lleva su nombre, haciendo hincapié en la pasión y el dolor como vías de expiación.

Por otro lado, los hábitos intelectuales de los escritores y lectores de los siglos 
xvi-xviii son objeto de atención, desde distintos ángulos, en los cuatro artículos siguien-
tes: el de Andrés Eichmann Oehrli presenta una revisión de la emblemática en un corpus 
de escritos neolatinos charqueños del siglo xvii y señala el peligroso juego (para los 
interesados) de las «trampitas» de quienes alardean de una ciencia solo aparente frente a 
otros que, siendo rigurosos, llaman menos ostentosamente la atención. Alfredo Fraschini 
hace examen de las obras literarias, filosóficas y filológicas (entre otras) presentes en los 
catálogos de bibliotecas rioplatenses entre los siglos xvi y xviii que revelan la particular 
importancia que otorgaban instituciones y eruditos a las obras de autores griegos y latinos. 
Teodoro Hampe Martínez, por su parte, presenta una nueva aproximación a Agustín de 
Zárate, historiador del incario, autor de la Historia del descubrimiento y conquista del Perú 
que llega a tener (al igual que el Inca Garcilaso más tarde) un éxito mayor en el público 
europeo que otros colegas suyos contemporáneos. Hampe se ocupa del modelo clásico en 
el que Zárate se habría apoyado para desarrollar su lectura de la otredad; y tal percepción 
podría explicarse por el bagaje grecolatino que compartía con los europeos de entonces. 
Esto nos lleva a pensar en una necesaria relectura de esta y otras crónicas, para separar 
el follaje (formado por elementos clásicos y renacentistas) de la substancia. Por último, a 
partir de una célebre obra del jesuita expulso José Peramás, es lugar común reconocer el 
vínculo entre el proyecto jesuítico misional y las teorías políticas de Platón, particularmente 
las que se presentan en la República y las Leyes. Blanca Quiñónez hace un análisis que 
permite identificar el núcleo de tal vínculo, así como sus matices.



7

Presentación

En la sección de Varia encontramos dos tipos distintos de intereses. Por un lado, 
el trabajo de Xavier Agati sobre el papel religioso y político de la élite cristiana heleno-
hablante en Constantinopla en el siglo xviii, donde explica en qué medida la transmisión 
de la cultura religiosa y política estaba reservada a esta élite en el Imperio Otomano. Un 
trabajo que rompe también con los presupuestos y que abre nuevas vías de estudio y lec-
tura sobre la presencia de lo heleno en el mismísimo seno del imperio musulmán. Javier 
Andreu Pintado, por su parte, se concentra en la documentación epigráfica para trazar 
una historia de la ideología y de la política de obras públicas en el Occidente Latino en el 
periodo de los emperadores Flavios. A través de una serie de documentos, el autor destaca 
la importancia que los emperadores «concedieron al carácter tangible de muchas de sus 
acciones políticas».

Como se puede constatar, este nuevo número reúne trabajos de diversa índole que 
en su conjunto nos dan una muestra (bien pequeña, se entiende) de las temáticas humanas 
que pueden encararse desde los estudios clásicos. Estos estudios en muchos casos facili-
tan seguimientos transversales, a la vez que propician perspectivas amplias y complejas.

Deseamos expresar aquí nuestra gratitud a las personas e instituciones que han hecho posible 
esta publicación. Ante todo, a Norma Campos Vera (Fundación Visión Cultural), quien 
acompaña cada etapa de nuestras actividades con una generosidad llena de entusiasmo. A 
Jorge Paz Navajas, Rector de la Universidad Nuestra Señora de La Paz, cuyo apoyo se ha 
mantenido en todo el camino andado por la sobec. Al Grupo de Investigación Siglo de 
Oro (griso) de la Universidad de Navarra y a la Embajada de España, que han brindado 
el apoyo a muchas de nuestras actividades, particularmente al vi Encuentro de Estudios 
Clásicos, actividad en la que se gestaron muchos de los artículos del presente volumen. Por 
último, a los miembros del Comité Evaluador y del Comité de Redacción, quienes, con su 
tesón y experiencia garantizan la calidad científica de Classica Boliviana.

Andrés Eichmann Oehrli
Tatiana Alvarado Teodorika



VARIA



La romanidad oriental moderna:
Un testimonio del papel religioso y político de la élite

cristiana helenohablante de Constantinopla en el siglo xviii

Xavier Agati
ehess, Francia

xavier_agati@yahoo.fr

Resumen

Esta ponencia se basa en la edición de una parte de los Asuntos eclesiásticos y 
políticos del dignatario cristiano heleno-hablante otomano A. Komninós Ipsilántis, obra 
escrita en el siglo xviii en griego arcaizante y griego antiguo. 

Este estudio cuestiona tanto el papel efectivo de los dirigentes de la Iglesia or-
todoxa griega en la transmisión de la cultura religiosa y política del Imperio Bizantino 
a la posteridad oriental, como el de los dirigentes de los Estados fundadores de la futura 
Rumanía. Ambas posiciones estaban reservadas a la élite cristiana heleno-hablante del 
Imperio Otomano.

Examino fragmentos escogidos de la obra sobre la cuestión del papel religioso 
y político de dichos hombres de Estado; los fragmentos se refieren a dos dignatarios que 
representan, de forma particular, la legitimidad bizantina, cuyo poder había permanecido 
después de la conquista de 1453: el Patriarca de Constantinopla Procopio Pelekásis, el 
mayor dignatario de la jerarquía religiosa, y el soberano vasallo de Moldavia Aléxandros 
Ipsilántis, el mayor dignatario de la jerarquía laica. 



172

Xavier Agati

Este trabajo busca situar la cultura romana oriental en las dimensiones de su contexto 
intrínseco, tal y como era considerada por sus actantes, y no tan solo por tradiciones exteriores.

Palabras clave

Patriarca de Constantinopla – rûm – fanariota – Athanásios Ipsilántis – Aléxandros 
Ipsilántis

Abstract

This paper is based on a part of the ‘Ecclesiastical and Political Affairs,’ written by 
the Christian Greek-speaking Ottoman dignitary A. Komninós Ipsilántis in the eighteenth 
century in archaizing and ancient Greek.

 
This study investigates the role of the leaders of the Greek Orthodox Church in 

the transmission of the religious and political culture of the Byzantine Empire to eastern 
Europe, as well as the role of the founders of those states that would constitute the future 
united Romania.  In both these functions, the Christian Greek-speaking elite of the Ottoman 
Empire had a central part.

 
I examine selected fragments of the above-mentioned work in connection with 

the religious and political role of these statesmen: fragments that refer, particular, to two 
dignitaries who represent Byzantine legitimacy, and whose power continued after the 1453 
conquest: Procopio Pelekásis, Patriarch of Constantinople, the highest dignitary of the 
religious hierarchy, and the prince (Domn, Voievod, Hospodar) of Moldavia Aléxandros 
Ipsilántis, the highest dignitary of the secular hierarchy.

 
This paper seeks to place eastern Roman culture in its specific context, as viewed 

by its own principal actors, as opposed to relying exclusively on external traditions.

Keywords

Patriarch of Constantinople – rûm – phanariot – Athanásios Ipsilántis – Aléxandros 
Ipsilántis

Introducción

Este estudio se apoya en la traducción de una parte de la obra monumental titulada 
Asuntos eclesiásticos y políticos, del dignatario cristiano helenohablante otomano Athaná-
sios Komninós Ipsilántis, escrita en la segunda mitad del siglo xviii.



173

La romanidad oriental moderna

No considero aquí sino dos conjuntos de fragmentos de mi traducción de la obra 
y, apoyándome en ellos, pretendo una reflexión sobre la trascendencia de este testimonio 
en la confirmación de la idea que tenemos de una continuidad bizantina (y por lo tanto 
romana) asumida por la Iglesia de Constantinopla y por la élite cristiana helenohablante 
del Imperio Otomano.

Para poder explotar correctamente estos fragmentos, conviene hacer una breve 
aclaración de ciertos términos relativos al contexto específicamente bizantino-otomano 
de la obra. Una vez llevada a cabo la aclaración, presentaré la posición de la Iglesia 
de Constantinopla y de los súbditos helenohablantes del Imperio Otomano en el siglo 
xviii, así como elementos de la obra de Ipsilántis. Finalmente, me concentraré en los 
elementos que aportan los fragmentos escogidos sobre la importancia religiosa y política 
de hombres de Estado cristianos helenohablantes en el seno del gobierno otomano al 
final del siglo xviii.

i- Aclaración de ciertos términos utilizados en este trabajo

1) ‘Pωμαĩος, rûm, Nación rûm 

Para designar a todos los cristianos de confesión calcedonia ortodoxa del Imperio 
Otomano y, por lo tanto, de lengua jerárquica de referencia griega, el autor emplea tan solo 
el término ῥωμαĩος: romano.

Según sus parámetros, siguiendo toda la tradición bizantina, el Imperio romano 
persiste sin discontinuidad a través del Imperio bizantino, incluso hasta el final del Imperio 
Otomano. La lógica imperial predomina sobre el origen étnico y sobre la religión de los 
soberanos.

Esta palabra corresponde concretamente a la palabra turca otomana rûm (مور) 
que empleo para la traducción. Hoy por hoy los turcos establecen aun la diferencia entre 
rûm y griego de Grecia. Sin embargo, los cristianos calcedonios ortodoxos del Imperio 
Otomano tenían como lengua materna y como lengua litúrgica otras lenguas fuera del 
griego: el rumano, el serbio, el búlgaro, el turco, el árabe, el georgiano, el albanés, etc... No 
obstante lo que sí puede asegurarse es que la palabra rumca (lengua rûm) llegó a designar 
únicamente el idioma griego.

Las palabras ῥωμαĩος, en griego, como rûm, en turco otomano, son palabras que 
solo pueden aprehenderse en un contexto imperial: son palabras que se oponen a «griego» 
y a «heleno», que están demasiado ligadas a la problemática de la independencia de Grecia.



174

Xavier Agati

Las palabras Nación rûm   traducen en griego τὸ γένος τῶν ῥωμαίων, la 
Nación romana, que corresponde al otomano Millet-i rûm. Este término designa la 
comunidad rûm definida por su confesión en el sistema administrativo otomano. De 
hecho, los súbditos del Imperio Otomano estaban agrupados y administrados según su 
obediencia religiosa.

En el siglo xviii los cristianos no calcedonios, es decir, las diferentes iglesias 
monofisitas (armenia, copta, etiópica, siria occidental) y la Iglesia nestoriana siria oriental 
dependen, por su parte, del patriarca armenio.

En consecuencia, es interesante ver que en el Imperio Otomano la lengua griega 
es una lengua imperial superviviente hasta el final, también entre los Rûm, y hasta entre 
los no helenohablantes.

La palabra ῥωμαῖος puede también designar en nuestro texto a todos los súbditos 
–incluidos musulmanes y judíos– del Imperio Otomano. Esta denominación es típicamente 
bizantina, en tanto considera la perennidad romana como más importante que las fracturas 
de la historia. Por otro lado, esta palabra hace referencia a otra tradición, la tradición persa 
(especialmente selyúcida): el Imperio Otomano, persohablante y turcohablante, se consi-
dera a sí mismo no solo como heredero del Imperio Bizantino sino también del Sultanato 
Selyúcida turco-persa de Anatolia, llamado de Rûm, es decir de los Romanos, del que era 
originalmente vasallo. 

2) Voivoda

Los voivodas de Valaquia y de Moldavia se designan con diferentes vocablos 
en el texto: griegos, rumanos o turco otomanos. De hecho, su dignidad es políticamente 
perceptible en las tres culturas.

Moldavia y Valaquia son dos estados cristianos ortodoxos de lengua rumana que 
se definen como soberanías completas, que se crean en el siglo xiv pero entran en la órbita 
otomana a partir de finales de este siglo. 

En la época en la que se escribe el texto, Moldavia y Valaquia se desprenden de la 
administración directa otomana (desde el tratado de Küçük Kaynarca de 1774, que cierra 
la llamada primera guerra «ruso-turca»), pero se encuentran bajo régimen particular: de 
1715 a 1821-22, sus soberanos son nombrados directamente por el gobierno otomano, y 
este los escoge entre los súbditos rûm helenohablantes por tres años, hecho que limita la 
autonomía de su poder.



175

La romanidad oriental moderna

Estos voivodas pertenecen a un grupo social helenohablante específico que se 
constituye en la segunda mitad del siglo xvii, y más tarde se llamarán fanariotas, a partir 
del nombre del barrio del Fener (en griego Φανάρι(ον), donde se concentra la mayoría. 
Este grupo social tiene características propias, que paso a definir.

El gobierno otomano juzga oportuno poner a estos fanariotas a la cabeza de esos 
estados, donde ellos y su corte (donde el elemento fanariota predomina sobre el elemento 
puramente moldo-valaco) hacen contrapeso, desempeñando su papel cristiano, al expan-
sionismo ruso vecino, expansionismo apoyado por el Estado habsburgo (a la batuta del 
Emperador del Santo Imperio, rey de Bohemia y de Hungría-Croacia).

3) La Gran Iglesia

Por razones de comodidad, he decidido utilizar el término Gran Iglesia para 
definir la Iglesia calcedonia ortodoxa a menudo llamada griega o bizantina (también 
de Constantinopla). Lo hago siguiendo el ejemplo del autor, y siguiendo toda la tradi-
ción bizantina. Inicialmente, este término designa, de forma abstracta, a la Iglesia tal 
y como se define en el Concilio de Calcedonia de 451, y se opone a las demás Iglesias 
orientales que no aceptaron las posiciones de dicho Concilio. Más tarde, llega a refe-
rirse únicamente a la iglesia ortodoxa griega o bizantina, en tiempo de la separación 
con la Iglesia romana.

En la época del texto estudiado la Gran Iglesia reúne tan solo a los helenohablan-
tes del Imperio Otomano, a los búlgaros, los serbios y montenegrinos, a una parte de los 
albaneses, a los rusos, los moldavos, los valacos y los georgianos.

4) Estambul y Pâdişâh

En el texto, Constantinopla es llamada, de acuerdo con toda la tradición bi-
zantina, la Ciudad (ἡ Πόλις) o la Ciudad de Constantino (ἡ Κωνσταντινούπολις). 
Estambul no es sino la formulación turca otomana del griego στὴν Πόλι(ν): en la 
Ciudad, a la Ciudad. 

Por otra parte, en lugar del término Sultán, me inclino por una elección oto-
manista y opto por el término Pâdişâh, pues Sultân se empleaba sobre todo en lengua 
otomana para indicar la pertenencia a la sangre imperial (y por esta razón, lo empleaba la 
titulatura de los miembros de la familia imperial). El autor emplea a menudo σουλτᾶνος, 
σουλτάν, el griego micénico ἄναξ, y sobre todo βασιλεύς, emperador, palabra que 
designa a los emperadores de Roma, de Bizancio y a los emperadores de Persia en toda 
la tradición griega.



176

Xavier Agati

ii-	 Posición y papel de la Gran Iglesia en el Imperio Otomano
	 en el siglo xviii

1) Prerrogativas de la Gran Iglesia en el Imperio Otomano1

a- El patriarca de Constantinopla, jefe otomano de la Nación rûm

En este apartado no estudiaré todas las fuentes que esclarecen la génesis del poder 
en el seno del poder otomano del Patriarca, jefe de la Gran Iglesia, desde las entrevistas 
fundadoras del Pâdişâh conquistador de la ciudad, Sultân Mehmet ii, con el primer patriarca 
del período otomano, Genadio, después de la Conquista. 

A pesar de su interés, tampoco estudiaré las razones de la posición anti-unionista 
del primer patriarca otomano, es decir, el repudio de la posibilidad de una cruzada contra 
los otomanos2 gracias a la unión de la Gran Iglesia con la Iglesia romana. Tampoco voy 
a detenerme en las negociaciones que tuvieron lugar la víspera de la Conquista entre los 
soberanos otomanos y ciertos miembros de la Gran Iglesia, aunque es cierto que estas 
fueron parte del cimiento de las prerrogativas futuras de esta Iglesia.3

Sin embargo, vale decir, aquí, hasta qué punto el papel del patriarca del siglo xviii 
en el Imperio Otomano difiere del que desempeñaba este durante el Imperio bizantino. 

Aun antes de las conquistas árabes de las provincias que dependían de los patriar-
cas de Alejandría, de Antioquía y de Jerusalén, la posición del patriarca de Constantinopla 
era ya preponderante, desde un punto de vista honorífico, sobre los otros tres patriarcas 
orientales después del Concilio de Constantinopla de 381 (canon 3) y sobre todo del concilio 
de Calcedonia de 451 (canon 28), donde había recibido el título de Patriarca ecuménico, 
como jefe de la Iglesia calcedonia ortodoxa griega recientemente definida.

1 Cfr. T. H. Papadopoullos, 1952. Este estudio se basa en un buen número de historiadores helenohablantes de todo el 
período otomano (entre ellos A. Komninós Ipsilántis), en varios documentos de los archivos otomanos de los Pâdişah: 
fermân (firmán), berât, Hatt-ı Şerîf o Hümâyûn. Cfr. capítulo 3 de K. Παπαρρηγόπουλος - Π. Καρολίδης, 1925.
2 En cuanto a la hostilidad de Genadio para con la unión de la Iglesia de Constantinopla, cfr. L. Petit, X. Side-
rides, M. Jugie, 1928-1936, vol. vi, p. 178; vol. iii, pp. 152-165; vol. iv, p. 464. En su Confessio fide explica 
las razones religiosas y dogmáticas de su posición, cfr. vol. iii, pp. 434-452 y 453-458, sobre todo el artículo 4. 
También, Σ. Λαμπρός, 1912, vol. ii, pp. 89-105 y pp. 120-121.
3 Sobre el temor que sintiera Sultân Mehmet ii por una cruzada sublevada por el Papa, cfr. Δούκας, ‘Βυζαντινὴ 
ἱστορία’, in Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, Bonn, 1834, cap. xxxi p. 215 (otra ed. in Patrologia 
Graeca, tomo 157). Sobre las negociaciones entre otomanos y miembros de la Gran Iglesia en la vigilia de la 
conquista, cfr. ̓ Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909; Τὰ μετὰ τὴν ἅλωσιν, pp. 50-52, y D. Cantemir, 1756, p. 104. 



177

La romanidad oriental moderna

Su posición se refuerza, bajo el Imperio Otomano, ante los patriarcas orientales y 
todos los súbditos rûm del Imperio Otomano. Dado que, como se ha dicho ya, el estatuto 
civil de cada súbdito del Imperio Otomano estaba determinado por su confesión religiosa, 
el patriarca de Constantinopla, simple referente religioso supremo en el Imperio bizantino 
(a pesar de estar asociado al poder), se convierte también en responsable temporal de to-
dos los rûm, y, en consecuencia, recibe una competencia en jurisdicción civil sobre ellos.

En el sistema de dignatarios otomanos, lleva el título de Millet başı, es decir, jefe 
de nación. Así, se encuentra posicionado en relación de colegiatura con el Millet başı de 
los cristianos no calcedonios, o sea, el patriarca armenio, el Millet başı de los judíos (el 
Haham başı), y hasta el Millet başı de todos los musulmanes, es decir, el Şeyh ül islâm o 
Gran müfti de Estambul. 

Sin embargo, en los hechos, el poder del patriarca de Constantinopla no guarda su 
sentido pleno sino hasta la emergencia del grupo social de los fanariotas, durante el siglo 
xvii. De hecho, a partir de este período, toda la Gran Iglesia atraviesa una crisis y pierde 
la mayor parte de sus poderes efectivos, eclesiásticos y civiles, pero no debido directa-
mente al gobierno otomano en sí, sino a la emergencia del grupo social de los fanariotas 
integrados en el gobierno.

b- Los cimientos del poder del patriarca en el período otomano

Existía probablemente un berât (diploma otomano de investidura) o un diploma 
equivalente al χρυσόβουλλον bizantino que entregó Sultân Mehmet ii a Genadio, (docu-
mento cuyo paradero se desconoce, pero cuya existencia parece probable), que estipula las 
prerrogativas y sobre todo la autonomía y la inmutabilidad del patriarca de Constantinopla.

El estudio de las fuentes contemporáneas ha mostrado que a Mehmet ii y sus 
sucesores les convenía otorgar estas ventajas por la organización y la reconciliación, por 
mantener la paz y la cohesión del Imperio.4 En esto, el pragmatismo prevaleció ante las 
consideraciones relativas a la ley musulmana.5

La consecuencia inmediata de este nuevo poder adquirido por el patriarca de Cons-
tantinopla es que los otros tres patriarcas ortodoxos orientales (de Alejandría, Antioquía 
y Jerusalén) pasan a someterse a él en la práctica: él nombra los candidatos al trono y al 
poder administrativo que los precede.

4 Según N. Iorga, otorgar una autonomía importante a la Iglesia de Constantinopla hubiese permitido al gobierno 
otomano utilizar las estructuras administrativas ya establecidas, y que se basaban en provincias eclesiásticas. 
Cfr. Geschichte des Osmanischen Reiches nach den Quellen dargestellt, Gotha, 1909-1912, vol. ii, libro I, cap. i.
5 Κ. Ἄμαντος, pp. 103-166.



178

Xavier Agati

No presentaré aquí el estudio detallado de las prerrogativas, de los deberes y del 
poder del patriarca durante los aproximadamente dos siglos de autonomía real, como se 
describe en los berât de investidura de los patriarcas.6 Tampoco expondré los detalles de 
las prerrogativas del Sínodo, órgano que cobra su importancia administrativa en el período 
otomano.7 No obstante, es necesario subrayar dos importantes limitaciones, posteriores a la 
Conquista, a las prerrogativas iniciales garantizadas al patriarca en el documento mencio-
nado: el Pâdişâh puede deponerlo para «hacer elegir a otro»,8 y el Sínodo recibe el derecho 
de presentar quejas sobre el Patriarca ante el Pâdişâh, que estudia la queja ante el Divân, 
instancia política suprema del gobierno otomano:9 estas limitaciones son contrarias al carác-
ter ἀναίτητος (inmutable) inicialmente estipulado en el documento de Sultân Mehmet ii.10

Por otro lado, hubo violaciones de la autonomía del patriarca a las que se refieren 
con frecuencia los autores helenohablantes del período otomano posterior a la Conquista, 
es decir, injerencia del poder otomano en los asuntos de la Iglesia. Pero puede decirse que 
este fenómeno era bastante común en el Imperio bizantino. Además, si bien se trata de una 
violación del principio de autonomía de base, no constituye una abolición. De hecho, se 
puede afirmar que, en materia doctrinal, el poder otomano nunca intervino en las posiciones 
del patriarca, a diferencia de los soberanos bizantinos.11

Un rasgo mayor del período otomano es la helenización de los componentes 
moldo-valaco, serbio y búlgaro de la Gran Iglesia, favorizada por el gobierno otomano 
a lo largo de su historia. La lengua litúrgica griega prevalece sobre todas las otras. Esta 
homogeneización se observa particularmente en el momento en el que el patriarcado ser-
bio de Peć, creado para dirigir a los serbios, queda suprimido en 1766, como en 1768 el 
arzobispado autocéfalo búlgaro de Ohrid. Ambos pasan a someterse bajo la tutela directa 
del patriarca de Constantinopla.

c- La Gran Iglesia, referente cultural

El hecho que la Gran Iglesia se convirtiera en el único órgano oficial representativo 
de toda la comunidad helenohablante, heredera religiosa y cultural del Imperio bizantino, 
hace de ella el referente cultural bizantino helenohablante por excelencia, ya sea religiosa, 
filosófica, literaria, histórica y hasta política durante todo el período otomano.

6 D’Ohsson, 1824, vol. v, pp. 120-139.
7 T. H. Papadopoullos, 1952, pp. 39-48. 
8 T. H. Papadopoullos, 1952, cita a d’Ohsson, p. 29.
9 T. H. Papadopoullos, 1952, p. 38.
10 T. H. Papadopoullos, 1952, pp. 31-32.
11 G. Veinstein, 1989, p. 338.



179

La romanidad oriental moderna

Basta con echar un vistazo a la cantidad considerable de obras escritas en griego 
durante todo este período para sorprenderse no solo de su abundancia, sino además de su 
naturaleza.

Toda la literatura griega del período otomano está lejos de ser producida en el 
interior de las fronteras otomanas: muchas son editadas en los territorios anteriormente 
bizantinos que permanecen bajo la dependencia de Venecia, en el Estado habsburgo y en 
Rusia. Pero estos territorios permanecen unidos, directa o indirectamente, por su organi-
zación eclesiástica, al patriarcado de Constantinopla.12

Los temas tratados muestran el lazo entre la Gran Iglesia y la producción literaria: 
los temas tratados con mayor frecuencia son los relativos a la teología, a la patrística y 
a la filosofía (sus autores son de hecho eclesiásticos), también la política y la historia y, 
finalmente, la literatura.13

2) La Gran Iglesia ante la emergencia de los fanariotas

Entre finales del siglo xvii y el siglo xviii, el Sínodo y el patriarca se encuentran 
confrontados al ascenso de los fanariotas que, poco a poco, los despojan de sus poderes 
mediante la influencia que ejercen en la élite musulmana en el poder. Podría hablarse de 
desposeimiento de las prerrogativas históricamente garantizadas (y, sin duda, ya disminui-
das) por el poder otomano a los representantes de la Iglesia por una élite helenohablante 
integrada al poder otomano.

a- Los fanariotas

En el texto traducido, la palabra fanariota nunca aparece. Solo entra en uso de 
forma efectiva en el siglo xix. 

Constituido por la fortuna acumulada (gracias al comercio), por las alianzas y por 
el deseo de mejorar su condición, este grupo se caracteriza por estrategias políticas comu-
nes: utiliza a la Iglesia como palanca, haciéndose imprescindible y hasta imponiéndosele 

12 La mayoría, sin duda, se edita en Venecia y Viena, pero también en Estambul, Leipzig y San Petersburgo u otras 
ciudades europeas y otomanas. En cuanto al papel del Exarca patriarcal (Arzobispo de Filadelfia) que dependía 
del patriarcado de Constantinopla en los territorios dependientes de Venecia, cfr. K. Παπαρρηγόπουλος - Π. 
Καρολίδης, 1925, cap. ιιι.
13 Para un repertorio de obras en el siglo xviii, cfr. Κ. Ν. Σάθας, 1868; para ediciones anotadas de textos 
griegos del siglo xviii, hasta entonces inéditos, cfr. E. Legrand, 1894-1903. Para un estudio general reciente de 
la historiografía griega a partir del siglo xv, cfr. Χ.Γ. Πατρινέλης, 1990. Para los repertorios de manuscritos 
inéditos, cfr. M. Richard, 1948.



180

Xavier Agati

y, simultáneamente, obtiene puestos políticos muy importantes en el gobierno otomano, 
fuentes de influencia y medios de presión. Así, el grupo se desarrolla en dos planos, el 
eclesiástico y el político. Utiliza el griego como lengua principal de comunicación, aun 
cuando su carácter étnico es compuesto, pues las grandes familias fanariotas son de origen 
italiano, griego-bizantino, moldavo, valaco, albanés y dálmata. Algunas familias reciben 
un nombre turco otomano como el de los Karaca (Karadzás), los Sütçü (Soútzos), los 
Hançerli (Khandzerlís).14

En la lectura del texto que nos incumbe, el cursus honorum de los fanariotas insignes 
a finales del siglo xviii aparece de forma clara. Si se deja a un lado las carreras puramente 
eclesiásticas, la meta del fanariota es la de llegar a ser primero Gran logoteta de la Gran 
Iglesia o Intérprete del mar. El puesto de Gran logoteta de la Gran Iglesia es un puesto de 
oficial (ὀφφικιάλιος) de origen bizantino, que corresponde inicialmente a dos puestos dis-
tintos: uno eclesiástico y el otro civil, que cambia considerablemente de fisionomía y hasta 
de nombre durante todo el período otomano.15 Se encuentra en la segunda clase de oficiales 
(ὀφφικιάλιοι) al final del Imperio bizantino y pasa, progresivamente, al primer rango de la 
primera clase adquiriendo el adjetivo Gran que solo poseía un puesto exclusivamente civil 
durante el período bizantino. A finales del siglo xviii llega a poseer el mayor poder de los 
miembros del Sínodo, y se apropia de muchas atribuciones del Μέγας Χαρτοφύλαξ, una 
suerte de secretario general del patriarca en los asuntos judiciales eclesiásticos.

Después de la reforma de 1741 que impone la decadencia de hecho de los 
ὀφφικιάλιοι laicos del Santo Sínodo, el puesto de Gran logoteta es el único que se man-
tiene realmente. Sin embargo, su papel se reduce al de servir de lazo de unión entre el 
patriarca y el gobierno otomano.

El puesto de Intérprete del mar es el del jefe de los intérpretes que dependían 
del Kaptan-ı Deryâ, ministro otomano de la Marina. Este puesto tiene la ventaja de ser el 
escalón para convertirse en Intérprete principal del Divân Augusto. El Intérprete principal 
del Divân Augusto es el puesto mayor del cuerpo oficial de intérpretes; al término de su 
carrera puede acceder al puesto supremo, el de voivoda de Valaquia o de Moldavia, y reinar 
con su corte sobre estos Estados.

14 E. Rizos-Ragkabes, 1892.
15 El Pseudo-Kodinós define los puestos de ὀφφικιάλιοι a mediados del siglo xiv: Κωδινὸς Κουροπαλάτης, 
Περὶ τῶν ὀφφικιαλίων τοῦ παλατίου Κωνσταντινουπόλεως καὶ τῶν ὀφφικιάλων τῆς Μεγάλης 
᾿Εκκλησίας, in Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, Bonn, 1839 y Migne, Patrologia Graeca, vol. 157, 
1866. Crisanto, patriarca de Jerusalén, describe estos puestos a finales del siglo xvii a partir del Pseudo-Kodinós: 
1778. Para el puesto de Gran logoteta, cfr. Γεννάδιος Μητροπολίτης Ἡλιουπόλεως, 1942, pp. 235-241, xviii, 
1943, pp. 178-180, y aquí, nota19.



181

La romanidad oriental moderna

Durante las guerras del siglo xviii, los fanariotas son, al mismo tiempo, el grupo 
social al servicio del Imperio Otomano y la entidad particularmente permeable a la pene-
tración de ideas recibidas del movimiento de las Luces en Europa; ideas que transitan por 
el medio de los grandes poderes enemigos vecinos de Moldavia y Valaquia: la Rusia de 
Catalina ii y el Estado habsburgo de José ii.

Las dignidades asumidas por los fanariotas y su conocimiento del poder los hace 
expertos en la explotación del crédito ante las más altas dignidades musulmanas y en el 
uso de la presión. El texto estudiado deja entrever que dicho crédito puede llegar a la ma-
nipulación de dignatarios musulmanes tan importantes como el Gran visir, jefe del Estado 
Otomano por delegación, y no solo en lo relativo a los asuntos de la Nación rûm del Imperio. 

N. Iorga considera la aparición de esta clase como un resurgimiento del poder civil 
bizantino, como una forma de revancha bizantina sobre la historia. «Viniendo de todas 
las provincias del Imperio, formaron, juntos, una grecidad bizantina única, muy diferente 
de la grecidad revolucionaria, de espíritu nacional, que ganará terreno sobre el pedazo de 
tierra griega que había cobrado libertad después de 1821».16

b- El cisma de puestos de Ὀφφικιάλιοι

A partir de la segunda mitad del siglo xvii, los fanariotas sacan provecho de 
una situación ya establecida cuando entraron al poder. Esta situación era la tendencia a 
la infiltración de laicos, y no de jerarcas, a puestos llamados de oficiales (Ὀφφικιάλιοι) 
de la primera clase de la Gran Iglesia. Esta primera clase tenía la particularidad de dar 
derecho a sus miembros de residir en el Sínodo. La infiltración en cuestión, en principio 
prohibida por la tradición bizantina,17 se atestigua desde mediados del siglo xiv, es decir, 
antes de la Conquista, y muchas son las pruebas al final del siglo xvii y en el siglo xviii.18 
Esta infiltración produce un cisma en los puestos de Ὀφφικιάλιοι: por un lado los que 
ocupan los civiles, por otra, los que ocupan los eclesiásticos. Es seguro que este fenómeno 
se desarrolla verdaderamente en época otomana y conoce su apogeo con los fanariotas.19

16 N. Iorga, 1992, p. 237.
17 Como afirma Simeón, Arzobispo de Tesalónica: Συμεών Ἁρχιεπίσκοπος Θεσσαλονικῆς, in Migne, Patrologie 
Grecque, vol. 155, col. 465, cap. ccxvviii.
18 Κωδινὸς Κουροπαλάτης, 1866, pp. 3-4 y Χρύσανθος, 1778, p. 3.
19 G. Finlay, 1877, vol. V, pp. 244-25. Cfr. también Χρύσανθος, 1778, p. 71 y T. H. Papadopoullos, 1952, pp. 80-
81. La evolución del puesto de Gran logoteta se presenta en Ἔκθεσις περιεκτικὴ τῆς ἐνεστώσης καταστάσεως 
τῆς Ἑλληνικῆς Ἐκκλησίας, apud Κ. Οἰκονόμος, «Τὰ σωζόμενα Ἐκκλησιαστικὰ συγγράμματα», vol. II, p. 
130, en Δ. Κυριακός, Ἐκκλησιαστικὴ ἱστορία, Ἀθῆναι, 1898, vol. III, p. 29, y en Γεννάδιος Μητροπολίτης 
Ἡλιουπόλεως, vol. xvii, 1942, pp. 235-241, y vol. xviii, 1943, pp. 178-180. La del Gran eclesiarca se encuentra 
en T. H. Papadopoullos, 1952, p. 43, nota 2, y en el índice de nombres, sub Κριτίας; la del Gran orador, en 
Γεννάδιος Μητροπολίτης Ἡλιουπόλεως, 1944, pp.. 1773-1779.



182

Xavier Agati

Un firmán de reacción obtenido en 1741, contra esta influencia, ocasiona, en los 
años siguientes, una reforma completa del Sínodo que llega a un sistema que vuelve a dar 
la responsabilidad de los asuntos materiales de la Iglesia solo a manos de cinco jerarcas 
que residen en Estambul, llamados γεροντισμός, que luego llegan a ser ocho, lo que no 
excluye la participación de otros jerarcas como miembros no permanentes.20 Sin embargo, 
el patriarca pierde definitivamente su poder efectivo porque, si la gestión administrativa 
corresponde a los eclesiásticos, él se somete por completo al Sínodo recientemente cons-
tituido y pasa a desempeñar tan solo el papel de presidente.21

En realidad, el único poder verdadero recuperado por los jerarcas del Sínodo es 
la elección del patriarca.

La influencia de los fanariotas sigue siendo tan fuerte como antes, a pesar de haber 
dejado de residir en el Sínodo, debido a las presiones que ejercían continuamente sobre los 
jerarcas. Sabemos que ciertos fanariotas llegan a dominar por completo las nominaciones 
a dignidades eclesiásticas,22 y a deponer al patriarca Serafín ii en 1760.23 Mantienen su 
influencia hasta la guerra de independencia de Grecia.

Athanásios Ipisilántis describe la situación del patriarca en la segunda mitad 
del siglo xviii como «insoportable debido a las dificultades administrativas y a asuntos 
absurdos que surgen en las relaciones entre el patriarca y las personas en altas posiciones, 
rûm u otros, y, peor aún, porque ve venir cierta deposición, generalmente acompañada de 
un exilio».24 El patriarca se encuentra atrapado entre el Sínodo, los fanariotas influyentes 
y los dignatarios musulmanes.

A pesar de las críticas de sus contemporáneos y de sus súbditos en Moldavia y en 
Valaquia, la acción de los fanariotas se describe como positiva desde cierto punto: la vitalidad 
de las letras griegas, el desarrollo intelectual según un tipo de enseñanza bizantina y occidental 
moderna a la vez, que los fanariotas favorizan en los dos países que gobiernan en ese momento.

c-	 La acción de los voivodas fanariotas en favor de las letras griegas, de la 
tradición cultural bizantina y de ideas occidentales

Los estudios realizados sobre los fanariotas voivodas otorgan una imagen muy 
contrastada de su reinado. En su conjunto, la historiografía rumana contemporánea guarda 

20 T. H. Papadopoullos, 1952, pp. 50-58.
21 T. H. Papadopoullos, 1952, p. 58.
22 Como lo atesta, entre otros, Κ. Κουμᾶς, Ἱστορία τῶν ἀνθρωπίνων πράξεων, xii, p. 534.
23 T. H. Papadopoullos, 1952, p 55.	
24 N. Iorga, 1992, p. 250.



183

La romanidad oriental moderna

los aspectos negativos, mostrando el retroceso global en el plan económico y hasta cultural, 
en comparación con el siglo xvii. Se insiste en cuánto explotaban económicamente los 
fanariotas a la población.25

No obstante, en el campo de la administración y la fiscalidad, se reconoce que 
ciertos voivodas como Konstantínos Mavrokordátos iniciaron reformas modernas sobre 
el modelo de Rusia y del Imperio habsburgo.26

En Bizancio después de Bizancio, por otro lado, N. Iorga insiste en el papel posi-
tivo de ciertos voivodas fanariotas de Moldavia y Valaquia en el campo de la difusión de 
la cultura bizantina y de las ideas occidentales en sus Estados. 

El objeto de su libro es definir la perennidad del espíritu bizantino. Según indica, 
este espíritu sobrevive realmente durante todo el Imperio Otomano y expira en lo que llama 
la verdadera caída de Constantinopla: la guerra de independencia de Grecia. Lamenta que 
los destinos de los griegos, de los rumanos, serbios, montenegrinos y búlgaros se hayan 
separado en ese momento, y que Aléxandros Ipsilántis, nieto del voivoda de Moldavia del 
mismo nombre, haya fracasado en dirigir una revolución común apuntando a la restauración 
de un Bizancio cristiano.27 El acceso a las independencias separadas de Grecia (1830), 
Serbia, Montenegro y Bulgaria (1878), y luego de Rumania (1880) constituye para él la 
verdadera muerte de Bizancio.

Según G. Veinstein, algunos príncipes fanariotas fueron escritores de gran talento, y 
la renovación intelectual proviene de la clase de los fanariotas, transformando la esclerosis 
que había mantenido el patriarcado.28

El papel de difusor de la cultura bizantina en Moldavia y Valaquia se observa en 
particular con la fundación de las Academias de Yaşi y de Bucarest en el siglo xvii. De 
hecho, es, sobre todo, en el siglo xvii que se constata el renacimiento intelectual que N. 
Iorga llama «renacimiento bizantino».29 Como ejemplos de iniciadores de este renacimien-
to, hace figurar a muchos intelectuales especialistas en literatura o en filosofía bizantina 
y antigua como K. Loukáris, T. Koridallévs,30 Aléxandros Mavrokordátos,31 historiador, 

25 Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, pp. 396-397.
26 Cfr. G. Veinstein, 1989, p. 331, y globalmente, M.-P. Zallony, 1824.
27 G. Veinstein, 1989, p. 312.
28 G. Veinstein, 1989, p. 339.
29 N. Iorga, 1992, pp. 206-225.
30 Ver su carta en Γεδεών, Χρονικά, pp. 566-567.
31 Ver su biografía en Κ. Ἀμαντός, ‘Ἑλληνικά’, ii, 1932 y Alexandru Mavrocordat, «Despre originea 
Mavrocodaţilor», Arhiva ştiinţifice şi literare, Iaşi, v, 1894, p. 294 y sgtes.



184

Xavier Agati

gramático y autor de una tesis sobre la circulación de la sangre.32 Para reunir los letrados de 
su época, Konstantínos Kantakouzinós funda la Academia de Bucarest sobre el modelo de 
la universidad de Padua, pero con el griego como lengua de aprendizaje y con la inclusión, 
en el programa, de autores bizantinos. Esta academia fue presidida por personalidades 
como S. Kimenítis, especialista de Isócrates y de Aristóteles.33 

La educación bizantina que se dispensa en la Academia impregna el recorrido 
de varios voivodas como Dimitrie Cantemir, autor de las Incrementa atque decrementa 
aulae otomanicae y de la Descriptio Moldaviae, traductor del filósofo Heinecio, seguidor 
del historiador Vico y precursor de Montesquieu en la teoría de las «Revoluciones de los 
Imperios»; como Konstantínos Doúkas, u otros escritores prolijos como K. Dapóntes.

Otras escuelas siguieron el modelo de estas academias, en particular las llama-
das «escuelas griegas», como la de Yaşi en 1714. Los programas de las academias y de 
las escuelas comprendían el estudio de los antiguos, de la literatura sagrada (Gregorio 
Nazanceno y Sinesio), y la de los bizantinos. Se seguía el programa de enseñanza de tipo 
bizantino en varios sentidos.

El siglo xviii continúa esta evolución, pero incluyendo en los programas las ideas 
de las Luces europeas. G. Veinstein califica los programas de las escuelas de este siglo 
como la «síntesis de la tradición griega y de las nuevas ideas de occidente».34 

Bajo los voivodas fanariotas, los programas de enseñanza de las Academias de 
Moldavia y Valaquia se renuevan difundiendo las letras y la enseñanza de lenguas europeas, 
en especial el francés. Es indiscutible que ciertos voivodas hayan favorizado la introduc-
ción de las ideas de las Luces en el Imperio Otomano.35 En el siglo xviii, la imitación de 
Bizancio es menos fuerte, la de Europa, en cambio, lo es más. Al estudiar las obras de 
Evgénios Voulgáris, profesor en varias escuelas, o de D. D. Filippídis, se constata que la 
filosofía francesa reemplaza la bizantina: el programa de las nuevas escuelas de ciencias y 
de lenguas occidentales fundadas por Grigórios Aléxandros Guíkas y Aléxandros Ipsilántis 
lo demuestran.36

Por otro lado, los fanariotas de Estambul mandan a sus hijos a formarse en 
Occidente (sobre todo en Italia): de este modo promueven la introducción de las ideas 
occidentales que se encontraban mezcladas a la tradición bizantina.

32 G. Veinstein, 1989, p. 339.
33 Cfr. K. Δαπόντες, in Erbiceanu, Cronicarii greci, p. 17.
34 G. Veinstein, 1989, p. 339.
35 Cfr. Κ. Δημαράς, 1977.
36 N. Iorga, 1992, p. 225.



185

La romanidad oriental moderna

Pero el período fanariota es también un período de cambio legislativo.37 Los 
fanariotas constituyen e imponen códigos legislativos, sobre todo escritos en griego, si-
guiendo las disposiciones mencionadas en las fuentes de derecho bizantino, las Βασιλικά.38 
Apoyándose en el modelo autocrático bizantino, los voivodas fanariotas, en su legislación, 
aparecían a menudo como monarcas absolutos, hasta tiranos, e inspiraban antipatía en los 
países en los que debían encarar la mentalidad feodal de los boyardos (clase poseedora 
moldava y valaca), cuando las ideas de las Luces aparecieron, con deseo de reformar el 
pueblo.39

Varias fuentes subrayan el papel positivo que el voivoda de Valaquia y luego de 
Moldavia, Aléxandros Ipsilántis, tuvo en el campo cutural y legislativo. Este voivoda (que 
no debe confundirse con su célebre nieto, quien desempeñó un papel impulsador en la 
revolución de independencia griega, ni con el autor, que fue familiar suyo) hizo obligatoria 
la enseñanza del francés en las escuelas, con la inquietud de introducir las ideas de las 
Luces en Moldavia y en Valaquia. N. Iorga lo presenta como el defensor de lo que él llama 
el «bizantinismo modernizado y occidentalizado».40

Su obra magna es el grupo de leyes llamado Pravilniceasca condică, en griego 
Συνταγμάτιον νομικόν,41 también denominada Código de las leyes costumbristas bizan-
tinas, de 1780, cuyo objetivo es enmendar las leyes fiscales, administrativas, judiciales y 
políticas, refiriéndose al derecho bizantino.42

iii- Presentación de los Asuntos eclesiásticos y políticos: la obra y su autor

1) El manuscrito, las ediciones, la lengua

a- Las ediciones sucesivas

De la totalidad de la monumental obra de Athanásios Komninós Ipsilántis, com-
puesta de doce libros, solo los tres últimos en orden cronológico fueron editados en 1870 

37 Σ. Μουζάκης, 2006.
38 Ι. Ζέπος, ‘Βασιλικά’ 1-5, Ἀθῆναι, 1910-1912, a partir de la edición de Heimbach y ed los complementos de 
Z. von Lingethal, Ε. Ferrini y J. Mercati. 

39 Cfr. P. Zepos, 1970, pp. 81 y ss.
40 N. Iorga cita a Σ. Δ. Βυζάντιος, Ἡ Κωνσταντινούπολις ἢ περιγραφὴ Τοπογραφικὴ Ἀρχαιολογικὴ καὶ 
Ἱστορική, Ἀθῆναι 1851-1869, in «Sfîrşitul lui Alexandru Vodă Ipsilanti», in Revista istorică, xx, 1934, pp. 
305-307.
41 Π. Ζέπος, 1936, pp. 20-24.
42 P. Zepos, 1936, cap. xvi.



186

Xavier Agati

en Estambul bajo el nombre de Τὰ μετὰ τὴν ἅλωσιν (Después de la Conquista) por el 
superior del Monasterio de Santa Catalina del Sinaí en Egipto: Germán Avthonídis. Se 
trata de los libros viii, ix y x. 

El texto que publica Germán Avthonídis se establece directamente a partir del 
manuscrito original al que faltaban dos partes en el momento de la edición, partes que 
fueron halladas por A. Papadópoulos-Keramévs y fueron añadidas a la edición de 1870, 
que se reditó en 1909.43

b- El manuscrito del Cairo

El texto establecido por Germán Avthonídis se edificó a partir del manuscrito 
autógrafo único de Ipsilántis, que hasta el día de hoy permanece en propiedad del Monas-
terio de Santa Catalina del Sinaí, en el barrio de Juvania,44 en el viejo Cairo, en Egipto, 
hoy trasladado al barrio Midan el Daher.

Para explicar la presencia del manuscrito en el Cairo, Germán Avthonídis dice saber 
que la hija del autor45 había prestado el manuscrito a K. Constancio ii, entonces arzobispo 
del Sinaí, que deseaba inspirarse para escribir su propio libro.46

La elección, de Germán Avthonídis, de los libros viii, ix y x se explica por el 
valor histórico particular de estar constituídos, en gran parte, de sucesos vividos o vistos 
personalmente por el autor. Puesto que los dos últimos libros del conjunto, el xi y el xii 
son libros temáticos y no libros de acontecimientos, los tres libros precedentes constituyen 
el final de la cronología.

Athanásios Ipsilántis escribe con el objectivo de constituir nada menos que una 
historia articulada de los emperadores de Roma y de los patriarcas de la Iglesia universal a 
partir de Julio César hasta su época, extendiendo la legitimidad imperial romana, de forma 

43 La primera página de la edición de Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης por Germán Avthonídis, 1909, menciona la 
publicación de A. Papadópoulos-Kermanévs de ciertas partes faltantes de la edición de Germán Avthonídis en 
«Documente privitoare la historia Românilor», tomo 13, Bucarest, 1909. Pero una parte importante de esos 
elementos faltantes fue añadida a la propia edición de Germán Avthonídis. Cfr. la noticia de A. Papadópoulos 
Keramévs en esa reedición, después de la página 839 y Γενάδιος Μητροπολίτης Ἡλιουπόλεως, 1950. 
Para la última edición de Ipsilántis por N. Karavia en Atenas, 1972, reproducción del manuscrito, cfr. Χ. Γ. 
Πατρινέλης, 1990, p. 90.
44 Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, pp. γ’-ιδ’. 
45 El nombre rumano de su hija, Sǎftiţa, se encuentra en Γεννάδιος Μητροπολίτης Ἡλιουπόλεως, Ἱστορία 
τοῦ Μεγάλου Ῥεύματος.
46 Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, p. θ’ y Σ. Σκοπετέας, 1955, p. 227, nota 5.



187

La romanidad oriental moderna

explícita, en la persona del patriarca de Constantinopla y, en parte, en la de los sultanes 
otomanos, presentando compilaciones de otras obras existentes para los períodos anteriores 
a su época. Se establece, de entrada, el lazo entre el Imperio romano y su continuación 
explícita en la Pentarquía cristiana constituida por los cinco patriarcados iniciales de la 
Iglesia universal: El Papa de Roma, el patriarca ecuménico de Constantinopla, el patriarca 
o Papa de Alejandría, el patriarca de Antioquía y el de Jerusalén.

El objetivo del autor se expone de forma explícita en su prólogo:47 entregándose a 
la redacción de este colosal trabajo histórico, Ipsilántis quiere servir a la Iglesia ortodoxa, 
desea hacer obra didáctica, y sobre todo proselitista, describiendo la «justa sucesión de los 
patriarcas» de la que desea preconizar «las cualidades ortodoxas», es decir, conformes a 
la justa fe cristiana. El texto se dirige explícitamente a un público herético cuya identidad 
no se precisa. Para el autor, las cuestiones políticas están englobadas dentro las eclesiás-
ticas: toda la obra está dividida según los patriarcas, y las subdivisiones se hacen según 
los soberanos temporales.

El objeto del último libro de la cronología, el x, son los últimos veintiún años 
anteriores a 1789: durante este período el autor se encuentra en Estambul, ha atravesado 
una serie de sucesos que evoca, comenta y en los que se pone en escena a sí mismo.48 

c- La lengua

La mayor parte de la obra está ecrita en griego arcaizante, la última forma de 
griego antiguo fijada siguiendo el modelo bizantino a partir de la κοινή de los padres de la 
Iglesia oriental del siglo iv. El prólogo está escrito en griego aticista, basado en la lengua 
ateniense del siglo V a. C., y hay en la obra algunas particularidades debidas al dialecto 
oral moderno de Estambul, pero arcaizadas como de paso. Pero la verdadera particula-
ridad de esta lengua es su carácter compuesto: las palabras turcas otomanas la dislocan 
completamente, se integran completamente en el conjunto, sin contar las palabras rumanas. 
A veces, frases enteras de turco otomano se mezclan al conjunto.

47 Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, pp. ιε’-ι’‘
48 I. Rízos-Néroulos menciona otra obra de Athanásios Ipsilántis titulada Historia del Imperio bizantino editada en 
Venecia, pero sobre la que no habla ningún otro testimonio. Lo describe como interesante a pesar de la brevedad 
de su composición. Parece improbable que se trate del mismo libro. Cfr. J. Rizos-Neroulos, Cours de littérature 
grecque moderne, 2nda ed., Genève, 1828, p. 143. Citado en Σ. Σκοπετέας, 1955, p. 232.



188

Xavier Agati

2) El autor

a- Identidad y recorrido profesional49

El autor es fanariota, pero se opone a las prácticas de este grupo. Remonta sus 
orígenes a la nobleza bizantina, factor de excelencia en este grupo social, y hasta la familia 
de los emperadores de Constantinopla; pero su familia, como la de los demás fanariotas 
en general, comporta también orígenes europeos exteriores a la esfera helenohablante, en 
particular aportes moldavo-valacos evidentes.

Nacido en 1711 en Tarabya, en el Bósforo, la vida de Ipsilántis transcurre en la 
mayor parte del siglo xviii pues se supone que murió en 1789, último año que se evoca en 
su obra, o poco después. Después de sus estudios secundarios en Yaşi, capital de Moldavia 
y en Estambul, estudia filosofía y medicina en Venecia, y hace su práctica de medicina en 
Padua, Boloña y Florencia. Recibe su doctorado en filosofía y medicina en Padua en 1738.

N. Iorga lo llama un «iatrofilósofo» (ἰατροφιλόσοφος), «pensador-médico», una 
categoría de intelectuales como los que formaba la Universidad de Padua desde el siglo 
xvii, sumamente estimada en Estambul, Yaşi y Bucarest.50

Comienza su carrera en 1739 como jefe médico del voivoda de Moldavia Gri-
górios Guíkas, y se hace nombrar, en 1744, Jefe médico (Tabîb-i Hâssa) del dignatario 
otomano musulmán Hoca Râgıp Mehmet Paşa. Este cursa una carrera insigne: inicialmente 
gobernador (Vâlî) de la provincia del Cairo en Egipto, Nişancı başı (Jefe de archivos) en 
Estambul,51 gobernador de la provincia de Aydın en Anatolia occidental, gobernador de 
la provincia de Rakka en Anatolia oriental, gobernador de la provincia de Alep en Siria, y 
finalmente, Gran visir del Imperio Otomano.52

Ipsilántis sigue a Ragıp Mehmet Paşa en sus puestos en esas provincias, luego 
vuelve a Estambul con él para su nominación como Gran visir, el 13 de diciembre de 1756. 

49 Debido a contradicciones importantes en las fuentes biográficas sobre el autor, refiérase primeramente al artí-
culo de S. Skopetéas, sintético y reciente: Σ. Σκοπετέας, 1955. Ver también E. Legrand, «Ephémérides Daces, 
Eléments biographiques sur Athanase Comnène Ypsilantis», tome ii, p. xii, citado en Σ. Σκοπετέας, 1955, pp. 
232-233, Γεννάδιος Ἡλιουπόλεως, «Ἱστορία τοῦ Μεγάλου Ῥεύματος» y Σ. Μακραῖος, «Ὑπομνήματα 
Ἐκκλησιαστικῆς Ἱστορίας (1750-1800)» in Σάθας, «Μεσαιωνικὴ Βιβλιοθήκη», vol. iii.
50 N. Iorga, 1992, p. 210.
51 Solo el artículo «Khodja Râghib Mehmed Pasha» in Encyclopédie de l’Islâm menciona este puesto en Estam-
bul; S. Skopetéas, 1955, y E. Legrand, 1880, tomo ii, p. xii, no menciona este puesto, quizás porque el tema es 
la biografía de Ipsilántis y no la de Râgıp Mehmet Paşa.
52 Encyclopédie de l’Ιslâm, artículo ‘Khodja Râghıb Mehmed Pasha’. Ver también: ̓ Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 
1909, pp. ιη’ a p. λα’.



189

La romanidad oriental moderna

En 1759, Athánasios Ipsilántis es nombrado, paralelamente a su oficio de médico, Gran 
skeuofilax (Μέγας Σκευοφύλαξ) de la Gran Iglesia. Pudo haber sido entonces53 también 
médico del patriarca de Constantinopla, Serafín ii.54 

Durante el gran visirato de Râgıp Mehmet Paşa, parece haber intentado ser Intér-
prete principal del Divân Augusto, sin éxito.55 Por otro lado, en 1761, se tiene la certeza 
de que fue no solo médico, sino también Kapι kâhya (Intendente de la puerta, es decir, 
representante en Estambul) del Gran visir Râgıp Mehmet Paşa,56 puesto que ocupó, sin 
duda, durante un espacio mayor de tiempo. Su servicio al dignatario musulmán duraría 
diecinueve años, hasta la muerte del Gran visir, en abril de 1763. De 1764 a 1765, se 
convierte en Gran spătar (jefe o general de la armada) del voivoda de Valaquia Ştefan 
Racoviţă, y recibe, en consecuencia, el título otomano de ağa. Esta función se extiende 
hasta la nominación del siguiente voivoda, Skarlátos Guíkas. Luego, ocupa el puesto de 
Kapı Kâhya (Intendente de la puerta) del voivoda de Valaquia Grigórios Guíkas iii en 1769. 
Después recibe varias misiones políticas y diplomáticas: primeramente como intérprete 
en Crimea (quizás para el Kan Giray) en 1778; el siguiente año se encuentra en Bucarest 
ante el voivoda de Valaquia, familiar suyo, Aléxandros Ipsilántis.

El texto también lo muestra relacionado con los asuntos del dignatario Nikólaos 
Mavrogénis, entonces voivoda de Valaquia (tal vez su Kapı kâhya, Intendente de la puerta), 
lo que no le impide detestarlo cordialmente, como se verá más adelante.57

No ha sido fácil establecer el papel preciso del Μέγας Σκευοφύλαξ entre 1788 
y 1789, considerando lo dicho sobre la evolución de los puestos de los Ὀφφικιάλιοι que 
ocupaban los laicos, pues este puesto era uno de ellos. Este punto es de importancia capital 
si se desea comprender todo el interés de la obra estudiada. Debe considerarse el enfoque 
de esta obra: a partir de esta función, Ipsilántis organiza su papel tradicionalmente bizantino 
de αὐτόπτης, es decir, de testigo ocular, como se verá más adelante. Pero no cabe duda 
de que, a finales del siglo xvii, el Μέγας Σκευοφύλαξ sigue siendo tradicionalmente 
responsable de los objetos necesarios para la celebración de la liturgia,58 y también de la 
colecta de las recetas pertenecientes al clero, que distribuye en su momento. En principio 
también es responsable de la Tesoro patriarcal.

53 Solo según el testimonio de Σ. Μακραῖος, Ὑπομνήματα Ἐκκλησιαστικῆς Ἱστορίας (1750-1800), editado 
por Κ. Σάθας, Μεσσαιωνικὴ Βιβλιοθήκη, vol. iii, Ἐνετία, 1872, p. 412 et 227.
54 Para las relaciones entre el patriarca Serafín ii y A. Ipsilántis, ver Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, p. ι’.
55 Solo según el testimonio de Hammer. Cfr. Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, p. αι’ y J. von Hammer, 1835-
1843, libro xvi, p. 39.
56 Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, p. κη’.
57 Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, p. 684 y N. Iorga, 1992, p. 246.
58 Ver Χρύσανθος, 1778, y Κωδινὸς Κουροπαλάτης, 1866.



190

Xavier Agati

Después de la conmoción de los puestos de los Ὀφφικιάλιοι, a los que me he 
referido ya, el puesto de Gran skeuophylax es el que mejor se mantiene, no solo ante la 
pérdida de importancia de los puestos originales, sino también contra la promoción de 
nuevas dignidades, inicialmente menos importantes.

Lo que se lee en los Asuntos eclesiásticos y políticos no parece corresponder al 
cargo de Gran Skeuphylax tradicional. Corresponde mejor el puesto de Gran ecónomo que, 
según Crisanto, patriarca de Jerusalén, verifica tanto los ingresos como el monto de cada 
transacción material, cuyo informe entrega al patriarca con regularidad.59

Actualmente, me es difícil comprobar si el Gran skeuophylax gozaba de ciertas 
prerrogativas del Gran ecónomo. Habrá que subrayar que entre los Ὀφφικιάλιοι de la 
primera clase, la mayoría había llegado a ser dignidades sin sentido alguno, en el transcurso 
del siglo xviii. En este sentido, se puede imaginar un reagrupamiento de las funciones 
bajo la batuta del dignatario que mejor se mantuvo en la jerarquía.

En todo caso, no cabe duda de que Athanásios Ipsilántis haya tenido un cono-
cimiento muy preciso de toda suma de dinero que los civiles y el clero debían a la Gran 
Iglesia, y de toda suma de entrada y de salida en las cajas de la Iglesia. Las deudas que 
se tenían con la Iglesia, es decir, las que llevaban el sello de la corte patriarcal, son su 
primera preocupación y verifica, con celo metódico, las cantidades de dinero que entregan 
los candidatos para los puestos eclesiásticos.

Por otro lado, según versa el final de la obra, parece evidente que tiene una 
función específica que lo pone en contacto permanente con el patriarca, ante el órgano 
llamado Κοινόν τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας (Comité de la Gran Iglesia). Este Κοινόν 
es muy probablemente el comité instaurado por el patriarca Cirilo V, durante su segun-
do mandato, en 1752,60 durante la reforma del Sínodo. La función de este órgano, que 
admite representantes de corporaciones laicas de Estambul, es la de regular el tesoro 
de la Gran Iglesia.61

b- La cuestión de los «clanes» fanariotas

El texto muestra que, a pesar de su espíritu independiente que reivindica, Athaná-
sios Ipsilántis no está exento de la problemática de los clanes internos a los fanariotas en 

59 Χρύσανθος, 1778, p. 6.
60 T. H. Papadopoullos, 1952, p. 52.
61 Para una definición de los Κοινά, organizaciones comunales laicas temporalmente reconocidas por el gobierno 
otomano, cfr. G. Veinstein, 1989, p. 331.



191

La romanidad oriental moderna

la época. Se sitúa, indudablemente, en el clan de la familia que lleva su nombre, aunque 
no se disponga de ninguna prueba material que lo haga primo del voivoda Aléxandros 
Ipsilántis, como lo afirma de forma muy verosímil E. Rízos-Rankavís.62

El clan de los malvados es el de los Mavrogénis. Uno de los objetivos indiscu-
tibles del final de la obra es el de dar nuevo brillo al blasón de la familia Ipsilántis (de la 
que algunos de los más insignes miembros son acusados de alta traición con beneficio del 
Estado habsburgo), quitándoselo al de los Mavrogénis.

3) Rasgos bizantinos de la obra, y su interés

Los Asuntos eclesiásticos y políticos respetan en varios sentidos el esquema tra-
dicional de la historiografía bizantina:

En primer lugar, el prólogo (προοίμιον), escrito en griego antiguo aticista com-
plejo (rasgo bizantino) atestigua la voluntad pensada, teorizada y viva de referirse a la 
tradición bizantina.

Pero, sobre todo, la conformación o fisionomía de la obra típicamente bizantina: 
la mayor parte de la obra, a excepción del final, (que es un relato de eventos vividos por 
el autor), es una compilación histórica, rasgo mayor de la historiografía bizantina y de la 
producción literaria bizantina en general.

Siempre siguiendo el modelo bizantino, esta compilación se alarga cada vez más 
y hasta se disloca a medida que nos acercamos al final de la obra, con elementos de la 
vivencia propia del autor, expresamente orientados desde su punto de vista y opiniones.

Esta estructuración posee un rasgo distintivo de la literatura historiográfica bi-
zantina. El προοίμιον de la ‘Χρονογραφία ἱστοροῦσα τὰς πράξεις τῶν βασιλέων’ 
de Miguel Pselo,63 por ejemplo, defiende a principios del siglo xi este esquema, y define 
las virtudes históricas de la noción de αὐτοψία, el hecho de haber visto personalmente 
algunos sucesos, y de ponerse en escena a sí mismo. 

Este esquema contribuye a atestiguar claramente una perennidad de la cultura 
bizantina, tres siglos después de la conquista de Constantinopla.

Cabe señalar que este texto de Ipsilántis se considera de diversas formas por los 
investigadores que lo han leído, pero constituye, sin duda, un texto de gran interés. 

62 Σ. Σκοπετέας, 1955, pp. 217-226 y p. 239 y E. Rizos-Ragkabes, 1892, cap. « Famille Ypsilanti ».
63 E. Renauld (ed.), 1926-1928 y J. Signes Cordoñer, 2006.



192

Xavier Agati

Las opiniones negativas se refieren sobre todo a la lengua (que considera dema-
siado clacicista y henchida de turco y de rumano), al estilo seco y tajante, y sobre todo a 
la violencia de su parcialidad.64 

Sin embargo, también se evoca el valor esencial de este testimonio histórico65. Es 
interesante porque el autor en sí está asociado con el poder otomano, con el poder religioso 
y con el poder político. Más allá de sus posiciones personales, podemos ver bosquejarse 
una imagen precisa de los lazos que unen a los dignatarios rûm entre ellos, y a los dignata-
rios rûm con los dignatarios musulmanes, como se ve también bosquejarse la situación de 
los rûm en Estambul. La obra es en sí un testimonio del tema que trata: materia imperial, 
lengua imperial, autor de envergadura imperial. 

K. G. Patrinélis66 llega a afirmar que Los asuntos eclesiásticos y políticos consti-
tuyen la historia más rica en informaciones que existe sobre la historia del helenismo del 
siglo xviii: sobre la situación de la Gran Iglesia y sobre el patriarcado en sus relaciones 
con el gobierno otomano, sobre la economía de la Gran Iglesia, sobre las clases de los 
voivodas de Moldavia y Valaquia, y sobre el Imperio Otomano en sí.

4) Las temáticas esenciales del final del capítulo 6 del libro x

El final del capítulo 6 del libro x relata los tres primeros años de guerra entre el 
Imperio Otomano y la coalición de Rusia y el Estado Habsburgo del Santo Imperio (la 2da 
guerra ruso-turca). Los dos fragmentos elegidos para este estudio atañen particularmente 
la segunda mitad de 1788 hasta el mes de abril de 1789.67

El interés y la particularidad de este final de capítulo es que no se refiere casi 
en absoluto a la guerra en sí (es decir, ni a las operaciones militares que se desarrollan 
en Moldavia en ese momento, invadida por las tropas de los habsburgos y de los rusos, 
ni a la batalla naval que opone la flota otomana a la rusa en el Mar Negro), sino a sus 
consecuencias directas en Estambul, especialmente a las relaciones entre los dignatarios 
fanariotas y los dignatarios musulmanes a la cabeza del Estado.

Para ciertos fanariotas particularmente poderosos, la guerra va a convertirse en un 
nuevo medio de reforzar su influencia ante los dignatarios musulmanes más importantes 

64 Para una opinión globalmente negativa, cfr. N. Iorga, 1992, pp. 244-247. Para la ausencia de objetividad, ver 
sobre todo E. Legrand, Ephémérides Daces, «Eléments biographiques sur Athanase Comnène Ypsilantis», tome 
ii, p. xii, citado en Σ. Σκοπετέας, 1955, pp. 232-233.
65 Κ.Θ. Διμαράς, 1919, vol. 1, p. 155, y 2ª ed., p. 161.
66 Χ.Γ. Πατρινέλης, ‘Πρωιμὴ νεοελληνικὴ ἱστοριογραφία’, Ἀθῆναι, 1990, p. 91.
67 Ver aquí la composición de los conjuntos de fragmentos .



193

La romanidad oriental moderna

del Imperio Otomano. En definitiva, todo el final de la obra gira en torno a un solo tema: 
los fanariotas aliados a los hombres de Estado musulmanes no vacilan en perjudicar los 
intereses de su propia Nación y, particularmente los intereses de la Gran Iglesia, para 
incrementar su influencia, aprovechando la situación bélica. El severo αὐτόπτης, que es 
el autor, lo observa todo. 

Asistimos a un perpetuo vaivén entre dignatarios rûm y dignatarios musulmanes 
que define todo el final de esta obra cuyo escenario es Estambul, al mismo tiempo cerca 
y lejos de la guerra. Todos los dignatarios son de primer plano: para los rûm, se trata de 
puestos clave que ocupan los fanariotas ya mencionados, a los que se suman los miem-
bros del Sínodo y el patriarca. Para los musulmanes, se trata del reemplazante del Gran 
visir, estando este en el frente, interviniendo a través de cartas o emisarios del Kaptan-ı 
deryâ (Ministro de la Marina), del Re’îs ül küttap (Secretario de Estado o Canciller del 
Imperio), del Baş defterdâr (Ministro de finanzas), del Bostancı başı (Jefe de la policía), 
del Hâzinedâr başı (Jefe del Tesoro Nacional), del Tersâne emîni (Jefe del arsenal), del 
Darpâne emîni (Jefe del Palacio de la moneda) y del Kahya bey (suerte de Ministro del 
interior, teniente de los jenízaros); y además, intervienen los dos Pâdişâh de la época: 
Sultân ‘Abd ül Hamît I al final de su reinado, y Sultân Selîm iii, entronizado el 27 de 
marzo de 1789.

Todo el final de la obra denuncia continuamente un tándem político, una verdadera 
diarquía nociva para los intereses de la Gran Iglesia y de los rûm, compuesta del Gran visir, 
Koca Yusuf Paşa, y del miembro más insigne del clan rûm de los Mavrogénis, el voivoda 
de Valaquia Nikólaos Mavrogénis. Según el autor, este voivoda controla al patriarca y al 
Sínodo, y a otros dignatarios musulmanes, como el Baş defterdâr (Ministro de finanzas) 
por ejemplo, blandiendo la amenaza de destitución pronunciada por el Gran visir bajo sus 
propias órdenes.

iv-	La destitución del patriarca ecuménico de Constantinopla Procopio 
Pelekásis68

El exilio del Patriarca, personalidad que concentra oficialmente la mayor parte 
de la legitimidad bizantina, ocupa en la obra un lugar particular, pues constituye el punto 
culminante. El final de la obra es un fin pensado, no está hecho a la ligera; la salida de 

68 De este primer conjunto de doce fragmentos de la obra: tres fragmentos se concentran en el orden de venta 
de plata al Palacio de la moneda (pp. 702-704, 706-707, 711-712); cuatro fragmentos se concentran en la mo-
bilización de los marineros rûm (pp. 683, 686, 707-709, 712), y cinco fragmentos narran los sucesos puntuales 
determinantes para la destitución del patriarca (pp. 681-682, 693, 698-703, 712-713).



194

Xavier Agati

Procopio significa probablemente mucho más de lo parece para el autor: la despedida de 
sus propias funciones eclesiásticas y civiles, de toda su inmensa actividad litreraria y de 
su propia vida, pues sabemos que murió poco después. De hecho, se tiene la impresión de 
una suerte de pareja formada por el patriarca de Constantinopla, que cimienta su fidelidad 
para con la Iglesia, y de un hastío final, de las desgracias de la Iglesia y de las de la vida.

El autor presenta la destitución del patriarca de Constantinopla como una conse-
cuencia ineluctable, resultado complejo de varios factores conjugados. Con esta destitución 
caemos en cuenta del poder y la posición del patriarca en ese momento.

Según el autor, el mayor perjuicio del patriarca, que frecuenta a diario, es el estar 
sometido a la voluntad del joven Intérprete del mar, que luego se hace Logoteta de la Gran 
Iglesia, Stéfanos Mavrogénis, y, en este sentido, no oponerse a su tío tirano: Nikólaos 
Mavrogénis, culpable de todos los perjuicios.

Que el patriarca no se oponga a ambos Mavrogénis tiene consecuencias de mucho 
peso: éstos se empeñan en acomodar a los pretendientes de su elección en las sedes de las 
metrópolis, y así enriquecerse percibiendo liberalidades de uso, y Nikólaos Mavrogénis 
se libra a exacciones en su propio territorio para poder pagar al Gran visir y así recomen-
darse ante él.

Sin embargo, a pesar de esta crítica, se percibe la simpatía del autor para con el 
patriarca.

Un comité compuesto por eclesiásticos y civiles rûm piden la destitución a través 
de un documento llamado ‘arz-u hâl (petición oficial), entregado por una serie de inter-
mediarios al Pâdişâh Sultân Selîm iii. Este acepta la destitución y se la hace efectiva el 
30 de abril de 1789, con el exilio del patriarca a Lesbos.

Las explicaciones relacionadas a los acontecimientos que da el autor sobre esta 
desgracia son las siguientes: el patriarca había sido víctima de dos sucesos relacionados con 
la coyuntura de guerra, y de una serie de sucesos más puntuales, pero también determinantes. 
Sin embargo, la razón de fondo es la posición incómoda del patriarca, entre los rûm, los 
dos dignatarios rûm tan influyentes, y los miembros musulmanes del gobierno otomano.

1) La mobilización mal administrada de los marineros rûm 

El Kaptan-ı deryâ (Ministro de la marina) ordena en 1788 y 1789, en varios terri-
torios del Imperio, la movilización de marineros rûm para la batalla naval en el mar Negro: 
todas las aldeas que sirven al Imperio deben pagar cierta suma de dinero para el sustento de 



195

La romanidad oriental moderna

estos marineros (lo que significa pagar una parte de su propio servicio de armas). El autor 
lo considera ilegal, pues constituye un impuesto suplementario que el Corán no prevee.

Como jefe civil de los rûm, el patriarca se encarga de reunir a los hombres en el 
tiempo concedido, pero no lo logra debido a las dificultades económicas de las aldeas. Esta 
derrota acarrea la destitución del Kaptan-ı deryâ, y el descrédito del patriarca ante los suyos.

2) Medida discriminatoria de orden de venta de plata al Palacio de la moneda

Entre 1788 y 1789, el Patriarca recibe la orden de reunir en su nación y enviar al 
Palacio de la moneda cierta cantidad de plata, y hasta de oro, destinada a acuñar una nueva 
moneda para hacer frente a la crisis monetaria que atravesaba el Imperio. El autor, por su 
parte, considera que esta cantidad está sobre-evaluada en relación con las posibilidades 
reales de la nación rûm, si se la compara con las cantidades que se piden al Haham başı 
(patriarca de los judíos) y al patriarca armenio.

El Palacio de la moneda compra este metal sin que se trate de un impuesto su-
plementario; pero como la plata no se paga sino una vez acuñada la moneda, la medida 
parece ser un impuesto extraordinario.

Para cumplir con el volumen de metal requerido, el Patriarca se ve obligado, en varias 
ocasiones, a ejercer presión sobre los rûm, sobre todo sobre las corporaciones que se quejan 
abiertamente de él. Por otra parte, el Re’îs ül küttap (Secretario de Estado o Canciller del 
Imperio) amenaza al patriarca de muerte si no llegara a reunir la cantidad de metal requerida.

3) Sucesos puntuales determinantes

El Patriarca se convierte en el blanco de varias acusaciones redactadas oficialmente 
por ciertos rûm que alegan avaricia personal estafa, o traición al servicio de los rusos. Una 
vez confundidos, dos de los autores de estas acusaciones, miembros del bajo clero, recelan 
el derecho de castigo del que goza el patriarca y que por lo tanto se encontraba aun en 
vigor:69 uno es exiliado al monte Atos y el otro se convierte al Islam para escapar al látigo 
y a la tortura que le impondría el patriarca.

El hecho de mayor incidencia es la sucesión al trono del patriarca de Alejandría 
del 12 de septiembre de 1789. El patriarca logra que el Sínodo elija a su propio cliente 
pero, el mismo día, el Darpâne emini (Jefe del Palacio de la moneda) obtiene la nomina-
ción efectiva al trono del patriarca de Alejandría de otro jerarca, cliente suyo. El patriarca 

69 T. H. Papadopoullos, 1952, p. 34.



196

Xavier Agati

de Alejandría permanece en su lugar pero el Re’îs ül küttap por el que pasa el asunto, se 
exaspera con el patriarca Procopio porque hubiera recibido dinero si el cliente del Darpâne 
Emini hubiera accedido al puesto

Luego, debido a las quejas de un fanariota a quien su deudor eclesiástico no ha-
bía pagado, el Re’îs ül küttab amenaza con la pena capital al patriarca (a quien se había 
amenazado ya por el asunto de la plata).

De esta manera, el dicho grupo se reune, da un ‘arz-u hâl al Pâdişâh Sultân Selîm iii 
a través de un intermediario donde piden la elección de otro patriarca, y Procopio es destituído.

4) Análisis

¿En qué medida el proceso de destitución contraviene al uso establecido según el 
cual solo el Sínodo tenía el derecho de acusar al patriarca ante el pâdişâh, que estaba limi-
tado a su vez por el Divân? Se desconoce la composición exacta del comité responsable de 
la destitución: ¿se trata de representantes eclesiásticos del Sínodo y de ὀφφικιαλιοι laicos 
exteriores al Sínodo, de miembros de un κοινόν o del Κοινόν τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας 
reconocido por el gobierno otomano? Como fuera, no es el Sínodo como tal quien actúa, 
tampoco se hace referencia a una reunión del Divân: la destitución parece no ser conforme 
al proceso establecido después de la Conquista.

En cuanto a las demás acusaciones contra el patriarca, tres de las cuatro (de las 
que dos provienen del bajo clero) llegan casi directamente a manos del Pâdişâh. Este da 
la impresión de que el menor rûm puede acusar al patriarca ante el Pâdişâh, lo que limita 
aun más la inmutabilidad en cuestión del patriarca.

Finalmente, los fragmentos son explícitos sobre la sumisión de las nominaciones 
eclesiásticas a la voluntad de los fanariotas influyentes pero también a la de los dignatarios 
musulmanes, un hecho poco estudiado en detalle.

V-	 La acusación por alta traición del voivoda de Moldavia Aléxandros 
Ipsilántis70 

El final de la obra de Ipsilántis narra continuamente la desgracia del voivoda de 
Moldavia Aléxandros Ipsilántis, familiar del autor. Esta desgracia se pronuncia con la alta 
traición de la que saca provecho el Estado habsburgo, enemigo público, ante la acusación 

70 Este segunto conjunto contiene cinco fragmentos de la obra: pp. 687-691, 692, 694, 696-697, 698-698.



197

La romanidad oriental moderna

del voivoda de Valaquia, Nikólaos Mavrogénis, el 7 de mayo de 1788. Justificada o no, 
este tipo de acusación inquiere la orientación política de la identidad de las élites rûm 
del Imperio Otomano: fieles al Imperio o, al contrario, dispuestos a desprenderse de él, 
utilizando las veleidades expansionistas (con coloración panortodoxa) de Rusia, apoyados 
por su aliado, el Imperio habsburgo.

La armada de los habsburgos captura al voivoda mientras asumía la dirección de 
las tropas otomanas en Moldavia, cuando los austriacos invaden la capital Yaşi en abril de 
1788, y lo encarcelan en Brno.

Athanásios Ipsilántis declara que Nikólaos Mavrogénis hace una acusación falsa 
y se opone a ciertas fuentes que sugieren que Ipsilántis buscaba realmente una alianza con 
el Estado habsburgo, y hasta un plan de secesión.

La difamación por alta traición no es ninguna novedad entre los dignatarios 
fanariotas.71 Esta calumnia les permite presentarse como defensor del Imperio ante los 
dirigentes musulmanes, vencer a un rival, favorizando el acceso a otro voivoda que per-
tenezca a su propio clan, o favorizar hasta su propio acceso y, finalmente, sacar beneficio 
de que el tesorero del Estado recupere el dinero de la venta de todos los bienes del traidor 
o el premio por su liberación de la prisión.

El autor da a entender que para llevar a cabo esta calumnia, el voivoda de Valaquia 
y el Gran visir habían hecho un común acuerdo de antemano.72

La acusación no es tan solo contra el voivoda ausente de Estambul, sino además 
contra miembros de su familia que residen en Estambul: contra su hijo Konstantínos Ip-
silántis y el esposo de su hija, Aléxandros Mános, que se destaca por su puesto-clave de 
Gran logoteta de la Gran Iglesia, al que me he referido ya. 

Esta vez, la ventaja de acusar de traición a un Gran logoteta es permitir a otros 
rûm pretender al puesto, una vez que este queda vacante. En realidad, el autor no da la 
responsabilidad de este cálculo al voivoda de Valaquia, el mismísimo Mavrogénis, sino 
al sobrino de este, Stéfanos Mavrogénis, entonces Intérprete del mar, y al patriarca. Es 
muy probable que ambos dignatarios concertaran de antemano y que el patriarca acusara 
Aléxandros Mános a propósito, cuando este no había sido nombrado en las acusaciones 
del voivoda de Valaquia. El autor llega a mencionar una «entrevista misteriosa» en la que 

71 Para las ventajas que sacan los fanariotas de la práctica de la difamación por alta traición como por la técnica 
de la carta codificada que advertía al futuro acusado, ver M.-P. Zallony, 1824, pp. 124-125.
72 Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, p. 687.



198

Xavier Agati

el patriarca habría revelado su intención de acusar al Gran logoteta con quien había tenido 
antiguamente alguna diferencia personal.73

Ambos miembros del clan Ipsilántis, el hijo del voivoda y el Gran logoteta, son 
juzgados cómplices y encarcelados en la prisión llamada Horno del Bostancι başι, prisión 
destinada a los hombres de Estado y a los favoritos en desgracia. 

Este encarcelamiento trae consigo dos consecuencias esenciales.

1) La injerencia renovada de los hombres de Estado musulmanes

El tema de la ingerencia de los hombres de Estado musulmanes en la nominación 
de los dignatarios eclesiásticos está bastante representada en la obra de Ipsilántis y cons-
tituye, en él como en otros autores, una suerte de topos.

La particularidad de la situación es que se trata del poder de un puesto ocupado 
por un viviente, y que las leyes de la Iglesia lo prohiben explícitamente, a menos que el 
que lo ocupaba anteriormente desistiera o fuera culpable de herejía. De hecho, la acusación 
de traición política no es un motivo de suspensión de cargo, pero lo que es realmente sor-
prendente es que, entre los miembros del Sínodo, la renuncia de Aléxandros Mános haya 
sido aceptada, aunque con disgusto74. Se desencadena una lucha entre varios dignatarios 
rûm que se libran a una serie de maniobras para obtener el cargo de Gran logoteta gracias 
a la mediación de un dignatario musulmán.

Me es imposible aquí entrar en los detalles de estas maniobras, que dan lugar a 
situaciones casi absurdas: nuevos candidatos rûm no vacilaban en pagar una nueva suma 
de dinero para ser nombrados a pesar de que el título de nominación del firmán hubiese 
sido atribuido ya. Cuatro candidaturas llegan a superponerse, tres reciben el concierto del 
pâdişâh Sultân ‘Abd ül Hamît I (que se retracta un par de veces en su decisión), y una el 
concierto del Gran visir que usurpa las tres decisiones precedentes del pâdişâh. 

El tercer candidato se lleva el puesto, Stéfanos Mavrogénis, el más rico, apoyado 
por los dignatarios musulmanes, por el Sínodo y por el patriarca: todos temen la destitución 
pronunciada por su tío.

73 Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, p. 687.
74 En el fragmento en cuestión (p. 689), la esposa del Gran logoteta encarcelado, la Domniţă (hija del voivoda de 
Moldavia, acusado de traición) presenta al Sínodo una carta que equivale a una renunciación de su esposo. Los 
miembros del Sínodo no desean considerar dicha carta, lo que equivale a dar la razón al calumniador.



199

La romanidad oriental moderna

Lo realmente interesante es la naturaleza de los cruces entre los candidatos rûm, el 
Sínodo, y el patriarca, por un lado, y los diferentes dignatarios musulmanes, para favorecer 
o impedir una nominación, cruces con sus propias reglas merecen un estudio profundizado.

Puedo dar tan solo perspectivas de la complejidad de todos estos vaivenes; sin 
embargo, estas maniobras muestran la realidad del poder de los dignatarios rûm en ese 
momento de la historia del Imperio Otomano.

Fuera del pago al pâdişâh o al Gran visir del que se ha hablado, un candidato rûm 
(que busca su nominación definitiva) debe hacer que el patriarca busque (sin previa orden 
del gobierno otomano) los precedentes firmanes de nominación de los antiguos poseedores 
del título, para volver a escribirlos a su nombre. 

El Sínodo, por su lado, puede hacer uso del derecho a respuesta o del de protesta 
bizantino (ἀπάντησις) para oponerse a la nominación de un candidato juzgado indeseable, 
pero no hace uso de este derecho para protestar contra la injerencia del poder otomano en las 
nominaciones eclesiásticas: alega solo el pretexto que el candidato nombrado es demasiado 
joven para el cargo, lo que quiere decir que no denuncia el principio de injerencia, y que 
participa de forma activa en las maniobras. El Patriarca puede escribir un ‘arz (comunica-
ción) para apoyar a un candidato, su cliente, a pesar de las dos nominaciones ya efectuadas.

Los dignitarios musulmanes, por su parte, sin mencionar al pâdişâh y al Gran 
visir, que parecen jugar voluntariamente con las diferenes candidaturas y aceptar la del 
que ofrezca más, pueden hacer uso de la presión. Por ejemplo, el pâdişâh o el Gran visir 
pueden enviar al Re’is ül küttap y al Kahyâ bey para desalentar a un candidato y pedirle 
un pago de dinero suplementario. Un dignatario particular también puede apoyar una 
candidatura mediante una carta al Gran visir.

2) La constitución excepcional de una doble garantía que presiona al Sínodo

Para evitar la ejecución de los dignatarios acusados de alta traición, y la confis-
cación de sus bienes, existe un proceso: liberar a estos dignatarios a cambio de una multa, 
cuyo nombre otomano es «precio por no ser ejecutado» (katlâ bedel). 

En el caso de los dos miembros del clan Ipsilántis prisioneros en Estambul, el 
Gran visir opta por esta solución por temor, según el autor, de la presión de los poderes 
europeos aue se enterarían, a través de la venta pública de los bienes, que el voivoda de 
Moldavia había sido acusado injustamente; por otro lado, en este período de guerra ningún 
comprador lo suficientemente afortunado se presentaría para adquirir los bienes y, además, 
la avaricia personal del Gran visir le hace esperar obtener para sí una parte del pago.



200

Xavier Agati

Para asegurarse de que el monto sería entregado, era necesaria la garantía de otra 
persona. Esta podía ser de dos tipos: la garantía llamada de la persona del detenido, en el 
vocabulario jurídico otomano; es decir que debía asegurar que el detenido, una vez liberado, 
no se fugara al extranjero sin pagar la multa. La otra garantía, la financiera, comprometía 
al signatario a pagar la suma si el detenido liberado no la pagaba. 

Aquí, la garantía se impone al Sínodo por primera vez desde la Conquista. En 
consecuencia, los miembros del Sínodo la rechazan, considerando que constituiría un 
precedente grave.75

Debido a los juegos de influencia entre los diferentes dignatarios se llega a una 
situación inédita: se constituyen dos garantías, una de la persona de los detenidos, y otra 
financiera. Como la primera es indirecta, el Sínodo acepta presentarse como garante de 
cuatro garantes laicos (entre los cuales se encuentra el autor) que eran, a su vez, garantes 
de la persona de los detenidos.

3) Análisis

Con la lectura de estos fragmentos se constata, primeramente, que más que pro-
cesos fijos y respetados, se trata de circunstancias, de pragmatismo y de interés, vectores 
de los movimientos de nominación en la Gran Iglesia. 

Por otra parte, para el autor, se trata de mostrar que el voivoda acusado es, en 
realidad, inocente, lo que es evidentemente prioritario para presentar a la familia Ipsilántis 
desde un ángulo positivo.

Más allá de la denuncia de las prácticas que debilitan el poder de la Iglesia, nos 
encontramos en una lógica que valora el entendimiento entre los dignatarios rûm y los 
musulmanes del Imperio Otomano, y que respeta el fundamento del poder de la Gran 
Iglesia garantizado por el Imperio, a pesar de las dislocaciones que sufre.

Conclusión general de este estudio

Las convicciones del autor son claras: para él, el patriarca de Constantinopla es fiel 
al Imperio Otomano pero está sumido a los fanariotas, y el voivoda Aléxandros Ipsilántis 
es acusado injustamente de traición por otro fanariota. Athanásios Ipsilántis defiende la 
fidelidad al Imperio Otomano como una elección cristiana histórica que remonta a 1453, 

75 Α. Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, 1909, p. 694.



201

La romanidad oriental moderna

pero, al mismo tiempo, critica con severidad a los dignatarios sin escrúpulos del Imperio, 
sean éstos fanariotas o musulmanes. 

Según el autor, la Iglesia sigue siendo la garantía de toda la continuidad romana, 
ya sea religiosa, política o solamente cultural.

Los dos grupos de fragmentos estudiados otorgan precisiones importantes so-
bre lo que se conoce sobre la situación de los rûm a finales del siglo xviii, y permite 
afinar nuestro juicio sobre el tema de la continuidad bizantina asumida por los rûm del 
Imperio Otomano.

Cultural, lingüística y literariamente, la continuidad es indiscutible, como se ha 
podido constatar. En el plano religioso y político, la situación es compleja. 

En el plano religioso, el texto de Ipsilántis ilustra perfectamente la idea de una 
decadencia de la posición del Patriarca en relación al modelo defendido por el propio Im-
perio Otomano: el pragmatismo del Imperio hizo variar los acuerdos iniciales, y los propios 
cristianos, en el período de los fanariotas, tienen un papel esencial en esta decadencia. Sin 
embargo, el texto confirma, implícita pero constantemente, este rasgo notable de bizanti-
nismo religioso que es el imperialismo religioso del Patriarcado de Constantinopla sobre 
todos los pueblos cristianos calcedonios (particularmente los moldavos y los valacos), que 
perduró porque servía a los intereses otomanos. 

En el plano político, no es fácil hablar de continuidad bizantina. En la forma de 
gobernar la Moldavia y la Valaquia de los fanariotas, los estudios que se han consultado han 
identificado varios rasgos de bizantinismo, como se ha visto, por lo menos en lo relativo a 
la cultura política y a la legislación, así como en la tendencia autocrática de los voivodas... y 
se ve, por lo menos en el texto que nos concierne, un autocratismo de Nikólaos Mavrogénis. 
Este estado de hecho parece haber sido tolerado o alentado por el gobierno otomano en 
la medida que favoreció la cohesión de los rûm y, por lo tanto, los intereses del Imperio.

Además, el hecho de que el gobierno otomano acomodara a fanariotas en los 
tronos moldavos y valacos demuestra la idea de un partenariado entre la élite fanariota y 
la élite musulmana del Imperio.

Sin embargo, como quiera que sea, la tradición política bizantina, al menos en 
lo que respecta su carácter imperialista y autocrático fracasó debido a la revolución de 
las ideas que abrazaba a toda Europa en la época. La revolución intelectual de las Luces 
y los movimientos nacionalistas del siglo xix, utilizados por los estados de Europa oc-
cidental, llegaron a producir la implosión del Imperio Otomano, en lo que llamamos el 



202

Xavier Agati

Asunto de Oriente, y el fracaso de la idea de algún renacimiento de Bizancio. Las Luces 
y el romanticismo político dieron nacimiento a modelos políticos alejados del de Bizan-
cio. Si se añade a todo esto el expansionismo europeo, se puede coincidir con N. Iorga, 
según quien, el Imperio Otomano y la tradición bizantina vivieron y murieron siguiendo 
el mismo movimiento.

El texto estudiado muestra que, en definitiva, la cultura eclesiástica y política bi-
zantina transmitida por la Gran Iglesia, y adaptada al Imperio Otomano dan más bien una 
imagen de un sistema elaborado en el que las partes son integradas al conjunto, imagen 
de una sinergía en evolución en función de los intereses del momento, pero homogénea y 
que posee sus propias reglas.

He aquí la contribución de este texto a los estudios otomanos, a los estudios bi-
zantinos, a los estudios religiosos y a los estudios clásicos en su conjunto.

Pintura de Jean-Baptiste Vanmour, (1725 – ?). Cena en la sala llamada Kubbe altι («Debajo de la cúpula») del 
Palacio Imperial de Estambul, en honor a un Embajador europeo, antes de su recepción en la sala del trono. 
El consejo supremo o Diván Augusto (Divân-ι Hümâyûn) está presente. En el centro de la pintura se ve al 

embajador de espaldas, entre dos intérpretes, muy probablemente rûm («romanos») fanariotas. Puede divisarse 
al pâdişâh (el sultán) escondido detrás de la reja, observando la escena. Colección de la Fundación Suna e 

İnan del Museo de Pera, Estambul.



203

La romanidad oriental moderna

Bibliografía

•	 Ἄμαντος, K. ‘Οἱ προνομιακοὶ ὁρισμοὶ τοῦ Μουσουλμανισμοῦ ὑπὲρ τῶν 
Χριστιανῶν’, in Ἑλληνικά’, vol. ix, pp. 103-166.

•	 Cantemir, D. The History of the Growth and Decay of the Ottoman Empire, tra-
ducido del latín por L. Tendal, London, 1756. 

•	 Γεννάδιος Μητροπολίτης Ἡλιουπόλεως, Τὸ ἀξίωμα τοῦ Μεγάλου 
Λογοθέτου ἐν τῷ Οἰκουμενικῷ Πατριαρχείῳ ἐν Ὀρθοδοξίᾳ, xvii, 1942, 
xviii, 1943.

•	 Γεννάδιος Μητροπολίτης Ἡλιουπόλεως, Τὸ ὀφφίκιον τοῦ Μεγάλου 
Ῥήτορος ἐν τῷ Οἰκουμενικῷ Πατριαρχείῳ in Ὀρθοδοξία, 1944, pp. 1773-
1779.

•	 D’Ohsson, Tableau général de l’Empire Ottoman (traducción en francés), Paris, 
1824, vol. V, pp. 120-139.

•	 Διμαράς, Κ.Θ., Ἱστορία Νεοελληνικῆς Λογοτεχνίας, Ἀθῆναι, 1919, vol. 1
•	 Δημαράς, K. Νεοελληνικός Διαφωτισμός, Ἀθῆναι, 1977.
•	 Ἔκθεσις περιεκτικὴ τῆς ἐνεστώσης καταστάσεως τῆς Ἑλληνικῆς Ἐκκλησίας, 

apud Κ. Οἰκονόμος, ‘Τὰ σωζόμενα Ἐκκλησιαστικὰ συγγράμματα’, vol. ii, p. 
130, en Δ. Κυριακός, ‘Ἐκκλησιαστικὴ ἱστορία’, Ἀθῆναι, 1898, vol. iii.

•	 Finlay, G. History of Greece, Oxford, 1877, vol. v, pp. 244-25.
•	 Geschichte des Osmanischen Reiches nach den Quellen dargestellt, Gotha, 1909-

1912, vol. ii.
•	 Iorga, N. Byzance après Byzance, Paris, 1992.
•	 Κομνηνὸς Ὑψηλάντης, ᾿Α., ‘᾿Εκκλησιαστικῶν τε καὶ πολιτικῶν βιβλία 

δώδεκα’, ed. Γερμανὸς Aὐθονίδης, Κωνσταντινούπολις, 1870, aumentado 
por A. Papadópoulos-Keramévs 1909, Τὰ μετὰ τὴν ἅλωσιν.

•	 Λαμπρός, Σ., Παλαιολόγια καὶ Πελοποννησιακά, Ἀθῆναι, 1912, vol. ii.
•	 Δούκας, «Βυζαντινὴ ἱστορία», in Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, 

Bonn, 1834, cap. xxxi.
•	 Legrand, E., Bibliothèque grecque vulgaire, Paris, 1880; Bibliographie hellénique 

ou description raisonnée des ouvrages publiés par les Grecs, xviiième siècle, 2 
vol., ed. L. Petit, H. Pernot, Paris, 1894-1903.

•	 Μακραῖος, Σ., Ὑπομνήματα Ἐκκλησιαστικῆς Ἱστορίας (1750-1800), editado 
por Κ. Σάθας, Μεσσαιωνικὴ Βιβλιοθήκη, vol. iii, Ἐνετία, 1872.

•	 Μουζάκης, Σ., «Η διερεύνηση των ιδεών στο δίκαιο των Φαναριωτών 
ηγεμόνων στη Μολδαβία και στη Βλαχία το 18ο-19ο αιώνα» in ‘Εταιρία 
Νεοελληνικών Σπουδών’, Γ’συνέδριο, 2006.

•	 Migne, Patrologia Graeca, vol. 157, Paris, 1866.



204

Xavier Agati

•	 Papadopoullos, T. H., Studies and Documents relating to the History of the Greek 
Church and People under Turkish Domination, Biblioteca Graeca - Aevi Poste-
riores – I, Brussells, 1952.

•	 Παπαρρηγόπουλος, K. - Π. Καρολίδης, ‘Ἱστορία τοῦ Ἑλληνικοῦ ἔθνους’, 
ed. Ἐλευθερουδάκης, Ἀθῆναι, 1925.

•	 Πατρινέλης, Χ. Γ., Πρωιμὴ νεοελληνικὴ ἱστοριογραφία, θεσσαλονική, 1990.
•	 Petit, L., X. Siderides, M. Jugie, Oeuvres complètes de Scholarios, 8 volumes, 

Paris, 1928-1936, vols. iii, iv, vi.
•	 Pseudo-Kodinós, Κωδινὸς Κουροπαλάτης, Περὶ τῶν ὀφφικιαλίων τοῦ 

παλατίου Κωνσταντινουπόλεως καὶ τῶν ὀφφικιάλων τῆς Μεγάλης 
᾿Εκκλησίας, in Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, Bonn, 1839.

•	 Renauld, E. (ed.), Psellos, Chronographie, Paris, 1926-1928.
•	 Richard, M., Répertoire des Bibliothèques et des Manuscrits grecs, Publications 

de l’Institut de Recherche et d’Histoire des Textes, no 1, Paris, 1948.
•	 Rizos-Ragkabes, E., Le Livre d’or de la noblesse phanariote en Grèce, Roumanie, 

Russie, Turquie, par un Phanariote, Athènes, 1892.
•	 Σάθας, Κ. Ν., ‘Νεοελληνικὴ φιλολογία, Βιογραφίαι τῶν ἐν τοῖς γράμμασι 

διαλαμψάντων Ἐλλήνων’, xviii αἰ., Ἀθῆναι, 1868.
•	 Signes Cordoñer, J., Miguel Pselo, Emperadores de Bizancio, Madrid, Gredos, 2006.
•	 Σκοπετέας, Σ., ‘Οἱ Ὑψηλάνται, ἡ τραπεζουντιακὴ καταγωγή τους’, 

Ἀρχαίου Πόντου, vol. 20, Ἀθῆναι, 1955.
•	 Veinstein, G., «Les provinces balkaniques (1606-1774)» in Histoire de l’Empire 

Ottoman, sous la direction de R. Mantran, Paris, 1989, pp. 287-340.
•	 Von Hammer, J., Histoire de l’Empire Ottoman, Paris, 1835-1843, libro xvi.
•	 Χρύσανθος Πατριάρχης Ἱεροσολύμων, Συνταγμάτιον περὶ τῶν ὀφφικιάλων, 

κληρικάτων, καὶ ἀρχοντικίων τῆς τοῦ Χριστοῦ Ἁγίας Ἐκκλησίας, 1ª ed.: 
Târgovişte, 1715; 2ª ed.: Bενετία, 1778.

•	 Zallony, M.-P., Essai sur les Phanariotes, Marseille, 1824.
•	 Ζέπος, Ι., Βασιλικά 1-5, Ἀθῆναι, 1910-1912, a partir de la edición de Heimbach 

y de los complementos de Z. von Lingethal, Ε. Ferrini y J. Mercati. 

•	 Zepos, P., «La politique sociale des princes phanariotes» in Balkan Studies, 11, 
1970, pp. 81-90.

•	 Ζέπος, Π., «Συνταγμάτιον Νομικὸν ᾿Αλεξάνδρου ῾Υψηλάντη Βοεβόδα 
ἡγεμόνος πάσης Οὐγγροβλαχίας 1780» in Πραγματείαι ᾿Ακαδημίας 
Ἀθηνῶν, Ἀθῆναι, 1936, pp. 20-24.






