CLASSI
BOLIVI

Revista de la Sociedad
Boliviana de Estudios
Clasicos / VIl






CLASSICA BOLIVIANA

Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos
Nuamero VIII

..'n_.'. .'-."

\E e J'\ A TR,
'RU’;‘;’-‘\\\ K g AN
= o A= AN
g S\

> 4
7 Ty

CLASSICA
BOLIVIANA

UNIVERSIDAD
Sociedad Boliviana de NCESTRA SERORA DB LA PAZ
Estudios Clasicos
(SOBEC)



CLASSICA BOLIVIANA VIII. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos
(SOBEC)

Comité de Redaccion: Director y editor general: Andrés Eichmann Ochrli — Subdirector:
Mario Frias Infante — Secretaria general: Tatiana Alvarado Teodorika — Coordinadora
general: Mary Carmen Molina Ergueta — Miembros: Carla Salazar, Mary Carmen Molina
Ergueta (Cinemas Cine Pensamiento), Tatiana Alvarado Teodorika (IUT Bordeaux
Montaigne, Francia).

Comité de Evaluacion (y sus universidades): Cecilia Colombani (Universidad Nacional
de Mar del Plata, Argentina), Paola Corti (Universidad Adolfo Ibaiiez, Chile) — Emilio
Crespo (Universidad Autonoma de Madrid, Espafa) — Rafael Gallé Cejudo (Universidad
de Cadiz) — Francisco Garcia Jurado (Universidad Complutense de Madrid, Espafia) —
Fernando Garcia Romero (Universidad Complutense de Madrid, Espafia) — Fernando
Guzman (Universidad Adolfo Ibafiez, Chile) — Manuel Molina (Universidad de Granada,
Espafia) — Ricardo del Molino (Universidad Eternado de Colombia, Colombia) — Gerardo
Ramirez Vidal (Universidad Nacional Autonoma de México, México) — Ma. Isabel
Rodriguez Lopez (Universidad Complutense de Madrid, Espafia) — Fernando Rodriguez
Mansilla (Hobart and William Smith Colleges, Estados Unidos de América) — Emilia
Ruiz Yamuza (Universidad de Sevilla, Espaia) — Alvaro Sanchez Ostiz (Universidad de
Navarra, Espana) — Javier de Santiago Fernandez (Universidad Complutense de Madrid,
Espaia) — Marcela Suarez (Universidad de Buenos Aires, Argentina) — José Torres
(Universidad de Navarra, Espana).

Editores responsables: Andrés Eichmann Ochrli, Tatiana Alvarado Teodorika.

Portada
Fotografia de Triunfos de Carlos V, dleo sobre lienzo, Museo Charcas.

Edicion fotografica de Felipe Ruiz Lax

Contacto e informaciones: estudiosclasicosbolivia@gmail.com
www.estudiosclasicosbolivia.org

©Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos (SOBEC)
©Editorial Marigalante

Primera edicion: julio de 2017
ISSN 2313-5115
Deposito Legal 4-1-2492-17

Produccion: Editorial Marigalante
MOM/MDAA

Impreso en Bolivia


mailto:estudiosclasicosbolivia@gmail.com
http://www.estudiosclasicosbolivia.org

Indice

PreSentacion..........c.coooovviiimiiiiiieieeceeeeeeeeeeee ettt ettt snesae e

Nuestra portada: Los Triunfos de Carlos V en el museo “Charcas” de Sucre
Margarita Vila Da Vila..........cccoovoiviiiiiriiiiii s ssssnnns

Articulos
Filologia, didactica y traduccion

«Cuéntame y dime». El aspecto verbal en el Eutifron
JESUS A 10 VillQ.........ocoiiiiiiiiiiiiiiie e

Recursos filologicos en la obra de Juan Escoto Eritgena. La traduccion
como modelo didactico
Alfredo Eduardo FraschiNi..................cccccoeceiiieiiiiiienieiieiieeieeie e,

El didactismo metalingiiistico en el Palatii Eloquentiae
Vestibulum de Antonio Machoni
Juan Pedro Kalinowski - Luis Angel SAnchez................ccccoceviiiviiciiniiciicne



Historia y Literatura de la Antigua Grecia

El altar: Iconografia y funcién, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Martha Cecilia Jaime GONzalez.................c....ccoeeveiieeiiieeeieeeceeeeeeeeee e

Areté en los héroes comicos de Los caballeros y La paz de Aristofanes

Carlos Andrés Gallego AFroyave..................cccccvcuiviiieiiaieieieee e

Materia clasica: del siglo XVI hasta nuestros dias

(Qué moneda se derramo en las sparsiones de Lima y de Cusco en 15577

Fernando LOpez SANCREz.................ccccoeeiicioiiciiiiiiiiiiii e

Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes
y centauros del arte virreinal

Margarita Vila Da VilQ.............cccccoooiiiiiiiiiei it

Ecos de la tradicion clasica en el periodismo cuyano en el siglo XIX

ANdrea Greco de AIVArez...............oovovoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesee e

Luciano de Samosata, Borges y «El Aleph»

Alfredo Rodriquez LOPez-VaAzZqUez.................cccocveeueeiiiiiiiiieiieieeieeeeee e,



Tradicion clasica e iconografia medieval
en las sirenas, salvajes y centauros
del arte virreinal

M?® Margarita Vila Da Vila

Universidad Mayor de San Andrés
mmargaritaviladv@hotmail.com

Resumen

A través de estampas y copias, imagenes de sirenas, centauros y hombres salvajes
arribaron a las tierras andinas, plasmandose en algunos gueros, pinturas, tejidos y
relieves de iglesias de Pert y Bolivia, advirtiendo —como antafio habian hecho en las
iglesias romanicas europeas— de los peligros a los que conduce la busqueda desmedida
de placeres y aconsejando el sometimiento de la razon a las pasiones.

De las tres criaturas, las mas populares fueron las sirenas, presentes en retablos y fachadas
de iglesias, y solo asociadas a centauros y salvajes en algunos vasos ceremoniales.
Dada la integracion de los caciques en la sociedad catolica virreinal, es posible que su
presencia en tales vasos pretendiera testimoniar su familiaridad con la moral cristiana y
la cultura humanista de la aristocracia hispana. La fascinacion de clientes y artistas por
sus coloridas y sugestivas formas posiblemente también influyd en la seleccion tematica.

Por todo ello, estimo que conviene explorar la iconografia de tales seres, ademas de las
posibles razones de su inclusion en obras patrocinadas por caciques y sacerdotes.

Palabras clave: arte virreinal - iconografia - sirena - centauro - hombre salvaje - queros
Abstract

Through engravings and copies, the images of sirens, mermaids and centaurs arrived to
the Andes, consequently being represented in indigenous ceremonial vases, paintings,
textiles and sculptured reliefs in Peruvian and Bolivian churches. As they had done

149


mailto:mmargaritaviladv@hotmail.com

M?* Margarita Vila Da Vila

in the Middle Ages, these figures served as admonition for the believers against the
dangers of lust and impudent pleasures.

Besides —considering both the catholic morals in colonial society and the integration
of the indigenous caciques in it— the presence of mermaids, centaurs and wild
men in queros (indigenous ceremonial vases) probably attested for the Christian
and humanistic culture they had embraced, as well as their loyalty to the Spanish
monarchy. Also, these suggestive figures may have reclaimed a fascination of sorts.

This paper pretends to enlighten some of these aspects.

Key words: andean colonial art - iconography - mermaids - centaurs - wild man -
indigenous ceremonial vases (queros)

Introduccion

Desde los albores del cristianismo, sirenas y centauros fueron juzgados como seres
demoniacos. El Physiologus vio en ellos la imagen de la hipocresia, abordandolos en
el mismo capitulo, en tanto que para los eruditos y artistas medievales personificaron
la lujuria, el desenfreno y las tentaciones a las que se ve arrastrado el cristiano’.

Popularizadas a través de estampas, dibujos y artes aplicadas, ambas figuras arribaron
a estas tierras, plasmandose en queros, pinturas, tejidos y relieves de iglesias de Peru
y Bolivia. Su presencia, como en el Medievo, parece advertir contra los peligros a los
que conduce la busqueda desmedida de placeres y la entrega a las pasiones.

Con todo, mientras que fue comun tallar a las sirenas afrontadas en fachadas de
iglesias, solo en algunos gueros aparecen junto a centauros y salvajes velludos. Dada
la moral catdlica imperante en la sociedad virreinal y la integracion de los caciques
indigenas en ella, es posible que su aparicion en tales vasos ceremoniales sirviera
para testimoniar la cultura cristiana y humanista de aquellos, su adscripcion a los
valores de la monarquia hispana y el sometimiento a la moral catdlica. A ello habria
que agregar la fascinacion de clientes y artistas por sus coloridas, sugestivas y
ornamentales formas.

Las sirenas pisciformes del Medievo

Desde mediados del siglo XX se ha venido insistiendo en la ascendencia indigena
de las sirenas andinas. Los estudiosos locales, aun presumiendo un origen clasico y
manierista para sus formas, las han vinculado con el mito de las hermanas Quesintuu
y Umantuu del lago Titicaca’®. Por mi parte, ya tuve la oportunidad de defender la

1 Physiologus, 2009; J. Leclercqg-Marx, 1997, pp. 45-47. Sobre los origenes, fuentes y
desarrollo de la emblematica cristiana tratan los tres primeros capitulos del Bestiario de
Cristo de L. Charbonneau-Lassay 1997, pp. 11-30.

2 T. Gisberty J. de Mesa, 1986, pp. 474-475, Fig. 533.

150



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirvenas, salvajes y centauros del arte virreinal

filiacion medieval de las sirenas tras abordar la transformacion de las sirenas clasicas
en criaturas pisciformes. Quisiera mostrar en esta ocasion como esta filiacion es
igualmente perceptible en las sirenas de doble cola y en los centauros y salvajes de
algunos gueros virreinales®.

No se puede precisar en qué disefio se inspiraron los artistas locales. Es evidente, con
todo, la utilizacion de modelos, dado el reiterado aspecto y pose frontal de sus sirenas.
Asi lo hace la sirena incluida por Felipe Guaman Poma de Ayala en el Mapamundi del
«Reyno de las Indias» de la Nueva Coronica y Buen Gobierno que escribio hacia 1600
(Fig. 1)*. Su aspecto no es muy diferente al de las que pueblan los relieves y codices
medievales. De hecho, basta comparar las figuras de un relieve copto de comienzos
del siglo V con las talladas a mediados del siglo XVIII en San Miguel de Pomata
(Puno) para apreciar su parecido’.

A. Orias, en cambio, defendid la «vasta difusion prehispanica» de las sirenas andinas
apoyandose en las apreciaciones de T. Gisbert y Baez-Jorge®. Y ello, en primer lugar,
por la referencia del Padre Bertonio a una relacion pecaminosa entre el dios Tunupa
y las hermanas del lago Umantuu y Quesintuu; en segundo lugar, por la comparacion
hecha por Ramos Gavilan y Antonio de Calancha entre la diosa fenicia Dagén y
Copacabana, la libidinosa divinidad prehispanica del lago Titicaca; y, por ultimo, por
el toponimo Sirenayoc de Lampa’.

3 Tuve ocasion de ocuparme de la génesis de la iconografia de las sirenas pisciformes y de
las deudas morfologicas existentes entre las sirenas andinas y sus predecesoras medievales
en la ponencia que presenté en el VIII Encuentro de Estudios Clasicos, Cochabamba,
2012, con el titulo de «El legado clasico y medieval en las sirenas de la Audiencia de
Charcas». Asimismo, pude profundizar en todo ello en las conferencias que en marzo de
2014 di en las universidades japonesas de Tokio, Nagasaki y Osaka con el tema de «Ecos
medievales en los Andes: La representacion de las sirenas en las iglesias virreinales y en
los vasos indigenas ceremoniales». Ambos textos pueden consultarse en M* M. Vila Da
Vila (2015), pp. 151-185 y M* M. Vila Da Vila (2016), pp. 63-96. Remito a dichos articulos
para lo concerniente a la iconografia de las sirenas aladas y la génesis de las pisciformes
medievales.

F. Guaman Poma de Ayala, 1615, fols. 1001-1002 (GKS 2232 4°) (Mapamundi).

5 J. Leclercg-Marx, 1997, pp.65-66; M* 1. Rodriguez Lopez, 1998, p. 46; T. Gisbert, y J. de
Mesa, 1986, pp. 474-475, fig. 533.

6 A. Orias, 2001, pp. 173-189; T. Gisbert y J. de Mesa, 2012, t. II, pp. 243-244. La
identificacion de Quesintuu y Umantuu como sirenas andinas fue defendida también por P.
Revilla Orias, 2012.

7 Ramos Gavilan, en la Historia de Ntra. Sra. de Copacabana, publicada en 1621, describi6 a
su antiguo idolo como un pez con rostro humano; L. Bertonio, 1612, 2% parte, p. 291.

151



ii fon
7 = -
._A =

e IMODELASINIS

a
3
AS

.
E

o

3

Fig. 1. Mapamundi del Reyno de las Indias en la Nueva Corénica y Buen

Gobierno de Guaman Poma de Ayala, fols. 1001-1002 (GKS 2232 4°),

1615. Véase la sirena en el extremo superior izquierdo.



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Como ya sefialé en 20128, opino que, revisados tanto los textos como las imagenes
prehispanicas, no encuentro bases iconograficas que sustenten el origen autdctono de
las sirenas talladas en retablos y portadas virreinales’. Tampoco se dice que fueran
mujeres-peces las seductoras Quesintuu 'y Umantuu, siendo posible que la similitud
de nombre con unos peces del Titicaca se deba a su comun origen lacustre y apetito
lujurioso. Ya en el Medievo el pez fue plasmado como atributo de Venus y de las
sirenas, como muestra la miniada a comienzos del siglo XIII en el Bestiario de Oxford
de la Bodleian Library (Fig. 2)°.

ETAYATATL LT

Fig. 2. Sirena del Bestiario de Oxford
(seccion de Serpientes, Ms. Ashmolean),
Bodleian Libr., S. XIII.

Asimismo, si los sitios «en donde habitan las sirenas» de Lampa (Pert) se llaman
«Sirenayoc»'!, dada la raiz hispana del vocablo es presumible que tales tradiciones
se gestaran tras la llegada de los espafioles. Tanto en la Patagonia chilena, como en
las islas de Madagascar, Reunion y Comoras, se han desarrollado mitos relativos a

8 M* M. Vila Da Vila, 2016, pp. 63-96.

9 A mi parecer, no hay parentesco entre la Dagén-Derceto de los grabados barrocos y el
desaparecido idolo pisciforme de Copacabana, ni entre las sirenas virreinales y la criatura
Chancay que T. Gisbert (1980, pp. 46-73) interpreta como una «mujer pez».

10 De la sensualidad de las sirenas medievales tratan L. Leclercq-Marx, 1997, p. 280, fig. 175;
M?* 1. Rodriguez Lopez, 1998, p. 1. El simbolismo cristiano de las sirenas aparece en el
Bestiario medieval editado por 1. Malaxecheverria, 1986, pp. 132-137 y 282.

11 T. Gisberty J. de Mesa, 2012, t. II, p. 77.

153



M?* Margarita Vila Da Vila

féminas acuaticas conocidas por nombres locales, igual que las del folklore noruego,
las Saekona del Mar Béltico y las Mermaids anglosajonas. De ser prehispanico el
mito de Lampa, tendrian nombre quechua sus sirenas. Y aun aceptando la posible
convergencia entre mitos prehispanicos y clasicos, opino que soélo la tradicion clasica-
medieval brinda precedentes tanto para las sirenas virreinales, como para las talladas
junto a centauros en tumbas malgaches!?.

No discuto que el imaginario popular haya supuesto un origen indigena para tales
sirenas, ya que tratamos de lo que Mary Louis Pratt califico como «arte en zonas de
contacto, es decir «espacios sociales en donde culturas dispares se encuentran, chocan
y luchan, a menudo en relaciones altamente asimétricas de dominio y subordinacion»,
en palabras de Okada'. Con todo, no ayuda a una correcta valoracion iconografica
inferir de los textos mas de lo que dicen'4, atribuir a lejanas épocas tradiciones que
pueden ser modernas e imaginar en relieves y pinturas prehispanicos rasgos ajenos a
los modelos europeos que inspiraron los disefios andinos.

Popularizado el tipo de sirenas pisciformes a través de estampas y otras copias'®, gozd
de amplia aceptacion en las tierras andinas, como prueban las enumeradas por T.
Gisbert y J. de Mesa en su estudio sobre la Arquitectura Andina'®. Se las encuentra
en las portadas de las iglesias peruanas de Lampa, Asillo, la Compaiiia de Jests de
Arequipa, Santiago de Huaman y la catedral de Puno. No lejos de alli, en Pomata,
también se las ve en las iglesias de San Miguel y de Santiago, destacandose en Bolivia
las de San Lorenzo de Potosi y Salinas de Yocalla. Seductoras aparecen en retablos
y fachadas, advirtiendo —como sucede con las incluidas en los tratados de emblemas
morales derivados de Alciato y sus predecesoras medievales— de los peligros a los
que conduce la busqueda desmedida de placeres y riquezas y lo fltiles que son sus

12 B. Terramorsi, 2010, pp. 12-13.
13 H. Okada, 20006, p. 79; M. L. Pratt, 1991, pp. 33-40.
14 S. Moralejo, 2004.

15 Aunque no podamos aducir ningin modelo concreto salvo las incluidas en los libros de
Emblemas, es evidente que hubieron de llegar grabados y dibujos con sirenas pisciformes al
continente antes de que Guaman Poma incluyera uno de sus disefios en el mapamundi de su
Nueva Coronica. Sin ningiin precedente prehispanico vagamente parecido, basta comparar
el aspecto y disposicion de la sirena pisciforme con los ejemplos medievales aqui aducidos
para reconocer el origen europeo de su aspecto. Algunos ejemplos de tales dibujos pueden
verse en C. van Duzer, 2011, pp. 115-123.

16 T. Gisberty J. de Mesa, 1997, pp. 332-336.

154



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirvenas, salvajes y centauros del arte virreinal

bienes'”. Por lo general, aparecen tocando una guitarra, un tiple o cuatro, cordofonos
cuyo uso en fiestas profanas y por tentadores diablos —como puede apreciarse en las
pinturas del Infierno de Carabuco y de la Muerte en Caquiaviri— parece insistir en el
caracter arrebatadoramente sensual de la musica de estas féminas'®.

Ya lo hacia asi una aviforme dibujada en el siglo X en el Physiologus de Bruselas®.
Lo hacen también otras sirenas pisciformes goticas (Fig.3), como la tallada en la
silleria de coro de la catedral suiza de Basilea en el siglo XV. Su torso frontal, cinturén
de aletas y cola curvada, avalan el origen morfoldgico medieval de las virreinales.
También lo hacen las que Robinet Testard incluyd en la miniatura del Triunfo de
Neptuno en el papel de nereidas, conforme al medieval «principio de disyuncion» que
formulo Panofsky?®.

Fig. 3. Misericordia de coro de la catedral de
Basilea, Suiza, S. XV: sirena tocando laud.

17 A. Alciato, D. 116 (en la ed. de 1531, emblema CXV; en la de 1621, emblema CXVI; D.
Saavedra Fajardo, 1642 (1999), emblema 78; J. Horozco y Covarrubias, 1604, emblema
XXX; S. Covarrubias Orozco, 1610, Lib. I, emblema 94; C. Ripa, 1603, «Piacere», pp.
398-399. El simbolismo cristiano de las sirenas se trata en las Etimologias de S. Isidoro
(1983), Lib. X1, pp. 52-53 y en el Bestiario medieval editado por 1. Malaxecheverria, 1986,
pp. 132-137 y 282.

18 M* I. Rodriguez Lopez (2007, pp. 12-16, figs.13-18) ha hecho un pormenorizado estudio
de la musica de las sirenas en la Edad Media y Moderna, mostrando cémo los corddfonos
acompafan con trompetas al canto. Abordé, como ella, la musica de las sirenas aviformes
antiguas en M* M. Vila Da Vila, 2016, pp. 64-69 y 84-88. Las pinturas bolivianas mencionadas
pueden verse en T. Gisbert y J. de Mesa, 2012, figs. 118, 127, 132, pp.138-150.

19 L. Leclercq-Marx, 1997, pp. 72-73; M* L. Rodriguez Lopez, 2007, p. 12, fig. 13.

20 M* 1. Rodriguez Lopez, 2007, pp. 14-15, fig. 15-17; Panofsky, 1979, pp. 26-37.

155



M?* Margarita Vila Da Vila

El vistoso cinturén de su cola se repite mas aplanado y lobulado en las sirenas andinas
esculpidas o pintadas, como las de la iglesia de Asillo o del presbiterio de la de
Huachacalla (Oruro)*. Aparecen igualmente otras muchas sirenas con guitarras en
un deslumbrante tapiz heraldico cuzqueiio (Fig. 4) tejido hacia 1780 con un escudo
nobiliario espafiol al centro?. Otras en actitud similar, pero asiaticas por sus rostros y
laudes, ocupan —junto a un unicornio y un fénix— el centro de un fabuloso tapiz tejido
con lana andina y seda china. Se testimonia asi, afirma Elena Phipps, «el enorme
impacto que en la imaginacion visual andina provoc6 el comercio entre el Virreinato
del Pert y el Lejano Oriente»?. El que en tejidos de procedencia andina, europea
y asiatica aparezcan otras muchas sirenas de formas similares a las vistas parece
prueba de la amplia difusion de este motivo medieval entre pueblos de culturas y
tradiciones diversas. Entre los vectores de transmision han de considerarse tanto los
libros y estampas, como objetos suntuarios llevados desde Europa por los colonos
o fabricados por inmigrantes que acabaron sirviendo de modelos a los artesanos del
Pert indigenas y mestizos®.

Fig. 4. Tapiz heraldico o Repostero del Cusco (?),
c. 1780, British Museum (1913.3-11.1).

21 T. Gisbert, 1980, figs. 55 y 58.
22 E. Phipps, 2004, pp. 361-363.

23 E. Phipps, 2004, pp. 250-254. Esto ha sido refrendado por la exposicion que en 2013
el Metropolitan Museum de Nueva York dedicd al comercio textil mundial durante el
Renacimiento y Barroco (Interwoven Globe: The Worldwide Textile Trade, 1500-1800).

24 J. Hecht, 2004, pp. 51-57. De la opulencia andina en la sociedad virreinal trata F. Salomon,
2004, pp. 114-124.

156



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Asi sucede en un cofre de plata procedente del Perti conservado en el V&A Museum
de Londres (Fig.5), vinculado a la orden agustina, a juzgar por su emblema central, que
muestra, en los cuadrantes superiores, dos sirenas simétricas observadas por simios®.
Tales criaturas humanoides, desprovistas de habla, raciocinio o moral, habian sido
juzgadas durante la Edad Media como manifestacion de la degradacion y bajeza a las
que vicios y pecados pueden arrastrar al ser humano?. Constituyeron, pues, la imagen
simbolica de la concupiscencia, advirtiéndonos contra la nociva busqueda de placeres.

Fig. 5. Cofre de plata con sirenas musicas y estuche en
forma del emblema agustino, Peru (?), S. XVII (Victoria
and Albert Museum de Londres).

Sirenas y salvajes: De las miniaturas géticas a los queros andinos

A lo mismo parece referirse el encuentro de la sirena y el salvaje velludo plasmado en
un guero del Museo Arqueologico de Cusco?” (Fig.6). Utilizado para brindar con sus
invitados por algtin cacique andino del siglo XVIII, muestra en su franja superior una
sirena que, como las del cofre anterior, intenta seducir a un salvaje con el melodioso
son de su guitarra.

25 C. Esteras Martin, 2004, pp. 58-71.

26 Bestiario medieval, 1986, pp. 38-41. La consideracion negativa de los simios es tratada por
H. W. Janson, 1952, pp. 29-71 y M* M. Vila Da Vila, 1999, pp. 281-285.

27 T. Gisbert, 1980, p. 49 y P. Revilla, 2012, p. 18. Han estudiado asimismo estos queros, entre
otros, Cummins, 2002; Kuon-Arce, 2003; Lizarraga, 2010; J. L. Martinez, 2008b, pp. 147-
161 y J. L. Martinez- P. Martinez, 2013, pp. 41-81.

157



M?* Margarita Vila Da Vila

Fig. 6. Quero del Museo Arqueoldgico de Cuzco con sirena y
salvaje, S. XVIII (foto de T. Gisbert).

Ignoro si hay mas ejemplos de ello en el arte virreinal, pero ya a fines de la Edad
Media su popularidad condujo a mostrar juntas ambas criaturas. Abundan, en efecto,
salvajes velludos en pinturas y grabados alemanes, ademas de en tapices, sillerias de
coro y portadas de palacios y catedrales del siglo XV, Los libros de caballeria y de
viajes los describian como representantes de una naturaleza incorrupta, pero también
peligrosos, incivilizados y sometidos a sus mas bajos instintos. De ahi que muy a
menudo cumpliesen una funcién tenante de escudos, para enfatizar tanto la esperada
fertilidad del linaje al que custodian, como su caracter servil en tanto que criaturas
brutales vencidas por el coraje y honor de la estirpe que exaltan®. Tal es el papel que
cumplen junto a dos sirenas en el bas-de-page de un manuscrito francés del siglo XV
dedicado al Speculum Historiae de Vicente de Beauvais™®.

Seria licito suponer, en consecuencia, que mas alld del valor decorativo de tales
criaturas en el quero andino, su presencia ahi esté justificada por la cultura libresca
del cacique que lo encargo y por el conocimiento que su pintor pudiera tener de alguna
imagen parecida. Su relacion es, de hecho, perfectamente comprensible a partir del
significado moral que la Edad Media otorgd a estos seres: la sirena seductora y el
salvaje velludo, descendiente éste de los satiros y faunos, libidinoso y sometido a sus
pulsiones sexuales de ordinario, pero también criatura inocente y digna de redencion®'.

28 Una magnifica seleccion de imagenes de salvajes, junto con un profundo estudio de las
mismas, puede encontrarse en el Catalogo sobre The Wild Man editado por T. Husband, 1980.

29 Azcarate, 1948, pp. 81-99; Merino-Diaz de Sarabia, 1983, pp. 619-630; A. Rosende, 1986,
pp. 293-294.

30 M*I. Rodriguez Lopez, 1998, p. 50.
31 J.E. Cirlot, 1981, pp. 397-398 y 415; L. Reau, 2000, I, pp. 144-150.

158



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirvenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Y como sometidas a un poder superior han de entenderse, igualmente, las graciles y
grutescas sirenas aladas que ondulan simétricamente sus colas vegetales en el friso
pintado en torno al apostolado del techo de la iglesia de Curahuara de Carangas
(Bolivia) (Fig.7), construida en 1608 merced al mecenazgo de los caciques Baltasar
Cachagas y Gonzalo Larama®?. Dado lo manierista del disefio, podemos fechar por
entonces las sirenas que sostienen escudos con los instrumentos de la Pasion de
Cristo, como lo hacen dos salvajes de la silleria de coro de la catedral gallega de
Mondofiedo*.

Fig. 7. Detalle del techo policromado con apostolado en la iglesia de Curahuara de
Carangas hacia 1608 y encargado por los caciques Baltasar Cachagas y Gonzalo
Larama.

Su disefo podria derivar de algun frontispicio de texto litirgico. En cualquier caso, es
evidente su parentesco con la orla de un plato argénteo (Fig. 8) rescatado del naufragio
del galedn Nuestra Sefiora de Atocha que se hundié en 1622 mientras transportaba un
precioso cargamento de plata potosina®. El que un mismo motivo se repita en obras tan
distintas prueba su descendencia de un prototipo comiin hispano-renacentista. Dos siglos
después, algiin artesano chiquitano hubo de contar con un modelo parecido al tallar en
medio del exuberante follaje de un cabezal o respaldo unas sirenas pisciformes aladas
sosteniendo un racimo.

Otras sirenas en la fachada de la iglesia jesuitica de Lampa cargan rebosantes fruteros
mientras flanquean el escudo de la Virgen Maria. Repiten esto las de San Jerénimo
de Asillo y los hibridos serpentinos de la Casa de las Sierpes de Cusco (Pert). Y

32 T. Gisbert y J. de Mesa, 2012, t. I, pp. 204-209.

33 Aladisposicion heraldica de las sirenas se ha referido M* I. Rodriguez Lopez, 1998, pp. 48-
50,y alos salvajes A. Rosende, 1986, fig. 3, 1am. I1. Sobre algunas otras interpretaciones de
las sirenas desde la emblematica renacentista trata M* P. Lopez Pelaez, 2007, pp. 139-150.

34 J. Hecht, 2004, pp. 50-51, pp. 209-210.

159



M?* Margarita Vila Da Vila

sostienen también escudos otras europeas, como las del palacio Colonna de Roma y
las de una fachada renacentista compostelana de mediados del siglo XVI*.

Fig. 8. Plato de plata de fines del siglo XVI con sirena alada y cola vegetal del
galeon Nuestra Seflora de Atocha naufragado en 1622.

Puede parecer extrafio ese interés de caciques de estirpe inca por figuras derivadas
tanto de la mitologia clasica como de libros de viajes y caballeria tardo-medievales.
Lo cierto es que algo similar ya habia pasado entre francos y anglosajones, al incluir
camafeos en sus obras de orfebreria o tallar —como se hizo hacia el 700 en el cofre
Franks— temas de la antigua Roma entre otros cristianos y germanos. En el Nuevo
Mundo, como antaflo en Europa, las élites de la nobleza local —opina Okada— podrian
«haber encontrado utiles esas imagenes para desplegar su identidad como conversos
catolicos en la sociedad colonial»*® y probar su familiaridad con la prestigiada cultura
clasica. Asi lo sugiere la decoracion con pilastras, frontdn, veneras y sirenas de la
portada de la desaparecida casa de los Guarachi de Jestis de Machaca en Potosi.

Ya a comienzos del siglo XVI, segun certifican las Recopilaciones de las Leyes de
Indias, la Corona espafola se intereso en la fundacion de colegios para la nobleza
local, pero hasta el XVII no se hicieron efectivos en el territorio andino. Contaron
éstos con el apoyo entusiasta de los curacas indigenas, como testimonia la fundacion
de los de Lima y Cusco a peticion de aquellos®’.

35 J.de Mesay T. Gisbert, 1985, pp. 389-390, fig. 408; T. Gisbert y J. de Mesa, 1986, pp. 61-
63, figs. 50 (Lampa) y 51 (Asillo); C. Cresti-C. Rendina, 2012, pp. 230-241.

36 H. Okada, 2006, p. 78.
37 J. B. Olaechea, 1962, pp. 109-113.

160



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirvenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Y tales caciques, educados no sélo en la moral cristiana, sino también en valores
humanistas derivados de la cultura clasica, bien pudieron promover pinturas, relieves,
tejidos y queros ocupados por figuras en donde la mitologia grecolatina parece estar al
servicio de los principios cristianos. Asi se advierte en un mural del coro de la iglesia
de Carabuco encargado tras 1763 por el cacique Agustin Siflani. Apolo y Hércules
personifican en €l las virtudes del trabajo y la constancia seglin reza la divisa que
flanquean. Sabemos que ésta fue disefiada por Rubens hacia el 1637 para el editor
flamenco Plantin, y Okada opina que la pintura carabuqueia se inspir6 en el colofon
del Misal publicado por la imprenta de Plantin-Moretus en 1737. Como prueba,
recuerda que existe una copia de tal misal en el Seminario de San Jeronimo de La Paz,
cuya catedral tenia jurisdiccion sobre Carabuco en el siglo X VIII. Para el investigador
japonés, con la inclusion de tal divisa en la iglesia, el cacique Sifiani manifestaba
su fidelidad a los principios de la ortodoxia catolica. Y es que, tras el Concilio de
Trento, la imprenta de los Plantin en Amberes obtuvo el privilegio —en su condicion
de imprenta real— de publicar todos los textos litirgicos usados en los territorios de
la Corona espaiiola. Apropiandose de imagenes como ¢ésta, segun Okada, las élites
indigenas de la Colonia construyeron «su propia cultura a la manera de un bricolaje,
mientras negociaban con la cultura dominante prevalente de sus conquistadoresy.
Asi lo sugiere la representacion del bautismo de Fernando Sifani, el antepasado del
benefactor, pintada en el baptisterio de Carabuco. Con ella y otra interpretada por
Okada como el bautismo de Constantino, parece testimoniarse tanto la fidelidad de
los Sifiani a la Iglesia como la lealtad del propio cacique a la monarquia hispana’®.

Otro cacique, don Gabriel Fernandez Guarachi, mecenas de la iglesia de Jesus de
Machaca (La Paz, Bolivia), fue incluido junto a otros familiares en la base del Triunfo
del Nombre de Maria, pintado en 1703 por Juan Ramos Contreras a peticion del
parroco Juan Antonio Mogrovejo®. Sigue al carro en el que se exalta tal Triunfo*
una hermosa sirena. Con su ensortijada cabellera y torso desnudo resulta encantadora,
pero su perfidia se evidencia al ocultar bajo un colorido faldellin una serpenteante
cola trenzada con la de un dragdén domefiado por diversas congregaciones religiosas.
Simbolizan tales maléficas criaturas —como ya sefialo T. Gisbert— el averno, segiin
sugiere la presencia de varios herejes bajo sus colas y entre las ruedas*'. Se evidencia

38 Lealtad que pagd cara pues es sabido que poco después de la conclusion de las pinturas de
Carabuco, don Agustin Sifiani fue asesinado en 1781 durante el levantamiento indigena
contra la soberania espaifiola, en tanto que perteneciente a «una de las privilegiadas élites
que apoyaban el gobierno virreinal» (H. Okada, 2011, pp. 87-111).

39 T. Gisbert y J. de Mesa, 2012, t. I, pp. 134-137, 205-209 y 217-219. De los Guarachi se
ocupa A. J. Morrone, 2010, pp. 211-237.

40 Es probable que su disefo se haya inspirado en alguno de los incluidos en el tratado
publicado por J. Valda en 1663 (Dean, 1996, pp. 101-104).

41 T. Gisbert, 2012, p. 136.

161



M?* Margarita Vila Da Vila

visualmente asi, y debido a la falsedad de una figura tan seductora y monstruosa, la
asociacion establecida por algunos Padres de la Iglesia entre la sirena y la herejia®.

Sirenas y centauros en los queros virreinales

Acaso aludan también a los peligrosos encantos de ciertas doctrinas y placeres las
sirenas con centauros pintadas en otros queros virreinales®. Sabido es que ya el
Physiologus griego reunié ambos en un mismo capitulo y que se muestran en una
pintura copta que plasma el triunfo de San Sisino sobre la diablesa Alabasdria y
otros muchos vicios. Lo propio hicieron las mas antiguas versiones del Physiologus
latino, el de Teobaldo, los Dicta Chrisostomi del siglo X1y los bestiarios franceses de
Philippe de Thaon (siglo XII), de Gervasio y de Guillaume le Clerc, ya del XIII. Esto
propicié que ya desde el Physiologus de Berna se los representara juntos*.

Ambos antagonistas son hibridos semihumanos, y poseen, por lo general, un valor
negativo tanto en la mitologia clasica como en la exégesis cristiana®. El Physiologus
los concibié como imagen de la hipocresia, en tanto que para los autores medievales
posteriores encarnaron, como recuerda J. Leclercq-Marx «la lubricidad masculina y
femeninay, personificando la lujuria, el desenfreno y las tentaciones a las que facilmente
se ve arrastrado el cristiano*. S6lo cuando el centauro es un sagitario es posible hallar
en ¢l un sentido dual: negativo, si consideramos que para la cultura medieval sus
flechas simbolizan las tentaciones demoniacas?, o positivo, si atendemos al Bestiario
de Cristo y al Setenario del rey Alfonso X el Sabio, que incluyen al sagitario entre los
emblemas de Cristo. El es el Arquero divino que lanza tanto sus flechas contra Satan y
sus secuaces, como sus amorosos dardos al alma cristiana, convirtiéndose el sagitario
en imagen alegérica de su doble naturaleza humana y divina®.

42 J. Leclercq-Marx (1997, pp. 58-68) menciona a san Jerénimo, Origenes o Hipolito de Roma
entre aquellos que dan una interpretacion alegérica de las sirenas como simbolo de las
seducciones de la herejia.

43 Otra es la perspectiva de J. L. Martinez (2008, pp. 147-161), quien se ha ocupado de su
analisis desde la antropologia social e histdrica, buscando relacionar los lenguajes visuales
con la oralidad de los descendientes de los incas.

44 . Leclercq-Marx, 1997, pp. 41-91; Bestiario medieval, 1986, pp. 132-137 (sirenas) y 137-
140 (centauros); Isidoro de Sevilla (1983), Lib. XI, 3, pp. 52-55.

45 En Isaias 33, 22 se los relaciond con la desolacion de Babilonia.

46 J. Leclercq-Marx, 1997, pp. 149-155; L. Reau, 2000, I, 144-150.

47 Asinos lo recuerda S. Moralejo, 1969, p. 645, a partir de Salmos 10, 3 y 64, 4-5.

48 E. Martinez de Lagos, 1993, notas 50-57; L. Charbonneau-Lassay, 1997, pp. 351-363.

162



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

El juicio negativo sobre las sirenas se aplico por igual a las pisciformes y las aladas,
posadas por lo general sobre la grupa del centauro como sucede en sendos capiteles
roménicos de San Vicente de Avila (Fig. 9) y de San Millan de Segovia®. Puede
sorprender que criaturas de aspecto tan marcadamente diferente posean el mismo
valor en dicho periodo historico-artistico, pero lo cierto es que no sélo convivieron las
sirenas de tipo cldsico con las de cola de pez durante la Edad Media, sino que incluso
en el periodo virreinal éstas coexistieron con las de colas bifidas. Asi lo prueba la de
un quero conservado en los Museos Municipales de La Paz (Fig. 10). Se presenta
frontal en un florido paisaje, envuelta en un arcoiris brotado de la cabeza de un puma,
sosteniendo una guitarra y un ramillete de ajies®. Su aspecto es comparable al de
la pintada en el artesonado gotico de la iglesia de San Martin de Zillis en Suiza’'.
Asimismo, el color amarillo-rojizo de sus colas y sus brazos extendidos tienen
precedentes en la sirena incluida en el Mar de las Islas de las Indias (Fig. 11) —el lugar
en donde ya el naturalista romano Plinio el Viejo situaba las sirenas— pintado en el
Atlas Cataldn de 1375%.

Fig. 9. Centauro-sagitario disparando a una sire-
na aviforme en capitel de San Vicente de Avila,
c.1130.

49 M* M. Vila Da Vila, 1989 y 1999, pp. 239-241 y 288-296. También trata de ellas y su
simbolismo M. Guerra, 1978, pp. 262-267.

50 E. Kuon-Arce, 2003, pp. 211-220.
51 M*I. Rodriguez Lépez, 2007, p. 13, fig. 14.
52 M* 1. Rodriguez Lopez, 1998, p. 50; K. Holland, 2010.

163



M?* Margarita Vila Da Vila

Fig. 10. Quero andino del S. XVIII en los Museos
Municipales de La Paz: centauro y sirena (foto de T.
Gisbert).

Fig. 11. Sirena del Atlas Catalan de 1375,
por los judios de Mallorca Abraham y Jefuda
Cresques, situada en la Mar de las Indias, en
donde Plinio las situaba en la Antigiiedad.

De este tipo son también las incluidas entre los monstruos marinos del manuscrito
matritense del 1460 dedicado a la Geografia de Ptolomeo y en la edicion de 1536 del
Hortus Sanitatis del aleman Johan von Caub, el primer tratado impreso de Historia
Natural y Medicina®®. Todas ellas cuentan con numerosos precedentes desde el siglo

53 C. Duzer, 2011, pp. 115-123; Johan von Caub, 1536: El Hortus Sanitatis, aparecido en
aleman en 1485, debido a su popularidad se tradujo al latin en 1491 y gozé de multiples
ediciones durante el siglo XVI.

164



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

XI** en pinturas y capiteles romanicos de iglesias italianas, francesas e hispanas como
la de San Pedro de Avila.

Si a ello se aflade que en este quero, y su par, la sirena seductora aparece atacada por un
centauro-sagitario, ya no se puede dudar de lo mucho que deben las criaturas miticas de
este colorido vaso de madera a la tradicion artistica del Medioevo, dado lo comin que
resulta en tal periodo la compleja unién entre ambos hibridos. Dado que en este caso el
sagitario dispara a la seductora sirena, inmune a los picantes encantos de su musica y
frutos, podriamos asumir la significacion positiva del centauro como imagen alegdrica
de Cristo, el Arquero que lanza sus flechas contra el Mal y sus embrujos®. Ignoro si el
centauro asactando a un dragén de varias cabezas, pintado en otro quero, fue objeto
de esta interpretacion cristiana por parte de su autor o propietario, o si éstos, con tan
fantasticas criaturas, solo buscaron evocar un mundo mitico o una decoracion vistosa®.

Independientemente de ello, como prueba de los influjos medievales en las imagenes
de estas sirenas con centauros en los gueros virreinales, basta senalar la confrontacion
de ambas criaturas en un capitel tallado hacia 1175 en la portada de San Pedro de la
Rua en Estella (Navarra) o en las lastras del friso de la Portada de Platerias procedentes
de la antigua Puerta Francigena de la Catedral de Santiago de Compostela®” (Fig.12).

Fig. 12. Portada de Platerias de Santiago de Compostela: sirena y centauro
re-aprovechados de la Portada del Paraiso, c. 1115.

54 J. Leclercq-Marx, 1997, pp. 99-102, 140, 180-185, 216; M* M. Vila Da Vila, 1999, pp. 293-296.

55 L. Reau, 2000, pp. 145-150; M. Guerra, 1978, pp. 262, 271-273; M* M. Vila Da Vila, 1999,
pp- 239-241; L. Charbonneau-Lassay, 1997, pp. 351-363.

56 T. Gisbert, 1999, pp.116-147, fig. 50, liga la imagen —en mi opinidén de manera forzada— al
mundo mitico inventado por Valverde para Copacabana.

57 M*I. Rodriguez Lopez, 1998, pp. 47-48; S. Moralejo, 1969, p. 645 y M. Castifieiras, 2013,
pp. 281-284, 288.

165



M?* Margarita Vila Da Vila

Encastradas éstas a partir de 1103 en extremos opuestos, pero concebidas previamente
como contiguas para recordar las consecuencias del Pecado Original, presentan a un
centauro atravesando con su flecha a una sirena que intenta seducirle con sus encantos.

Se manifiestan éstos a través del pez que sostiene mientras toca la chirimia, como
hacen la de Zillis y las de la fachada del Santuario de Manquiri (Fig.13). Fue la mala
comprension del modelo por parte de quien las talld o restaurd, la responsable de la
forma de pipa de sus flautas. Se alude con tales instrumentos al poder subyugador de
su melodia, tal como hacen mediante sus instrumentos de cuerda las talladas en los
relieves de otras fachadas virreinales®®. Curvan éstas sus colas como sus predecesoras
romanicas, segun se advierte en las plasmadas en lo alto de la portada potosina de
Salinas de Yocalla. Al compararlas con otros ejemplos de este tipo no sélo es evidente,
una vez mas, la vinculacion con modelos parecidos al de Basilea, llegados por medio
de grabados, sino también su estrecha relacion con las de la portada de San Lorenzo
de Potosi, concluida en 1744 (Fig.14) y analizada en estudios anteriores®.

Fig. 13. Sirena tocando flauta (chiri-
mia) en la iglesia del Santuario de Man-
quiri, Potosi.

58 T. Gisbert, 1980, pp. 46-51.
59 M* M. Vila Da Vila, 2015, pp. 151-185 y 2016, pp. 63-96.

166



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Fig. 14. Frontispicio de San Lorenzo de Potosi, (foto A. Nicklisch).

Conclusion

A falta de textos que declaren las intenciones de los comitentes o disefiadores de
tales fachadas y gueros, es imposible precisar el sentido de estas sirenas o si se deben
a razones esencialmente ornamentales®’; pero con Moralejo, he de insistir en que
«la cuestion no es si el artista pretendid o no hacer lo que nos parece comportar un
contenido, sino si de verdad lo asumio y, sobre todo... si lo asumieron también los
destinatarios de la obra»®'. Para una correcta interpretacion iconografica de las criaturas
miticas aqui estudiadas habriamos de aspirar, como nos recomienda Gombrich®, a
documentarlas con fuentes primarias. Al no existir éstas, solo la cuidadosa revision de
la tradicion visual en la que se enmarcan y su cotejo con las aspiraciones propias de

60 J. L. Martinez (2008b, pp. 147-161) se ha ocupado de la presencia de las sirenas en los
queros en su interés por vincular los lenguajes orales y visuales de los descendientes de
los incas; pero por valioso que resulte su enfoque antropologico opino que no basta para
desentrafiar su sentido si no parte de un pormenorizado analisis de sus fuentes iconograficas.
Recientemente, ha vuelto a ocuparse de las relaciones entre los gueros y el lenguaje oral en
colaboracion con P. Martinez S., 2013, pp. 41-81.

61 S. Moralejo, 2004, pp. 63-80.
62 E. Gombrich, 2013, pp. 181-197.

167



M?* Margarita Vila Da Vila

los caciques que las encargaron pueden permitirnos vislumbrar su significado. De no
hacerlo asi, corremos el riesgo de acabar inventando —como dije en otra ocasion— una
suerte de simbolismo mitico que pervierte el sentido original de la obra®.

Acello parecen haber contribuido los cambios politico-sociales acontecidos a comienzos
del siglo XX en Latinoamérica, que llevaron a sus intelectuales a propugnar una
identidad indigena o mestiza para muchas obras del periodo virreinal. Ello condujo,
en mi opinidn, a considerar local e incluso prehispanica cualquier figura provista de
plumas o acompafniada de monos, loros o sirenas, a pesar de su inexistencia en el arte
andino previo a la conquista. Se olvida, no obstante, la presencia de estos elementos en
las personificaciones de América incluidas en mapas y grabados impresos en Europa
desde el siglo XVI, como ya sefialo Okada®, cuyas ideas acerca de las «negociaciones
interculturales» establecidas entre las élites indigenas y la cultura visual de los
conquistadores espafoles comparto de buen grado®.

Pese a la imposibilidad de precisar las intenciones y usos que otorgaron a sirenas,
centauros y salvajes velludos los diversos miembros de la sociedad virreinal, ante
los testimonios visuales aducidos, parece evidente tanto el origen medieval de tales
criaturas, como su fascinante aclimatacion en el imaginario andino.

Fecha de recepcion 12 de diciembre de 2016
Fecha de aceptacion 13 de marzo de 2017

63 Asi sucedio, de hecho, con la presunta autoria de la fachada de San Lorenzo de Potosi,
que tras haber sido atribuida, en 1931, por Angel Guido al «indio quechua José Kondori»
(A. Guido, 1940 y 2010), fue asumida como tal por eminentes escritores latinoamericanos
(Vignale, 1944; R. Hernandez, y R. Rojas, 2002), a pesar de que, como dicen los esposos
Mesa-Gisbert (1978, p. 71), resulta «gratuita, pues carece de soporte documentaly.

64 H. Okada, 2006, pp. 72-76 y 2011, pp. 106, 111.

65 Sobre la hibridacion o mestizaje en la teoria del Barroco americano reflexiona C. A.
Salgado, 1999, pp. 316-331.

168



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Bibliografia
Fuentes documentales

Alciato, A., Emblemata, Leyden, Officina Plantiniana, 1591.
---, Padua, Petro Paulo Tozzi, 1621.
---, Los Emblemas de Alciato traducidos en rimas espariolas, Lyon, G. Rovilio, 1549.

Bertonio, P. L., Vocabulario de la lengua aymara, Juli, Francisco del Canto, 1612 (facs. Leipzig,
1879).

Bestiario medieval, ed. 1. Malaxecheverria, Madrid, Siruela, 1986.
Covarrubias Orozco, S., Emblemas morales, Madrid, Luis Sanchez, 1610.

Cuba, Johannes de (Johan Wonnecke von Caub), Hortus Sanitatis, quatuor libris..., Strasburg,
Mathias Biener, 1536.

Horozco y Covarrubias, 1., Emblemas Morales de don Ivan de Horozco y Covarrubias,
Zaragoza, A. Rodriguez, 1604.

Isidoro de Sevilla, Etimologias, 11, J. Oroz y M. A. Marcos eds., Madrid, B.A.C., 1983.

Poma de Ayala, F. Guaman, Nueva Coronica y Buen Gobierno, Mss. GKS 2232 4° de la
Kongelige Bibliotek de Dinamarca, 1615, <www.kb.dk/permalink/2006/poma/1001/es/
text/?open=id>. Fecha de consulta: 15 de mayo de 2016.

Ripa, C., Iconologia, Roma, Lepido Facii, 1603, <https://books.google.com.bo/printsec=front-
cover&dq=Ripa+Iconolog%C3%ADa&hl=es&sa=X&redir esc=y#v=onepage&q=Ripa%?20
Iconolog%C3%ADa&f=false>. Fecha de consulta: 10 de junio de 2016.

Saavedra Fajardo, D., Idea de un principe politico cristiano o Empresas Politicas, Milan, s/ed.,
1642 (facs. Madrid, Catedra, 1999).

Estudios

Azcarate, J. M*, «El tema iconografico del salvaje», Madrid, Archivo Espariiol del Arte, 82,
1948, pp. 81-99.

Béez-Jorge, F., «Tunupa y las Sirenas del lago Titicaca (Transformacion de un mito
prehispanico)», resumen aparecido en Internet como parte de Las voces del agua (El simbolismo
de las sirenas y las mitologias americanas), México, Universidad Veracruzana, <http://cdigital.
uv.mx/bitstream/123456789/1877/1/199076P125.pdf/>. Fecha de consulta: 12 de junio de
2012.

Castifieiras Gonzalez, M. A., Introduccion al método iconogrdfico, Barcelona, Ariel, 1998.

---, «Del Medioevo a la Modernidad: Conferencias sobre el Romanico Hispano (4): Santiago
de Compostela y los portales “parlantes” del Romanicoy», Junshin Journal of Studies in
Humanities, 19, Nagasaki Junshin Catholic University, 2013, pp. 279-296.

169


http://www.kb.dk/permalink/2006/poma/1001/es/text/?open=id
http://www.kb.dk/permalink/2006/poma/1001/es/text/?open=id
http://cdigital.uv.mx/bitstream/123456789/1877/1/199076P125.pdf/
http://cdigital.uv.mx/bitstream/123456789/1877/1/199076P125.pdf/

M?* Margarita Vila Da Vila

Charbonneau-Lassay, L., El Bestiario de Cristo: El Simbolismo animal en la Antigiiedad y en
la Edad Media, Palma de Mallorca, J. Olaeta, 1997, <https://es.scribd.com/doc/149240356/
Charbonneau-Lassay-Louis-Bestiario-de-Cristo>. Fecha de consulta: 24 de mayo de 2016.

Cirlot, J. E., Diccionario de Simbolos, Barcelona, Labor, 1981.
Cresti, C. - C. Rendina, Villas y Palacios de Roma, Postdam, H.F. Ullmann, 2012.

Cummins, T., Toast with the Inca. Andean abstraction and colonial images on quero vesels,
Ann Arbor, University. of Michigan Press, 2002.

---, Brindis con el Inka. La abstraccion andina y las imagenes coloniales de los queros, Lima,
Fondo Editorial de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Universidad Mayor de San
Andrés y Embajada de los EE.UU., 2004.

Dean, C. S., «Copied Carts: Spanish Prints and Colonial Peruvian Paintingsy», The Art Bulletin,
vol. 78, 1, 1996, pp. 98-110.

Dean, C. - D. Leibsohn, «Hybridity and Its Discontents: Considering Visual Culture in Colonial
Spanish America», Colonial Latin American Review, vol. 12, 1, 2003, pp. 5-35.

Duzer, C. van, «The sea monsters in the Madrid manuscript of Ptolomy’s Geography (Biblioteca
Nacional, MS Res.255)», Word and Image: A Journal of Verbal/Visual Enquiry, vol. 27, 1,
2011, pp. 115-123.

Esteras Martin, C., «Acculturation and Innovation in Peruvian Viceroyal Silverwork», The
Colonial Andes. Tapestries and Silverwork, 1530-1830, eds. Elena Phipps, Johanna Hecht and
Cristina Esteras, New York, The Metropolitan Museum of Art, 2004, pp. 58-71.

Gisbert, T., Iconografia y mitos indigenas en el arte, La Paz, Gisbert y Cia., 1980.

---, El Paraiso de los padjaros parlantes. La imagen del otro en la cultura andina, La Paz, Plural
/ Universidad Nuestra Sefiora de La Paz, 1999.

Gisbert, T. y de Mesa, J., Arquitectura Andina, 1530-1830, La Paz, Embajada de Espafia en
Bolivia, 1997.

---, «El Barroco tardio del siglo XVIII en Peru y Boliviay, Summa Artis, XXIX (Arte
Iberoamericano desde la Colonizacion a la Independencia, 2* parte), Madrid, Espasa Calpe,
1986, pp. 457-683.

---, Historia del arte en Bolivia (3 vols.), La Paz, Gisbert y Cia. / Fundacién Simén 1. Patifio,
2012.

Gombrich, E. H. y D. Eribon, Lo que cuentan las imagenes. Conversaciones sobre el arte y la
ciencia, Barcelona, Elba, 2013.

Guerra, M., Simbologia romdnica, Madrid, F. Universitaria Espafola, 1978.
Guido, A., Redescubrimiento de América en el arte, Rosario, Universidad del Litoral, 1940.

---, «América frente a Europa en el artew, en «Angel Guido, Chapter 1 from Redescubrimiento
de América en el arte, “America’s Relation to Europe in the Arts (1936) "», en Barroque New

170


https://es.scribd.com/doc/149240356/Charbonneau-Lassay-Louis-Bestiario-de-Cristo
https://es.scribd.com/doc/149240356/Charbonneau-Lassay-Louis-Bestiario-de-Cristo

Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Worlds. Representation, Transculturation, Counterconquest, eds. L. Parkinson Zamora — M.
Kaup, Durham, N. C., Duke University Press, 2010, pp.179-190.

Hecht, J., «The Past is Present: Transformation and Persistence of Imported Ornament in
Viceregal Peru», The Colonial Andes. Tapestries and Silverwork, 1530-1830, eds. Elena
Phipps, Johanna Hecht, and Cristina Esteras, New York, The Metropolitan Museum of Art,
2004, pp. 43-57.

Holland, K., «Looking Beyond: Globalization in the Catalan Atlas of the Fourteenth
Century», Univ, North Texas, 2010, <file:///C:/Users/Andres/Downloads/Looking Beyond
Globalization in_the Catalan Atla.pdf>. Fecha de consulta: 18 de mayo de 2016.

Husband, T., The Wild Man: Medieval Myth and Symbolism, New York, Metropolitan Museum
of Art, 1980.

Janson, H. W., Apes and the Ape Lore in the Middle Ages and the Renaissance, London,
Warburg Institute / University of London, 1952.

Kuon-Arce, E., «Los qgeros en el marco del Barroco andino», en Memoria del I Encuentro
Internacional sobre Barroco. Barroco Andino, La Paz, Unién Latina, 2003, pp. 211-220.

Leclercq-Marx, J., La siréne dans la pensée et dans ['art de l'Antiquité et du Moyen Age: du
mythe paien au symbole chrétien, Bruxelles, Academie Royale de Belgique, 1997.

Lecouteux, C., «La siréne dans 1" Antiquité classique et au Moyen Age», en Les filles des eaux
dans 1’Océan indien. Mythes, récits, représentations, eds. Cl. Sambo y B. Terramorsi, Paris,
L’Harmattan, 2010, pp. 27-76.

Lezama Lima, J., «La curiosidad barroca», en Obras completas, t. 111, México, Aguilar, 1977,
pp. 302-325.

Lizarraga Ibafiez, M. A., «Las élites andinas coloniales y la materializacién de sus memorias
particulares en los “queros” de transicion (Vasos de madera del siglo XVI)», Santiago, Boletin
del Museo Chileno de Arte Precolombino, vol. 14, 1, 2009, pp. 37-53.

---, Los queros coloniales y el imaginario clasico y renacentista, tesis doctoral de la Universidad
de Chile, 2010, <http:// www.tesis.uchile.cl/tesis.uchile/2010/fi-lizarraga m/>. Fecha de
consulta: 14 de junio de 2016.

Lopez-Pelaez, M* P., «Extrafias interpretaciones de las sirenas en la iconografia renacentista
y barroca. Un estudio desde la emblematica», Revista de Historia del Arte, 6, Universidad de
Le6n, 2007, pp. 139-150.

MacCormack, S., «Religion and Society in Inca and Spanish Peru», en The Colonial Andes.
Tapestries and Silverwork, 1530-1830, eds. Elena Phipps, Johanna Hecht and Cristina Esteras,
New York, The Metropolitan Museum of Art, 2004, pp. 100-113.

Martinez, J. L., «Pensar y representarse: Aproximaciones a algunas practicas coloniales andinas
de los siglos XVI1'y XVII», Lenguajes Visuales de los Incas, ed. Tamara Bray y Paola Gonzélez,
Oxford, British Archaeological Reports International series, 1848, 2008, pp.147-161.

171


http://www.tesis.uchile.cl/tesis.uchile/2010/fi-lizarraga_m/

M?* Margarita Vila Da Vila

Martinez, J. L. y S. Martinez, «Narraciones andinas coloniales. Oralidad y visualidad en los
Andes», Journal de la Société des Americanistes, 99-2, 2013, pp. 41-81.

Martinez de Lagos, E., «Las luchas de centauros y sirenas en los templos medievales navarrosy,
Madrid, Cuadernos de Arte e Iconografia, t. V1., 11, 1993, pp. 160-172.

McCulloch, F., Medieval Latin and French Bestiaries, London, Chapel Hill, 1960.

Merino, E. - Diaz de Sarabia, J. P., «Los salvajes en la Heraldica. Algunas aportaciones al
estudio de los tenantes espafioles», Hidalguia, 1983, pp. 619-630.

Mesa, J. de y T. Gisbert, Monumentos de Bolivia, La Paz, Gisbert y Cia., 1978.
---, Historia de la Pintura Cuzquerna, 2 vols., Lima, F. A. Wiese, 1982.

---, «El arte del siglo XVI en Pert y Bolivia», Summa Artis, vol. XXVIII (4rte Iberoamericano
desde la Colonizacion a la Independencia, 1* parte), Madrid, Espasa Calpe, 1985, pp. 313-431.

Moralejo, S., «La primitiva fachada norte de la Catedral de Santiago», Compostellanum, X1V,
4, oct.-dic. 1969, pp. 623-668.

---, Formas elocuentes. Reflexiones sobre la teoria de la representacion, Madrid, Akal, 2004.

Morrone, A. J., «Legitimidad, genealogia y memoria en los Andes meridionales: Los Fernandez
Guarachi de Jesus de Machaca (Pacajes, siglos XVI-XVII)», Memoria Americana, 18 (2), julio-
diciembre 2010, pp. 211-237.

Okada, H. «Inverted Exoticism? Monkeys, Parrots and Mermaids in Andean Colonial Art», en
The Virgin, Saints, and Angels. South American Painting 1600-1825 form the Thoma Collection,
ed. S. Stratton-Pruitt, Skira-U. Stanford, 2006, pp. 67-80.

---, «‘Golden Compasses’ on the Shores of Lake Titicaca: The Appropriation of European
Visual Culture and the Patronage of Art by an Indigenous Cacique in the Colonial Andesy,
Memoirs of the Graduate School of Letters, Osaka University, vol. LI, 2011, pp. 87-111.

Olaechea, L. J. B., «Los colegios de hijos de caciques a raiz de los Terceros Concilios
Provinciales de Lima y Méxicoy», Missionalia Hispanica, XIX, 55, Madrid, CSIC, 1962, pp.
109-113.

Orias Bleichner, A., «Las sirenas de la antigiiedad clasica acogidas por el mundo andino. La
sirena como simbolo de un monasterio femenino en Chuquisaca», en Classica Boliviana. Actas
del IT Encuentro Boliviano de Estudios Clésicos, eds. Andrés Eichmann y Juan Araos Uzqueda,
La Paz, 2001, pp. 173-189.

Panofsky, E., Estudios sobre iconologia, Madrid, Alianza Univ., 1979.

Phipps, E., «Armorial Tapestry», The Colonial Andes. Tapestries and Silverwork, 1530-1830,
eds. Elena Phipps, Johanna Hecht and Cristina Esteras, New York, The Metropolitan Museum
of Art, 2004a, pp. 361-364.

---, «Tapestry with mermaids and a unicorn», The Colonial Andes. Tapestries and Silverwork,
1530-1830, eds. Elena Phipps, Johanna Hecht and Cristina Esteras, New York, The Metropolitan
Museum of Art, 2004b, pp. 252-254.

172



Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Physiologus. A Medieval Book of Nature Lore, trad. ¢ intr., M. J. Curley, Chicago-London,
University. Chicago Press, 2009.

Pratt, M. L., «Arts of the Contact Zone», Profession, MLA, 1991, pp. 33-40.
Reau, L., Iconografia del arte cristiano. Introduccion general, Barcelona, Serbal, 2000.

Revilla Orias P., «Quesintuu y Umantuu: Sirenas y memoria andinay», Buenos Aires, Runa, vol.
33, 2, diciembre, 2012, pp. 133-155,

Rodriguez Lopez, M* 1., «La musica de las sirenas», Cuadernos de Arte e Iconografia, t. XVI,
32, Madrid, Fund. Univ. Espafiola, 2007, <http://pendientedemigracion.ucm.es/centros/cont/
descargas/documento10735.pdf>. Fecha de consulta: 16 de junio de 2016.

---, «Las sirenas: Génesis y evolucion de su iconografia medieval», Madrid, Revista de
Arqueologia, 211, 1998, pp. 42-51.

Rosende V., A., «El tema del salvaje en las sillerias de coro de Mondofiedo y Xunqueira de
Ambiay, Valladolid, Boletin del Seminario de Estudios de Arte y Arqueologia, L1, 1986, pp.
283-296.

Salgado, C. A., «Hybridity in New World Baroque Theoryy, Journal of American Folklore, vol.
112, 445 (Theorizing the Hybrid), 1999, pp. 316-331.

Salomon, F., «Andean Opulence: Indigenous Ideas about Wealth in Colonial Peru», The
Colonial Andes. Tapestries and Silverwork, 1530-1830, eds. Elena Phipps, Johanna Hecht and
Cristina Esteras, New York, The Metropolitan Museum of Art, 2004, pp. 114-124.

Terramorsi, B., «La femme-poisson ou 1"apnée du sommeil de la raisony, Les filles des eaux
dans ’Océan Indien. Mythes. Récits, Représentations, Paris, 1" Harmattan, 2010, pp. 9-22.

VV. AA., Interwoven Globe: The Worldwide Textile Trade, 1500-1800, ed. A. Peck, New York,
The Metropolitan Museum of Art, 2013.

Vignale, P. J., «El maestro anénimo de la portada de San Lorenzo de Potosi», Buenos Aires,
Revista de Arquitectura, 280, abril de 1944, pp. 156-162.

Vila da Vila, M* M., «Motivos del Bestiario en la escultura romanica abulense», Madrid,
Cuadernos de Arte e Iconografia, t. 11, 3, 1989, pp. 166-173.

-—-, Avila Romanica: Talleres escultéricos de filiacion hispano-languedociana, Avila, Instituto.
“Gran Duque de Alba” de la Excma. Diputacion Provincia. de Avila, 1999.

---, «kEcos medievales en los Andes: La representacion de las sirenas en las iglesias virreinales y
en los vasos indigenas ceremonialesy, Junshin Journal of Studies in Humanities, 21, Nagasaki
Junshin Catholic University, 2015, pp. 151-185.

---, «El legado clasico y medieval en las sirenas de la Audiencia de Charcas», Classica
Boliviana, V11, La Paz, 2016, pp. 63-96.

173


http://pendientedemigracion.ucm.es/centros/cont/descargas/documento10735.pdf
http://pendientedemigracion.ucm.es/centros/cont/descargas/documento10735.pdf

