




CLASSICA BOLIVIANA 
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número VIII

Sociedad Boliviana de 
Estudios Clásicos 

(SOBEC)



CLASSICA BOLIVIANA VIII. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos 
(sobec)

Comité de Redacción: Director y editor general: Andrés Eichmann Oehrli – Subdirector: 
Mario Frías Infante – Secretaria general: Tatiana Alvarado Teodorika – Coordinadora 
general: Mary Carmen Molina Ergueta – Miembros: Carla Salazar, Mary Carmen Molina 
Ergueta (Cinemas Cine Pensamiento), Tatiana Alvarado Teodorika (IUT Bordeaux 
Montaigne, Francia).

Comité de Evaluación (y sus universidades): Cecilia Colombani (Universidad Nacional 
de Mar del Plata, Argentina), Paola Corti (Universidad Adolfo Ibáñez, Chile) – Emilio 
Crespo (Universidad Autónoma de Madrid, España) – Rafael Gallé Cejudo (Universidad 
de Cádiz) – Francisco García Jurado (Universidad Complutense de Madrid, España) – 
Fernando García Romero (Universidad Complutense de Madrid, España) – Fernando 
Guzmán (Universidad Adolfo Ibáñez, Chile) – Manuel Molina (Universidad de Granada, 
España) – Ricardo del Molino (Universidad Eternado de Colombia, Colombia) – Gerardo 
Ramírez Vidal (Universidad Nacional Autónoma de México, México) – Ma. Isabel 
Rodríguez López (Universidad Complutense de Madrid, España) – Fernando Rodríguez 
Mansilla (Hobart and William Smith Colleges, Estados Unidos de América) – Emilia 
Ruiz Yamuza (Universidad de Sevilla, España) – Álvaro Sánchez Ostiz (Universidad de 
Navarra, España) – Javier de Santiago Fernández (Universidad Complutense de Madrid, 
España) – Marcela Suárez (Universidad de Buenos Aires, Argentina) – José Torres 
(Universidad de Navarra, España).

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli, Tatiana Alvarado Teodorika.

Portada
Fotografía de Triunfos de Carlos V, óleo sobre lienzo, Museo Charcas. 

Edición fotográfica de Felipe Ruiz 

Contacto e informaciones: estudiosclasicosbolivia@gmail.com
			   www.estudiosclasicosbolivia.org 

©Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (sobec) 
©Editorial Marigalante

Primera edición: julio de 2017
ISSN 2313-5115
Depósito Legal 4-1-2492-17

Producción: Editorial Marigalante
mom/mdaa

Impreso en Bolivia

mailto:estudiosclasicosbolivia@gmail.com
http://www.estudiosclasicosbolivia.org


Índice

Presentación...................................................................................................................	 5

Nuestra portada: Los Triunfos de Carlos V en el museo “Charcas” de Sucre
Margarita Vila Da Vila......................................................................................................	9

Artículos

Filología, didáctica y traducción

«Cuéntame y dime». El aspecto verbal en el Eutifrón 
Jesús de la Villa.......................................................................................................	25

Recursos filológicos en la obra de Juan Escoto Eriúgena. La traducción 
como modelo didáctico 
Alfredo Eduardo Fraschini.....................................................................................	45

El didactismo metalingüístico en el Palatii Eloquentiae 
Vestibulum de Antonio Machoni 
Juan Pedro Kalinowski - Luis Ángel Sánchez.........................................................	61



Historia y Literatura de la Antigua Grecia

El altar: Iconografía y función, de la Edad de Bronce a la Época Arcaica 
Martha Cecilia Jaime González.............................................................................	 75

Areté en los héroes cómicos de Los caballeros y La paz de Aristófanes 
Carlos Andrés Gallego Arroyave...........................................................................	 107

Materia clásica: del siglo XVI hasta nuestros días

¿Qué moneda se derramó en las sparsiones de Lima y de Cusco en 1557? 
Fernando López Sánchez........................................................................................	125

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes 
y centauros del arte virreinal 
Margarita Vila Da Vila...........................................................................................	149

Ecos de la tradición clásica en el periodismo cuyano en el siglo XIX 
Andrea Greco de Álvarez........................................................................................	175

Luciano de Samósata, Borges y «El Aleph» 
Alfredo Rodríquez López-Vázquez..........................................................................	211



149

Tradición clásica e iconografía medieval 
en las sirenas, salvajes y centauros 

del arte virreinal

Mª Margarita Vila Da Vila

Universidad Mayor de San Andrés
mmargaritaviladv@hotmail.com 

Resumen

A través de estampas y copias, imágenes de sirenas, centauros y hombres salvajes 
arribaron a las tierras andinas, plasmándose en algunos queros, pinturas, tejidos y 
relieves de iglesias de Perú y Bolivia, advirtiendo –como antaño habían hecho en las 
iglesias románicas europeas– de los peligros a los que conduce la búsqueda desmedida 
de placeres y aconsejando el sometimiento de la razón a las pasiones. 

De las tres criaturas, las más populares fueron las sirenas, presentes en retablos y fachadas 
de iglesias, y sólo asociadas a centauros y salvajes en algunos vasos ceremoniales. 
Dada la integración de los caciques en la sociedad católica virreinal, es posible que su 
presencia en tales vasos pretendiera testimoniar su familiaridad con la moral cristiana y 
la cultura humanista de la aristocracia hispana. La fascinación de clientes y artistas por 
sus coloridas y sugestivas formas posiblemente también influyó en la selección temática.

Por todo ello, estimo que conviene explorar la iconografía de tales seres, además de las 
posibles razones de su inclusión en obras patrocinadas por caciques y sacerdotes. 

Palabras clave: arte virreinal - iconografía - sirena - centauro - hombre salvaje - queros 

Abstract

Through engravings and copies, the images of sirens, mermaids and centaurs arrived to 
the Andes, consequently being represented in indigenous ceremonial vases, paintings, 
textiles and sculptured reliefs in Peruvian and Bolivian churches. As they had done 

mailto:mmargaritaviladv@hotmail.com


150

Mª Margarita Vila Da Vila

in the Middle Ages, these figures served as admonition for the believers against the 
dangers of lust and impudent pleasures.

Besides –considering both the catholic morals in colonial society and the integration 
of the indigenous caciques in it– the presence of mermaids, centaurs and wild 
men in queros (indigenous ceremonial vases) probably attested for the Christian 
and humanistic culture they had embraced, as well as their loyalty to the Spanish 
monarchy. Also, these suggestive figures may have reclaimed a fascination of sorts.

This paper pretends to enlighten some of these aspects. 

Key words: andean colonial art - iconography - mermaids - centaurs - wild man - 
indigenous ceremonial vases (queros) 

Introducción

Desde los albores del cristianismo, sirenas y centauros fueron juzgados como seres 
demoníacos. El Physiologus vio en ellos la imagen de la hipocresía, abordándolos en 
el mismo capítulo, en tanto que para los eruditos y artistas medievales personificaron 
la lujuria, el desenfreno y las tentaciones a las que se ve arrastrado el cristiano1. 

Popularizadas a través de estampas, dibujos y artes aplicadas, ambas figuras arribaron 
a estas tierras, plasmándose en queros, pinturas, tejidos y relieves de iglesias de Perú 
y Bolivia. Su presencia, como en el Medievo, parece advertir contra los peligros a los 
que conduce la búsqueda desmedida de placeres y la entrega a las pasiones. 

Con todo, mientras que fue común tallar a las sirenas afrontadas en fachadas de 
iglesias, sólo en algunos queros aparecen junto a centauros y salvajes velludos. Dada 
la moral católica imperante en la sociedad virreinal y la integración de los caciques 
indígenas en ella, es posible que su aparición en tales vasos ceremoniales sirviera 
para testimoniar la cultura cristiana y humanista de aquellos, su adscripción a los 
valores de la monarquía hispana y el sometimiento a la moral católica. A ello habría 
que agregar la fascinación de clientes y artistas por sus coloridas, sugestivas y 
ornamentales formas.

Las sirenas pisciformes del Medievo

Desde mediados del siglo XX se ha venido insistiendo en la ascendencia indígena 
de las sirenas andinas. Los estudiosos locales, aun presumiendo un origen clásico y 
manierista para sus formas, las han vinculado con el mito de las hermanas Quesintuu 
y Umantuu del lago Titicaca2. Por mi parte, ya tuve la oportunidad de defender la 

1	 Physiologus, 2009; J. Leclercq-Marx, 1997, pp. 45-47. Sobre los orígenes, fuentes y 
desarrollo de la emblemática cristiana tratan los tres primeros capítulos del Bestiario de 
Cristo de L. Charbonneau-Lassay 1997, pp. 11-30.

2	 T. Gisbert y J. de Mesa, 1986, pp. 474-475, Fig. 533.



151

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

filiación medieval de las sirenas tras abordar la transformación de las sirenas clásicas 
en criaturas pisciformes. Quisiera mostrar en esta ocasión cómo esta filiación es 
igualmente perceptible en las sirenas de doble cola y en los centauros y salvajes de 
algunos queros virreinales3. 

No se puede precisar en qué diseño se inspiraron los artistas locales. Es evidente, con 
todo, la utilización de modelos, dado el reiterado aspecto y pose frontal de sus sirenas. 
Así lo hace la sirena incluida por Felipe Guamán Poma de Ayala en el Mapamundi del 
«Reyno de las Indias» de la Nueva Corónica y Buen Gobierno que escribió hacia 1600 
(Fig. 1)4. Su aspecto no es muy diferente al de las que pueblan los relieves y códices 
medievales. De hecho, basta comparar las figuras de un relieve copto de comienzos 
del siglo V con las talladas a mediados del siglo XVIII en San Miguel de Pomata 
(Puno) para apreciar su parecido5. 

A. Orías, en cambio, defendió la «vasta difusión prehispánica» de las sirenas andinas 
apoyándose en las apreciaciones de T. Gisbert y Báez-Jorge6. Y ello, en primer lugar, 
por la referencia del Padre Bertonio a una relación pecaminosa entre el dios Tunupa 
y las hermanas del lago Umantuu y Quesintuu; en segundo lugar, por la comparación 
hecha por Ramos Gavilán y Antonio de Calancha entre la diosa fenicia Dagón y 
Copacabana, la libidinosa divinidad prehispánica del lago Titicaca; y, por último, por 
el topónimo Sirenayoc de Lampa7. 

3	 Tuve ocasión de ocuparme de la génesis de la iconografía de las sirenas pisciformes y de 
las deudas morfológicas existentes entre las sirenas andinas y sus predecesoras medievales 
en la ponencia que presenté en el VIII Encuentro de Estudios Clásicos, Cochabamba, 
2012, con el título de «El legado clásico y medieval en las sirenas de la Audiencia de 
Charcas». Asimismo, pude profundizar en todo ello en las conferencias que en marzo de 
2014 di en las universidades japonesas de Tokio, Nagasaki y Osaka con el tema de «Ecos 
medievales en los Andes: La representación de las sirenas en las iglesias virreinales y en 
los vasos indígenas ceremoniales». Ambos textos pueden consultarse en Mª M. Vila Da 
Vila (2015), pp. 151-185 y Mª M. Vila Da Vila (2016), pp. 63-96. Remito a dichos artículos 
para lo concerniente a la iconografía de las sirenas aladas y la génesis de las pisciformes 
medievales.

4	 F. Guamán Poma de Ayala, 1615, fols. 1001-1002 (GKS 2232 4º) (Mapamundi).
5	 J. Leclercq-Marx, 1997, pp.65-66; Mª I. Rodríguez López, 1998, p. 46; T. Gisbert, y J. de 

Mesa, 1986, pp. 474-475, fig. 533.
6	 A. Orías, 2001, pp. 173-189; T. Gisbert y J. de Mesa, 2012, t. II, pp. 243-244. La 

identificación de Quesintuu y Umantuu como sirenas andinas fue defendida también por P. 
Revilla Orías, 2012.

7	 Ramos Gavilán, en la Historia de Ntra. Sra. de Copacabana, publicada en 1621, describió a 
su antiguo ídolo como un pez con rostro humano; L. Bertonio, 1612, 2ª parte, p. 291.



Fi
g.

 1
. M

ap
am

un
di

 d
el

 R
ey

no
 d

e 
la

s I
nd

ia
s e

n 
la

 N
ue

va
 C

or
ón

ic
a 

y 
Bu

en
 

G
ob

ie
rn

o 
de

 G
ua

m
án

 P
om

a 
de

 A
ya

la
, f

ol
s. 

10
01

-1
00

2 
(G

K
S 

22
32

 4
º),

 
16

15
. V

éa
se

 la
 si

re
na

 e
n 

el
 e

xt
re

m
o 

su
pe

rio
r i

zq
ui

er
do

.



153

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Como ya señalé en 20128, opino que, revisados tanto los textos como las imágenes 
prehispánicas, no encuentro bases iconográficas que sustenten el origen autóctono de 
las sirenas talladas en retablos y portadas virreinales9. Tampoco se dice que fueran 
mujeres-peces las seductoras Quesintuu y Umantuu, siendo posible que la similitud 
de nombre con unos peces del Titicaca se deba a su común origen lacustre y apetito 
lujurioso. Ya en el Medievo el pez fue plasmado como atributo de Venus y de las 
sirenas, como muestra la miniada a comienzos del siglo XIII en el Bestiario de Oxford 
de la Bodleian Library (Fig. 2)10. 

Asimismo, si los sitios «en donde habitan las sirenas» de Lampa (Perú) se llaman 
«Sirenayoc»11, dada la raíz hispana del vocablo es presumible que tales tradiciones 
se gestaran tras la llegada de los españoles. Tanto en la Patagonia chilena, como en 
las islas de Madagascar, Reunión y Comoras, se han desarrollado mitos relativos a 

8	 Mª M. Vila Da Vila, 2016, pp. 63-96.
9	 A mi parecer, no hay parentesco entre la Dagón-Derceto de los grabados barrocos y el 

desaparecido ídolo pisciforme de Copacabana, ni entre las sirenas virreinales y la criatura 
Chancay que T. Gisbert (1980, pp. 46-73) interpreta como una «mujer pez».

10	 De la sensualidad de las sirenas medievales tratan L. Leclercq-Marx, 1997, p. 280, fig. 175; 
Mª I. Rodríguez López, 1998, p. 1. El simbolismo cristiano de las sirenas aparece en el 
Bestiario medieval editado por I. Malaxecheverría, 1986, pp. 132-137 y 282.

11	 T. Gisbert y J. de Mesa, 2012, t. II, p. 77.

Fig. 2. Sirena del Bestiario de Oxford 
(sección de Serpientes, Ms. Ashmolean), 
Bodleian Libr., S. XIII.



154

Mª Margarita Vila Da Vila

féminas acuáticas conocidas por nombres locales, igual que las del folklore noruego, 
las Saekona del Mar Báltico y las Mermaids anglosajonas. De ser prehispánico el 
mito de Lampa, tendrían nombre quechua sus sirenas. Y aun aceptando la posible 
convergencia entre mitos prehispánicos y clásicos, opino que sólo la tradición clásica-
medieval brinda precedentes tanto para las sirenas virreinales, como para las talladas 
junto a centauros en tumbas malgaches12. 

No discuto que el imaginario popular haya supuesto un origen indígena para tales 
sirenas, ya que tratamos de lo que Mary Louis Pratt calificó como «arte en zonas de 
contacto», es decir «espacios sociales en donde culturas dispares se encuentran, chocan 
y luchan, a menudo en relaciones altamente asimétricas de dominio y subordinación», 
en palabras de Okada13. Con todo, no ayuda a una correcta valoración iconográfica 
inferir de los textos más de lo que dicen14, atribuir a lejanas épocas tradiciones que 
pueden ser modernas e imaginar en relieves y pinturas prehispánicos rasgos ajenos a 
los modelos europeos que inspiraron los diseños andinos. 

Popularizado el tipo de sirenas pisciformes a través de estampas y otras copias15, gozó 
de amplia aceptación en las tierras andinas, como prueban las enumeradas por T. 
Gisbert y J. de Mesa en su estudio sobre la Arquitectura Andina16. Se las encuentra 
en las portadas de las iglesias peruanas de Lampa, Asillo, la Compañía de Jesús de 
Arequipa, Santiago de Huamán y la catedral de Puno. No lejos de allí, en Pomata, 
también se las ve en las iglesias de San Miguel y de Santiago, destacándose en Bolivia 
las de San Lorenzo de Potosí y Salinas de Yocalla. Seductoras aparecen en retablos 
y fachadas, advirtiendo –como sucede con las incluidas en los tratados de emblemas 
morales derivados de Alciato y sus predecesoras medievales– de los peligros a los 
que conduce la búsqueda desmedida de placeres y riquezas y lo fútiles que son sus 

12	 B. Terramorsi, 2010, pp. 12-13.
13	 H. Okada, 2006, p. 79; M. L. Pratt, 1991, pp. 33-40.
14	 S. Moralejo, 2004.
15	 Aunque no podamos aducir ningún modelo concreto salvo las incluidas en los libros de 

Emblemas, es evidente que hubieron de llegar grabados y dibujos con sirenas pisciformes al 
continente antes de que Guamán Poma incluyera uno de sus diseños en el mapamundi de su 
Nueva Corónica. Sin ningún precedente prehispánico vagamente parecido, basta comparar 
el aspecto y disposición de la sirena pisciforme con los ejemplos medievales aquí aducidos 
para reconocer el origen europeo de su aspecto. Algunos ejemplos de tales dibujos pueden 
verse en C. van Duzer, 2011, pp. 115-123.

16	 T. Gisbert y J. de Mesa, 1997, pp. 332-336.



155

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

bienes17. Por lo general, aparecen tocando una guitarra, un tiple o cuatro, cordófonos 
cuyo uso en fiestas profanas y por tentadores diablos –como puede apreciarse en las 
pinturas del Infierno de Carabuco y de la Muerte en Caquiaviri– parece insistir en el 
carácter arrebatadoramente sensual de la música de estas féminas18. 

Ya lo hacía así una aviforme dibujada en el siglo X en el Physiologus de Bruselas19. 
Lo hacen también otras sirenas pisciformes góticas (Fig.3), como la tallada en la 
sillería de coro de la catedral suiza de Basilea en el siglo XV. Su torso frontal, cinturón 
de aletas y cola curvada, avalan el origen morfológico medieval de las virreinales. 
También lo hacen las que Robinet Testard incluyó en la miniatura del Triunfo de 
Neptuno en el papel de nereidas, conforme al medieval «principio de disyunción» que 
formuló Panofsky20. 

17	 A. Alciato, D. 116 (en la ed. de 1531, emblema CXV; en la de 1621, emblema CXVI; D. 
Saavedra Fajardo, 1642 (1999), emblema 78; J. Horozco y Covarrubias, 1604, emblema 
XXX; S. Covarrubias Orozco, 1610, Lib. I, emblema 94; C. Ripa, 1603, «Piacere», pp. 
398-399. El simbolismo cristiano de las sirenas se trata en las Etimologías de S. Isidoro 
(1983), Lib. XI, pp. 52-53 y en el Bestiario medieval editado por I. Malaxecheverría, 1986, 
pp. 132-137 y 282.

18	 Mª I. Rodríguez López (2007, pp. 12-16, figs.13-18) ha hecho un pormenorizado estudio 
de la música de las sirenas en la Edad Media y Moderna, mostrando cómo los cordófonos 
acompañan con trompetas al canto. Abordé, como ella, la música de las sirenas aviformes 
antiguas en Mª M. Vila Da Vila, 2016, pp. 64-69 y 84-88. Las pinturas bolivianas mencionadas 
pueden verse en T. Gisbert y J. de Mesa, 2012, figs. 118, 127, 132, pp.138-150.

19	 L. Leclercq-Marx, 1997, pp. 72-73; Mª I. Rodríguez López, 2007, p. 12, fig. 13.
20	 Mª I. Rodríguez López, 2007, pp. 14-15, fig. 15-17; Panofsky, 1979, pp. 26-37.

Fig. 3. Misericordia de coro de la catedral de 
Basilea, Suiza, S. XV: sirena tocando laud.



156

Mª Margarita Vila Da Vila

El vistoso cinturón de su cola se repite más aplanado y lobulado en las sirenas andinas 
esculpidas o pintadas, como las de la iglesia de Asillo o del presbiterio de la de 
Huachacalla (Oruro)21. Aparecen igualmente otras muchas sirenas con guitarras en 
un deslumbrante tapiz heráldico cuzqueño (Fig. 4) tejido hacia 1780 con un escudo 
nobiliario español al centro22. Otras en actitud similar, pero asiáticas por sus rostros y 
laudes, ocupan –junto a un unicornio y un fénix– el centro de un fabuloso tapiz tejido 
con lana andina y seda china. Se testimonia así, afirma Elena Phipps, «el enorme 
impacto que en la imaginación visual andina provocó el comercio entre el Virreinato 
del Perú y el Lejano Oriente»23. El que en tejidos de procedencia andina, europea 
y asiática aparezcan otras muchas sirenas de formas similares a las vistas parece 
prueba de la amplia difusión de este motivo medieval entre pueblos de culturas y 
tradiciones diversas. Entre los vectores de transmisión han de considerarse tanto los 
libros y estampas, como objetos suntuarios llevados desde Europa por los colonos 
o fabricados por inmigrantes que acabaron sirviendo de modelos a los artesanos del 
Perú indígenas y mestizos24.

21	 T. Gisbert, 1980, figs. 55 y 58.
22	 E. Phipps, 2004, pp. 361-363.
23	 E. Phipps, 2004, pp. 250-254. Esto ha sido refrendado por la exposición que en 2013 

el Metropolitan Museum de Nueva York dedicó al comercio textil mundial durante el 
Renacimiento y Barroco (Interwoven Globe: The Worldwide Textile Trade, 1500-1800).

24	 J. Hecht, 2004, pp. 51-57. De la opulencia andina en la sociedad virreinal trata F. Salomon, 
2004, pp. 114-124.

Fig. 4. Tapiz heráldico o Repostero del Cusco (?), 
c. 1780, British Museum (1913.3-11.1).



157

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Así sucede en un cofre de plata procedente del Perú conservado en el V&A Museum 
de Londres (Fig.5), vinculado a la orden agustina, a juzgar por su emblema central, que 
muestra, en los cuadrantes superiores, dos sirenas simétricas observadas por simios25. 
Tales criaturas humanoides, desprovistas de habla, raciocinio o moral, habían sido 
juzgadas durante la Edad Media como manifestación de la degradación y bajeza a las 
que vicios y pecados pueden arrastrar al ser humano26. Constituyeron, pues, la imagen 
simbólica de la concupiscencia, advirtiéndonos contra la nociva búsqueda de placeres.

Sirenas y salvajes: De las miniaturas góticas a los queros andinos

A lo mismo parece referirse el encuentro de la sirena y el salvaje velludo plasmado en 
un quero del Museo Arqueológico de Cusco27 (Fig.6). Utilizado para brindar con sus 
invitados por algún cacique andino del siglo XVIII, muestra en su franja superior una 
sirena que, como las del cofre anterior, intenta seducir a un salvaje con el melodioso 
son de su guitarra. 

25	 C. Esteras Martín, 2004, pp. 58-71.
26	 Bestiario medieval, 1986, pp. 38-41. La consideración negativa de los simios es tratada por 

H. W. Janson, 1952, pp. 29-71 y Mª M. Vila Da Vila, 1999, pp. 281-285.
27	 T. Gisbert, 1980, p. 49 y P. Revilla, 2012, p. 18. Han estudiado asimismo estos queros, entre 

otros, Cummins, 2002; Kuon-Arce, 2003; Lizárraga, 2010; J. L. Martínez, 2008b, pp. 147-
161 y J. L. Martínez- P. Martínez, 2013, pp. 41-81.

Fig. 5. Cofre de plata con sirenas músicas y estuche en 
forma del emblema agustino, Perú (?), S. XVII (Victoria 
and Albert Museum de Londres). 



158

Mª Margarita Vila Da Vila

Ignoro si hay más ejemplos de ello en el arte virreinal, pero ya a fines de la Edad 
Media su popularidad condujo a mostrar juntas ambas criaturas. Abundan, en efecto, 
salvajes velludos en pinturas y grabados alemanes, además de en tapices, sillerías de 
coro y portadas de palacios y catedrales del siglo XV28. Los libros de caballería y de 
viajes los describían como representantes de una naturaleza incorrupta, pero también 
peligrosos, incivilizados y sometidos a sus más bajos instintos. De ahí que muy a 
menudo cumpliesen una función tenante de escudos, para enfatizar tanto la esperada 
fertilidad del linaje al que custodian, como su carácter servil en tanto que criaturas 
brutales vencidas por el coraje y honor de la estirpe que exaltan29. Tal es el papel que 
cumplen junto a dos sirenas en el bas-de-pàge de un manuscrito francés del siglo XV 
dedicado al Speculum Historiae de Vicente de Beauvais30. 

Sería lícito suponer, en consecuencia, que más allá del valor decorativo de tales 
criaturas en el quero andino, su presencia ahí esté justificada por la cultura libresca 
del cacique que lo encargó y por el conocimiento que su pintor pudiera tener de alguna 
imagen parecida. Su relación es, de hecho, perfectamente comprensible a partir del 
significado moral que la Edad Media otorgó a estos seres: la sirena seductora y el 
salvaje velludo, descendiente éste de los sátiros y faunos, libidinoso y sometido a sus 
pulsiones sexuales de ordinario, pero también criatura inocente y digna de redención31. 

28	 Una magnífica selección de imágenes de salvajes, junto con un profundo estudio de las 
mismas, puede encontrarse en el Catálogo sobre The Wild Man editado por T. Husband, 1980.

29	 Azcárate, 1948, pp. 81-99; Merino-Díaz de Sarabia, 1983, pp. 619-630; A. Rosende, 1986, 
pp. 293-294.

30	 Mª I. Rodríguez López, 1998, p. 50.
31	 J. E. Cirlot, 1981, pp. 397-398 y 415; L. Reau, 2000, I, pp. 144-150.

Fig. 6. Quero del Museo Arqueológico de Cuzco con sirena y 
salvaje, S. XVIII (foto de T. Gisbert).



159

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Y como sometidas a un poder superior han de entenderse, igualmente, las gráciles y 
grutescas sirenas aladas que ondulan simétricamente sus colas vegetales en el friso 
pintado en torno al apostolado del techo de la iglesia de Curahuara de Carangas 
(Bolivia) (Fig.7), construida en 1608 merced al mecenazgo de los caciques Baltasar 
Cachagas y Gonzalo Larama32. Dado lo manierista del diseño, podemos fechar por 
entonces las sirenas que sostienen escudos con los instrumentos de la Pasión de 
Cristo, como lo hacen dos salvajes de la sillería de coro de la catedral gallega de 
Mondoñedo33. 

Su diseño podría derivar de algún frontispicio de texto litúrgico. En cualquier caso, es 
evidente su parentesco con la orla de un plato argénteo (Fig. 8) rescatado del naufragio 
del galeón Nuestra Señora de Atocha que se hundió en 1622 mientras transportaba un 
precioso cargamento de plata potosina34. El que un mismo motivo se repita en obras tan 
distintas prueba su descendencia de un prototipo común hispano-renacentista. Dos siglos 
después, algún artesano chiquitano hubo de contar con un modelo parecido al tallar en 
medio del exuberante follaje de un cabezal o respaldo unas sirenas pisciformes aladas 
sosteniendo un racimo.

Otras sirenas en la fachada de la iglesia jesuítica de Lampa cargan rebosantes fruteros 
mientras flanquean el escudo de la Virgen María. Repiten esto las de San Jerónimo 
de Asillo y los híbridos serpentinos de la Casa de las Sierpes de Cusco (Perú). Y 

32	 T. Gisbert y J. de Mesa, 2012, t. II, pp. 204-209.
33	 A la disposición heráldica de las sirenas se ha referido Mª I. Rodríguez López, 1998, pp. 48-

50, y a los salvajes A. Rosende, 1986, fig. 3, lám. II. Sobre algunas otras interpretaciones de 
las sirenas desde la emblemática renacentista trata Mª P. López Peláez, 2007, pp. 139-150.

34	 J. Hecht, 2004, pp. 50-51, pp. 209-210.

Fig. 7. Detalle del techo policromado con apostolado en la iglesia de Curahuara de 
Carangas hacia 1608 y encargado por los caciques Baltasar Cachagas y Gonzalo 
Larama. 



160

Mª Margarita Vila Da Vila

sostienen también escudos otras europeas, como las del palacio Colonna de Roma y 
las de una fachada renacentista compostelana de mediados del siglo XVI35.

Puede parecer extraño ese interés de caciques de estirpe inca por figuras derivadas 
tanto de la mitología clásica como de libros de viajes y caballería tardo-medievales. 
Lo cierto es que algo similar ya había pasado entre francos y anglosajones, al incluir 
camafeos en sus obras de orfebrería o tallar –como se hizo hacia el 700 en el cofre 
Franks– temas de la antigua Roma entre otros cristianos y germanos. En el Nuevo 
Mundo, como antaño en Europa, las élites de la nobleza local –opina Okada– podrían 
«haber encontrado útiles esas imágenes para desplegar su identidad como conversos 
católicos en la sociedad colonial»36 y probar su familiaridad con la prestigiada cultura 
clásica. Así lo sugiere la decoración con pilastras, frontón, veneras y sirenas de la 
portada de la desaparecida casa de los Guarachi de Jesús de Machaca en Potosí.

Ya a comienzos del siglo XVI, según certifican las Recopilaciones de las Leyes de 
Indias, la Corona española se interesó en la fundación de colegios para la nobleza 
local, pero hasta el XVII no se hicieron efectivos en el territorio andino. Contaron 
éstos con el apoyo entusiasta de los curacas indígenas, como testimonia la fundación 
de los de Lima y Cusco a petición de aquellos37. 

35	 J. de Mesa y T. Gisbert, 1985, pp. 389-390, fig. 408; T. Gisbert y J. de Mesa, 1986, pp. 61-
63, figs. 50 (Lampa) y 51 (Asillo); C. Cresti-C. Rendina, 2012, pp. 230-241.

36	 H. Okada, 2006, p. 78.
37	 J. B. Olaechea, 1962, pp. 109-113.

Fig. 8. Plato de plata de fines del siglo XVI con sirena alada y cola vegetal del 
galeón Nuestra Señora de Atocha naufragado en 1622. 



161

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Y tales caciques, educados no sólo en la moral cristiana, sino también en valores 
humanistas derivados de la cultura clásica, bien pudieron promover pinturas, relieves, 
tejidos y queros ocupados por figuras en donde la mitología grecolatina parece estar al 
servicio de los principios cristianos. Así se advierte en un mural del coro de la iglesia 
de Carabuco encargado tras 1763 por el cacique Agustín Siñani. Apolo y Hércules 
personifican en él las virtudes del trabajo y la constancia según reza la divisa que 
flanquean. Sabemos que ésta fue diseñada por Rubens hacia el 1637 para el editor 
flamenco Plantin, y Okada opina que la pintura carabuqueña se inspiró en el colofón 
del Misal publicado por la imprenta de Plantin-Moretus en 1737. Como prueba, 
recuerda que existe una copia de tal misal en el Seminario de San Jerónimo de La Paz, 
cuya catedral tenía jurisdicción sobre Carabuco en el siglo XVIII. Para el investigador 
japonés, con la inclusión de tal divisa en la iglesia, el cacique Siñani manifestaba 
su fidelidad a los principios de la ortodoxia católica. Y es que, tras el Concilio de 
Trento, la imprenta de los Plantin en Amberes obtuvo el privilegio –en su condición 
de imprenta real– de publicar todos los textos litúrgicos usados en los territorios de 
la Corona española. Apropiándose de imágenes como ésta, según Okada, las élites 
indígenas de la Colonia construyeron «su propia cultura a la manera de un bricolaje, 
mientras negociaban con la cultura dominante prevalente de sus conquistadores». 
Así lo sugiere la representación del bautismo de Fernando Siñani, el antepasado del 
benefactor, pintada en el baptisterio de Carabuco. Con ella y otra interpretada por 
Okada como el bautismo de Constantino, parece testimoniarse tanto la fidelidad de 
los Siñani a la Iglesia como la lealtad del propio cacique a la monarquía hispana38. 

Otro cacique, don Gabriel Fernández Guarachi, mecenas de la iglesia de Jesús de 
Machaca (La Paz, Bolivia), fue incluido junto a otros familiares en la base del Triunfo 
del Nombre de María, pintado en 1703 por Juan Ramos Contreras a petición del 
párroco Juan Antonio Mogrovejo39. Sigue al carro en el que se exalta tal Triunfo40 
una hermosa sirena. Con su ensortijada cabellera y torso desnudo resulta encantadora, 
pero su perfidia se evidencia al ocultar bajo un colorido faldellín una serpenteante 
cola trenzada con la de un dragón domeñado por diversas congregaciones religiosas. 
Simbolizan tales maléficas criaturas –como ya señaló T. Gisbert– el averno, según 
sugiere la presencia de varios herejes bajo sus colas y entre las ruedas41. Se evidencia 

38	 Lealtad que pagó cara pues es sabido que poco después de la conclusión de las pinturas de 
Carabuco, don Agustín Siñani fue asesinado en 1781 durante el levantamiento indígena 
contra la soberanía española, en tanto que perteneciente a «una de las privilegiadas élites 
que apoyaban el gobierno virreinal» (H. Okada, 2011, pp. 87-111).

39	 T. Gisbert y J. de Mesa, 2012, t. II, pp. 134-137, 205-209 y 217-219. De los Guarachi se 
ocupa A. J. Morrone, 2010, pp. 211-237.

40	 Es probable que su diseño se haya inspirado en alguno de los incluidos en el tratado 
publicado por J. Valda en 1663 (Dean, 1996, pp. 101-104).

41	 T. Gisbert, 2012, p. 136.



162

Mª Margarita Vila Da Vila

visualmente así, y debido a la falsedad de una figura tan seductora y monstruosa, la 
asociación establecida por algunos Padres de la Iglesia entre la sirena y la herejía42.

Sirenas y centauros en los queros virreinales

Acaso aludan también a los peligrosos encantos de ciertas doctrinas y placeres las 
sirenas con centauros pintadas en otros queros virreinales43. Sabido es que ya el 
Physiologus griego reunió ambos en un mismo capítulo y que se muestran en una 
pintura copta que plasma el triunfo de San Sisino sobre la diablesa Alabasdria y 
otros muchos vicios. Lo propio hicieron las más antiguas versiones del Physiologus 
latino, el de Teobaldo, los Dicta Chrisostomi del siglo XI y los bestiarios franceses de 
Philippe de Thaon (siglo XII), de Gervasio y de Guillaume le Clerc, ya del XIII. Esto 
propició que ya desde el Physiologus de Berna se los representara juntos44.

Ambos antagonistas son híbridos semihumanos, y poseen, por lo general, un valor 
negativo tanto en la mitología clásica como en la exégesis cristiana45. El Physiologus 
los concibió como imagen de la hipocresía, en tanto que para los autores medievales 
posteriores encarnaron, como recuerda J. Leclercq-Marx «la lubricidad masculina y 
femenina», personificando la lujuria, el desenfreno y las tentaciones a las que fácilmente 
se ve arrastrado el cristiano46. Sólo cuando el centauro es un sagitario es posible hallar 
en él un sentido dual: negativo, si consideramos que para la cultura medieval sus 
flechas simbolizan las tentaciones demoníacas47, o positivo, si atendemos al Bestiario 
de Cristo y al Setenario del rey Alfonso X el Sabio, que incluyen al sagitario entre los 
emblemas de Cristo. Él es el Arquero divino que lanza tanto sus flechas contra Satán y 
sus secuaces, como sus amorosos dardos al alma cristiana, convirtiéndose el sagitario 
en imagen alegórica de su doble naturaleza humana y divina48. 

42	 J. Leclercq-Marx (1997, pp. 58-68) menciona a san Jerónimo, Orígenes o Hipólito de Roma 
entre aquellos que dan una interpretación alegórica de las sirenas como símbolo de las 
seducciones de la herejía.

43	 Otra es la perspectiva de J. L. Martínez (2008, pp. 147-161), quien se ha ocupado de su 
análisis desde la antropología social e histórica, buscando relacionar los lenguajes visuales 
con la oralidad de los descendientes de los incas.

44	 J. Leclercq-Marx, 1997, pp. 41-91; Bestiario medieval, 1986, pp. 132-137 (sirenas) y 137-
140 (centauros); Isidoro de Sevilla (1983), Lib. XI, 3, pp. 52-55.

45	 En Isaías 33, 22 se los relacionó con la desolación de Babilonia.
46	 J. Leclercq-Marx, 1997, pp. 149-155; L. Reau, 2000, I, 144-150.
47	 Así nos lo recuerda S. Moralejo, 1969, p. 645, a partir de Salmos 10, 3 y 64, 4-5.
48	 E. Martínez de Lagos, 1993, notas 50-57; L. Charbonneau-Lassay, 1997, pp. 351-363.



163

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

El juicio negativo sobre las sirenas se aplicó por igual a las pisciformes y las aladas, 
posadas por lo general sobre la grupa del centauro como sucede en sendos capiteles 
románicos de San Vicente de Ávila (Fig. 9) y de San Millán de Segovia49. Puede 
sorprender que criaturas de aspecto tan marcadamente diferente posean el mismo 
valor en dicho periodo histórico-artístico, pero lo cierto es que no sólo convivieron las 
sirenas de tipo clásico con las de cola de pez durante la Edad Media, sino que incluso 
en el periodo virreinal éstas coexistieron con las de colas bífidas. Así lo prueba la de 
un quero conservado en los Museos Municipales de La Paz (Fig. 10). Se presenta 
frontal en un florido paisaje, envuelta en un arcoíris brotado de la cabeza de un puma, 
sosteniendo una guitarra y un ramillete de ajíes50. Su aspecto es comparable al de 
la pintada en el artesonado gótico de la iglesia de San Martin de Zillis en Suiza51. 
Asimismo, el color amarillo-rojizo de sus colas y sus brazos extendidos tienen 
precedentes en la sirena incluida en el Mar de las Islas de las Indias (Fig. 11) –el lugar 
en donde ya el naturalista romano Plinio el Viejo situaba las sirenas– pintado en el 
Atlas Catalán de 137552.

49	 Mª M. Vila Da Vila, 1989 y 1999, pp. 239-241 y 288-296. También trata de ellas y su 
simbolismo M. Guerra, 1978, pp. 262-267.

50	 E. Kuon-Arce, 2003, pp. 211-220.
51	 Mª I. Rodríguez López, 2007, p. 13, fig. 14.
52	 Mª I. Rodríguez López, 1998, p. 50; K. Holland, 2010.

Fig. 9. Centauro-sagitario disparando a una sire-
na aviforme en capitel de San Vicente de Ávila, 
c.1130.



164

Mª Margarita Vila Da Vila

De este tipo son también las incluidas entre los monstruos marinos del manuscrito 
matritense del 1460 dedicado a la Geografía de Ptolomeo y en la edición de 1536 del 
Hortus Sanitatis del alemán Johan von Caub, el primer tratado impreso de Historia 
Natural y Medicina53. Todas ellas cuentan con numerosos precedentes desde el siglo 

53	 C. Duzer, 2011, pp. 115-123; Johan von Caub, 1536: El Hortus Sanitatis, aparecido en 
alemán en 1485, debido a su popularidad se tradujo al latín en 1491 y gozó de múltiples 
ediciones durante el siglo XVI.

Fig. 10. Quero andino del S. XVIII en los Museos 
Municipales de La Paz: centauro y sirena (foto de T. 
Gisbert).

Fig. 11. Sirena del Atlas Catalán de 1375, 
por los judíos de Mallorca Abraham y Jefuda 
Cresques, situada en la Mar de las Indias, en 
donde Plinio las situaba en la Antigüedad.



165

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

XI54 en pinturas y capiteles románicos de iglesias italianas, francesas e hispanas como 
la de San Pedro de Ávila. 

Si a ello se añade que en este quero, y su par, la sirena seductora aparece atacada por un 
centauro-sagitario, ya no se puede dudar de lo mucho que deben las criaturas míticas de 
este colorido vaso de madera a la tradición artística del Medioevo, dado lo común que 
resulta en tal periodo la compleja unión entre ambos híbridos. Dado que en este caso el 
sagitario dispara a la seductora sirena, inmune a los picantes encantos de su música y 
frutos, podríamos asumir la significación positiva del centauro como imagen alegórica 
de Cristo, el Arquero que lanza sus flechas contra el Mal y sus embrujos55. Ignoro si el 
centauro asaetando a un dragón de varias cabezas, pintado en otro quero, fue objeto 
de esta interpretación cristiana por parte de su autor o propietario, o si éstos, con tan 
fantásticas criaturas, sólo buscaron evocar un mundo mítico o una decoración vistosa56.

Independientemente de ello, como prueba de los influjos medievales en las imágenes 
de estas sirenas con centauros en los queros virreinales, basta señalar la confrontación 
de ambas criaturas en un capitel tallado hacia 1175 en la portada de San Pedro de la 
Rúa en Estella (Navarra) o en las lastras del friso de la Portada de Platerías procedentes 
de la antigua Puerta Francígena de la Catedral de Santiago de Compostela57 (Fig.12). 

54	 J. Leclercq-Marx, 1997, pp. 99-102, 140, 180-185, 216; Mª M. Vila Da Vila, 1999, pp. 293-296.
55	 L. Reau, 2000, pp. 145-150; M. Guerra, 1978, pp. 262, 271-273; Mª M. Vila Da Vila, 1999, 

pp. 239-241; L. Charbonneau-Lassay, 1997, pp. 351-363.
56	 T. Gisbert, 1999, pp.116-147, fig. 50, liga la imagen –en mi opinión de manera forzada– al 

mundo mítico inventado por Valverde para Copacabana.
57	 Mª I. Rodríguez López, 1998, pp. 47-48; S. Moralejo, 1969, p. 645 y M. Castiñeiras, 2013, 

pp. 281-284, 288.

Fig. 12. Portada de Platerías de Santiago de Compostela: sirena y centauro 
re-aprovechados de la Portada del Paraíso, c. 1115.



166

Mª Margarita Vila Da Vila

Encastradas éstas a partir de 1103 en extremos opuestos, pero concebidas previamente 
como contiguas para recordar las consecuencias del Pecado Original, presentan a un 
centauro atravesando con su flecha a una sirena que intenta seducirle con sus encantos. 

Se manifiestan éstos a través del pez que sostiene mientras toca la chirimía, como 
hacen la de Zillis y las de la fachada del Santuario de Manquiri (Fig.13). Fue la mala 
comprensión del modelo por parte de quien las talló o restauró, la responsable de la 
forma de pipa de sus flautas. Se alude con tales instrumentos al poder subyugador de 
su melodía, tal como hacen mediante sus instrumentos de cuerda las talladas en los 
relieves de otras fachadas virreinales58. Curvan éstas sus colas como sus predecesoras 
románicas, según se advierte en las plasmadas en lo alto de la portada potosina de 
Salinas de Yocalla. Al compararlas con otros ejemplos de este tipo no sólo es evidente, 
una vez más, la vinculación con modelos parecidos al de Basilea, llegados por medio 
de grabados, sino también su estrecha relación con las de la portada de San Lorenzo 
de Potosí, concluida en 1744 (Fig.14) y analizada en estudios anteriores59. 

58	 T. Gisbert, 1980, pp. 46-51. 
59	 Mª M. Vila Da Vila, 2015, pp. 151-185 y 2016, pp. 63-96.

Fig. 13. Sirena tocando flauta (chiri-
mía) en la iglesia del Santuario de Man-
quiri, Potosí.



167

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Conclusión

A falta de textos que declaren las intenciones de los comitentes o diseñadores de 
tales fachadas y queros, es imposible precisar el sentido de estas sirenas o si se deben 
a razones esencialmente ornamentales60; pero con Moralejo, he de insistir en que 
«la cuestión no es si el artista pretendió o no hacer lo que nos parece comportar un 
contenido, sino si de verdad lo asumió y, sobre todo… si lo asumieron también los 
destinatarios de la obra»61. Para una correcta interpretación iconográfica de las criaturas 
míticas aquí estudiadas habríamos de aspirar, como nos recomienda Gombrich62, a 
documentarlas con fuentes primarias. Al no existir éstas, sólo la cuidadosa revisión de 
la tradición visual en la que se enmarcan y su cotejo con las aspiraciones propias de 

60	 J. L. Martínez (2008b, pp. 147-161) se ha ocupado de la presencia de las sirenas en los 
queros en su interés por vincular los lenguajes orales y visuales de los descendientes de 
los incas; pero por valioso que resulte su enfoque antropológico opino que no basta para 
desentrañar su sentido si no parte de un pormenorizado análisis de sus fuentes iconográficas. 
Recientemente, ha vuelto a ocuparse de las relaciones entre los queros y el lenguaje oral en 
colaboración con P. Martínez S., 2013, pp. 41-81.

61	 S. Moralejo, 2004, pp. 63-80.
62	 E. Gombrich, 2013, pp. 181-197.

Fig. 14. Frontispicio de San Lorenzo de Potosí, (foto A. Nicklisch).



168

Mª Margarita Vila Da Vila

los caciques que las encargaron pueden permitirnos vislumbrar su significado. De no 
hacerlo así, corremos el riesgo de acabar inventando –como dije en otra ocasión– una 
suerte de simbolismo mítico que pervierte el sentido original de la obra63. 

A ello parecen haber contribuido los cambios político-sociales acontecidos a comienzos 
del siglo XX en Latinoamérica, que llevaron a sus intelectuales a propugnar una 
identidad indígena o mestiza para muchas obras del periodo virreinal. Ello condujo, 
en mi opinión, a considerar local e incluso prehispánica cualquier figura provista de 
plumas o acompañada de monos, loros o sirenas, a pesar de su inexistencia en el arte 
andino previo a la conquista. Se olvida, no obstante, la presencia de estos elementos en 
las personificaciones de América incluidas en mapas y grabados impresos en Europa 
desde el siglo XVI, como ya señaló Okada64, cuyas ideas acerca de las «negociaciones 
interculturales» establecidas entre las élites indígenas y la cultura visual de los 
conquistadores españoles comparto de buen grado65. 

Pese a la imposibilidad de precisar las intenciones y usos que otorgaron a sirenas, 
centauros y salvajes velludos los diversos miembros de la sociedad virreinal, ante 
los testimonios visuales aducidos, parece evidente tanto el origen medieval de tales 
criaturas, como su fascinante aclimatación en el imaginario andino.

Fecha de recepción 12 de diciembre de 2016   
Fecha de aceptación 13 de marzo de 2017

63	 Así sucedió, de hecho, con la presunta autoría de la fachada de San Lorenzo de Potosí, 
que tras haber sido atribuida, en 1931, por Ángel Guido al «indio quechua José Kondori» 
(A. Guido, 1940 y 2010), fue asumida como tal por eminentes escritores latinoamericanos 
(Vignale, 1944; R. Hernández, y R. Rojas, 2002), a pesar de que, como dicen los esposos 
Mesa-Gisbert (1978, p. 71), resulta «gratuita, pues carece de soporte documental».

64	 H. Okada, 2006, pp. 72-76 y 2011, pp. 106, 111.
65	 Sobre la hibridación o mestizaje en la teoría del Barroco americano reflexiona C. A. 

Salgado, 1999, pp. 316-331.



169

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Bibliografía

Fuentes documentales

Alciato, A., Emblemata, Leyden, Officina Plantiniana, 1591.

---, Padua, Petro Paulo Tozzi, 1621. 

---, Los Emblemas de Alciato traducidos en rimas españolas, Lyon, G. Rovilio, 1549.

Bertonio, P. L., Vocabulario de la lengua aymara, Juli, Francisco del Canto, 1612 (facs. Leipzig, 
1879).

Bestiario medieval, ed. I. Malaxecheverría, Madrid, Siruela, 1986.

Covarrubias Orozco, S., Emblemas morales, Madrid, Luis Sánchez, 1610.

Cuba, Johannes de (Johan Wonnecke von Caub), Hortus Sanitatis, quatuor libris…, Strasburg, 
Mathias Biener, 1536.

Horozco y Covarrubias, I., Emblemas Morales de don Ivan de Horozco y Covarrubias, 
Zaragoza, A. Rodríguez, 1604.

Isidoro de Sevilla, Etimologías, II, J. Oroz y M. A. Marcos eds., Madrid, B.A.C., 1983.

Poma de Ayala, F. Guamán, Nueva Corónica y Buen Gobierno, Mss. GKS 2232 4º de la 
Kongelige Bibliotek de Dinamarca, 1615, <www.kb.dk/permalink/2006/poma/1001/es/
text/?open=id>. Fecha de consulta: 15 de mayo de 2016.

Ripa, C., Iconología, Roma, Lepido Facii, 1603, <https://books.google.com.bo/printsec=front-
cover&dq=Ripa+Iconolog%C3%ADa&hl=es&sa=X&redir_esc=y#v=onepage&q=Ripa%20
Iconolog%C3%ADa&f=false>. Fecha de consulta: 10 de junio de 2016.

Saavedra Fajardo, D., Idea de un príncipe político cristiano o Empresas Políticas, Milán, s/ed., 
1642 (facs. Madrid, Cátedra, 1999).

Estudios
Azcárate, J. Mª, «El tema iconográfico del salvaje», Madrid, Archivo Español del Arte, 82, 
1948, pp. 81-99.

Báez-Jorge, F., «Tunupa y las Sirenas del lago Titicaca (Transformación de un mito 
prehispánico)», resumen aparecido en Internet como parte de Las voces del agua (El simbolismo 
de las sirenas y las mitologías americanas), México, Universidad Veracruzana, <http://cdigital.
uv.mx/bitstream/123456789/1877/1/199076P125.pdf/>. Fecha de consulta: 12 de junio de 
2012.

Castiñeiras González, M. A., Introducción al método iconográfico, Barcelona, Ariel, 1998.

---, «Del Medioevo a la Modernidad: Conferencias sobre el Románico Hispano (4): Santiago 
de Compostela y los portales “parlantes” del Románico», Junshin Journal of Studies in 
Humanities, 19, Nagasaki Junshin Catholic University, 2013, pp. 279-296.

http://www.kb.dk/permalink/2006/poma/1001/es/text/?open=id
http://www.kb.dk/permalink/2006/poma/1001/es/text/?open=id
http://cdigital.uv.mx/bitstream/123456789/1877/1/199076P125.pdf/
http://cdigital.uv.mx/bitstream/123456789/1877/1/199076P125.pdf/


170

Mª Margarita Vila Da Vila

Charbonneau-Lassay, L., El Bestiario de Cristo: El Simbolismo animal en la Antigüedad y en 
la Edad Media, Palma de Mallorca, J. Olañeta, 1997, <https://es.scribd.com/doc/149240356/
Charbonneau-Lassay-Louis-Bestiario-de-Cristo>. Fecha de consulta: 24 de mayo de 2016.

Cirlot, J. E., Diccionario de Símbolos, Barcelona, Labor, 1981. 

Cresti, C. - C. Rendina, Villas y Palacios de Roma, Postdam, H.F. Ullmann, 2012.

Cummins, T., Toast with the Inca. Andean abstraction and colonial images on quero vesels, 
Ann Arbor, University. of Michigan Press, 2002.

---, Brindis con el Inka. La abstracción andina y las imágenes coloniales de los queros, Lima, 
Fondo Editorial de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Universidad Mayor de San 
Andrés y Embajada de los EE.UU., 2004.

Dean, C. S., «Copied Carts: Spanish Prints and Colonial Peruvian Paintings», The Art Bulletin, 
vol. 78, 1, 1996, pp. 98-110.

Dean, C. - D. Leibsohn, «Hybridity and Its Discontents: Considering Visual Culture in Colonial 
Spanish America», Colonial Latin American Review, vol. 12, 1, 2003, pp. 5-35.

Duzer, C. van, «The sea monsters in the Madrid manuscript of Ptolomy´s Geography (Biblioteca 
Nacional, MS Res.255)», Word and Image: A Journal of Verbal/Visual Enquiry, vol. 27, 1, 
2011, pp. 115-123.

Esteras Martin, C., «Acculturation and Innovation in Peruvian Viceroyal Silverwork», The 
Colonial Andes. Tapestries and Silverwork, 1530-1830, eds. Elena Phipps, Johanna Hecht and 
Cristina Esteras, New York, The Metropolitan Museum of Art, 2004, pp. 58-71.

Gisbert, T., Iconografía y mitos indígenas en el arte, La Paz, Gisbert y Cía., 1980.

---, El Paraíso de los pájaros parlantes. La imagen del otro en la cultura andina, La Paz, Plural 
/ Universidad Nuestra Señora de La Paz, 1999.

Gisbert, T. y de Mesa, J., Arquitectura Andina, 1530-1830, La Paz, Embajada de España en 
Bolivia, 1997.

---, «El Barroco tardío del siglo XVIII en Perú y Bolivia», Summa Artis, XXIX (Arte 
Iberoamericano desde la Colonización a la Independencia, 2ª parte), Madrid, Espasa Calpe, 
1986, pp. 457-683. 

---, Historia del arte en Bolivia (3 vols.), La Paz, Gisbert y Cía. / Fundación Simón I. Patiño, 
2012.

Gombrich, E. H. y D. Eribon, Lo que cuentan las imágenes. Conversaciones sobre el arte y la 
ciencia, Barcelona, Elba, 2013.

Guerra, M., Simbología románica, Madrid, F. Universitaria Española, 1978.

Guido, A., Redescubrimiento de América en el arte, Rosario, Universidad del Litoral, 1940.

---, «América frente a Europa en el arte», en «Ángel Guido, Chapter 1 from Redescubrimiento 
de América en el arte, “America´s Relation to Europe in the Arts (1936)”», en Barroque New 

https://es.scribd.com/doc/149240356/Charbonneau-Lassay-Louis-Bestiario-de-Cristo
https://es.scribd.com/doc/149240356/Charbonneau-Lassay-Louis-Bestiario-de-Cristo


171

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Worlds. Representation, Transculturation, Counterconquest, eds. L. Parkinson Zamora – M. 
Kaup, Durham, N. C., Duke University Press, 2010, pp.179-190.

Hecht, J., «The Past is Present: Transformation and Persistence of Imported Ornament in 
Viceregal Peru», The Colonial Andes. Tapestries and Silverwork, 1530-1830, eds. Elena 
Phipps, Johanna Hecht, and Cristina Esteras, New York, The Metropolitan Museum of Art, 
2004, pp. 43-57.

Holland, K., «Looking Beyond: Globalization in the Catalan Atlas of the Fourteenth 
Century», Univ, North Texas, 2010, <file:///C:/Users/Andres/Downloads/Looking_Beyond__
Globalization_in_the_Catalan_Atla.pdf>. Fecha de consulta: 18 de mayo de 2016.

Husband, T., The Wild Man: Medieval Myth and Symbolism, New York, Metropolitan Museum 
of Art, 1980.

Janson, H. W., Apes and the Ape Lore in the Middle Ages and the Renaissance, London, 
Warburg Institute / University of London, 1952.

Kuon-Arce, E., «Los qeros en el marco del Barroco andino», en Memoria del I Encuentro 
Internacional sobre Barroco. Barroco Andino, La Paz, Unión Latina, 2003, pp. 211-220.

Leclercq-Marx, J., La sirène dans la pensée et dans l´art de l´Antiquité et du Moyen Age: du 
mythe païen au symbole chrétien, Bruxelles, Academie Royale de Belgique, 1997.

Lecouteux, C., «La sirène dans l´Antiquité classique et au Moyen Age», en Les filles des eaux 
dans l’Océan indien. Mythes, récits, représentations, eds. Cl. Sambo y B. Terramorsi, Paris, 
L’Harmattan, 2010, pp. 27-76.

Lezama Lima, J., «La curiosidad barroca», en Obras completas, t. III, México, Aguilar, 1977, 
pp. 302-325.

Lizárraga Ibáñez, M. A., «Las élites andinas coloniales y la materialización de sus memorias 
particulares en los “queros” de transición (Vasos de madera del siglo XVI)», Santiago, Boletín 
del Museo Chileno de Arte Precolombino, vol. 14, 1, 2009, pp. 37-53.

---, Los queros coloniales y el imaginario clásico y renacentista, tesis doctoral de la Universidad 
de Chile, 2010, <http:// www.tesis.uchile.cl/tesis.uchile/2010/fi-lizarraga_m/>. Fecha de 
consulta: 14 de junio de 2016.

López-Peláez, Mª P., «Extrañas interpretaciones de las sirenas en la iconografía renacentista 
y barroca. Un estudio desde la emblemática», Revista de Historia del Arte, 6, Universidad de 
León, 2007, pp. 139-150.

MacCormack, S., «Religion and Society in Inca and Spanish Peru», en The Colonial Andes. 
Tapestries and Silverwork, 1530-1830, eds. Elena Phipps, Johanna Hecht and Cristina Esteras, 
New York, The Metropolitan Museum of Art, 2004, pp. 100-113.

Martínez, J. L., «Pensar y representarse: Aproximaciones a algunas prácticas coloniales andinas 
de los siglos XVI y XVII», Lenguajes Visuales de los Incas, ed. Tamara Bray y Paola González, 
Oxford, British Archaeological Reports International series, 1848, 2008, pp.147-161.

http://www.tesis.uchile.cl/tesis.uchile/2010/fi-lizarraga_m/


172

Mª Margarita Vila Da Vila

Martínez, J. L. y S. Martínez, «Narraciones andinas coloniales. Oralidad y visualidad en los 
Andes», Journal de la Société des Americanistes, 99-2, 2013, pp. 41-81.

Martínez de Lagos, E., «Las luchas de centauros y sirenas en los templos medievales navarros», 
Madrid, Cuadernos de Arte e Iconografía, t. VI., 11, 1993, pp. 160-172.

McCulloch, F., Medieval Latin and French Bestiaries, London, Chapel Hill, 1960.

Merino, E. - Díaz de Sarabia, J. P., «Los salvajes en la Heráldica. Algunas aportaciones al 
estudio de los tenantes españoles», Hidalguía, 1983, pp. 619-630.

Mesa, J. de y T. Gisbert, Monumentos de Bolivia, La Paz, Gisbert y Cía., 1978.

 ---, Historia de la Pintura Cuzqueña, 2 vols., Lima, F. A. Wiese, 1982.

---, «El arte del siglo XVI en Perú y Bolivia», Summa Artis, vol. XXVIII (Arte Iberoamericano 
desde la Colonización a la Independencia, 1ª parte), Madrid, Espasa Calpe, 1985, pp. 313-431.

Moralejo, S., «La primitiva fachada norte de la Catedral de Santiago», Compostellanum, XIV, 
4, oct.-dic. 1969, pp. 623-668.

---, Formas elocuentes. Reflexiones sobre la teoría de la representación, Madrid, Akal, 2004.

Morrone, A. J., «Legitimidad, genealogía y memoria en los Andes meridionales: Los Fernández 
Guarachi de Jesús de Machaca (Pacajes, siglos XVI-XVII)», Memoria Americana, 18 (2), julio-
diciembre 2010, pp. 211- 237.

Okada, H. «Inverted Exoticism? Monkeys, Parrots and Mermaids in Andean Colonial Art», en 
The Virgin, Saints, and Angels. South American Painting 1600-1825 form the Thoma Collection, 
ed. S. Stratton-Pruitt, Skira-U. Stanford, 2006, pp. 67-80.

---, «‘Golden Compasses’ on the Shores of Lake Titicaca: The Appropriation of European 
Visual Culture and the Patronage of Art by an Indigenous Cacique in the Colonial Andes», 
Memoirs of the Graduate School of Letters, Osaka University, vol. LI, 2011, pp. 87-111.

Olaechea, L. J. B., «Los colegios de hijos de caciques a raíz de los Terceros Concilios 
Provinciales de Lima y México», Missionalia Hispanica, XIX, 55, Madrid, CSIC, 1962, pp. 
109-113.

Orías Bleichner, A., «Las sirenas de la antigüedad clásica acogidas por el mundo andino. La 
sirena como símbolo de un monasterio femenino en Chuquisaca», en Classica Boliviana. Actas 
del II Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos, eds. Andrés Eichmann y Juan Araos Úzqueda, 
La Paz, 2001, pp. 173-189.

Panofsky, E., Estudios sobre iconología, Madrid, Alianza Univ., 1979.

Phipps, E., «Armorial Tapestry», The Colonial Andes. Tapestries and Silverwork, 1530-1830, 
eds. Elena Phipps, Johanna Hecht and Cristina Esteras, New York, The Metropolitan Museum 
of Art, 2004a, pp. 361-364.

---, «Tapestry with mermaids and a unicorn», The Colonial Andes. Tapestries and Silverwork, 
1530-1830, eds. Elena Phipps, Johanna Hecht  and Cristina Esteras, New York, The Metropolitan 
Museum of Art, 2004b, pp. 252-254.



173

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes y centauros del arte virreinal

Physiologus. A Medieval Book of Nature Lore, trad. e intr., M. J. Curley, Chicago-London, 
University. Chicago Press, 2009.

Pratt, M. L., «Arts of the Contact Zone», Profession, MLA, 1991, pp. 33-40.

Reau, L., Iconografía del arte cristiano. Introducción general, Barcelona, Serbal, 2000.

Revilla Orías P., «Quesintuu y Umantuu: Sirenas y memoria andina», Buenos Aires, Runa, vol. 
33, 2, diciembre, 2012, pp. 133-155,

Rodríguez López, Mª I., «La música de las sirenas», Cuadernos de Arte e Iconografía, t. XVI, 
32, Madrid, Fund. Univ. Española, 2007, <http://pendientedemigracion.ucm.es/centros/cont/
descargas/documento10735.pdf>. Fecha de consulta: 16 de junio de 2016.

---, «Las sirenas: Génesis y evolución de su iconografía medieval», Madrid, Revista de 
Arqueología, 211, 1998, pp. 42-51.

Rosende V., A., «El tema del salvaje en las sillerías de coro de Mondoñedo y Xunqueira de 
Ambía», Valladolid, Boletín del Seminario de Estudios de Arte y Arqueología, LII, 1986, pp. 
283-296.

Salgado, C. A., «Hybridity in New World Baroque Theory», Journal of American Folklore, vol. 
112, 445 (Theorizing the Hybrid), 1999, pp. 316-331.

Salomon, F., «Andean Opulence: Indigenous Ideas about Wealth in Colonial Peru», The 
Colonial Andes. Tapestries and Silverwork, 1530-1830, eds. Elena Phipps, Johanna Hecht and 
Cristina Esteras, New York, The Metropolitan Museum of Art, 2004, pp. 114-124.

Terramorsi, B., «La femme-poisson ou l´apnée du sommeil de la raison», Les filles des eaux 
dans l’Océan Indien. Mythes. Récits, Représentations, Paris, l´Harmattan, 2010, pp. 9-22.

VV. AA., Interwoven Globe: The Worldwide Textile Trade, 1500-1800, ed. A. Peck, New York, 
The Metropolitan Museum of Art, 2013.

Vignale, P. J., «El maestro anónimo de la portada de San Lorenzo de Potosí», Buenos Aires, 
Revista de Arquitectura, 280, abril de 1944, pp. 156-162. 

Vila da Vila, Mª M., «Motivos del Bestiario en la escultura románica abulense», Madrid, 
Cuadernos de Arte e Iconografía, t. II, 3, 1989, pp. 166-173.

---, Ávila Románica: Talleres escultóricos de filiación hispano-languedociana, Ávila, Instituto. 
“Gran Duque de Alba” de la Excma. Diputación Provincia. de Ávila, 1999.

---, «Ecos medievales en los Andes: La representación de las sirenas en las iglesias virreinales y 
en los vasos indígenas ceremoniales», Junshin Journal of Studies in Humanities, 21, Nagasaki 
Junshin Catholic University, 2015, pp. 151-185.

---, «El legado clásico y medieval en las sirenas de la Audiencia de Charcas», Classica 
Boliviana, VII, La Paz, 2016, pp. 63-96. 

http://pendientedemigracion.ucm.es/centros/cont/descargas/documento10735.pdf
http://pendientedemigracion.ucm.es/centros/cont/descargas/documento10735.pdf

