




CLASSICA BOLIVIANA 
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número VIII

Sociedad Boliviana de 
Estudios Clásicos 

(SOBEC)



CLASSICA BOLIVIANA VIII. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos 
(sobec)

Comité de Redacción: Director y editor general: Andrés Eichmann Oehrli – Subdirector: 
Mario Frías Infante – Secretaria general: Tatiana Alvarado Teodorika – Coordinadora 
general: Mary Carmen Molina Ergueta – Miembros: Carla Salazar, Mary Carmen Molina 
Ergueta (Cinemas Cine Pensamiento), Tatiana Alvarado Teodorika (IUT Bordeaux 
Montaigne, Francia).

Comité de Evaluación (y sus universidades): Cecilia Colombani (Universidad Nacional 
de Mar del Plata, Argentina), Paola Corti (Universidad Adolfo Ibáñez, Chile) – Emilio 
Crespo (Universidad Autónoma de Madrid, España) – Rafael Gallé Cejudo (Universidad 
de Cádiz) – Francisco García Jurado (Universidad Complutense de Madrid, España) – 
Fernando García Romero (Universidad Complutense de Madrid, España) – Fernando 
Guzmán (Universidad Adolfo Ibáñez, Chile) – Manuel Molina (Universidad de Granada, 
España) – Ricardo del Molino (Universidad Eternado de Colombia, Colombia) – Gerardo 
Ramírez Vidal (Universidad Nacional Autónoma de México, México) – Ma. Isabel 
Rodríguez López (Universidad Complutense de Madrid, España) – Fernando Rodríguez 
Mansilla (Hobart and William Smith Colleges, Estados Unidos de América) – Emilia 
Ruiz Yamuza (Universidad de Sevilla, España) – Álvaro Sánchez Ostiz (Universidad de 
Navarra, España) – Javier de Santiago Fernández (Universidad Complutense de Madrid, 
España) – Marcela Suárez (Universidad de Buenos Aires, Argentina) – José Torres 
(Universidad de Navarra, España).

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli, Tatiana Alvarado Teodorika.

Portada
Fotografía de Triunfos de Carlos V, óleo sobre lienzo, Museo Charcas. 

Edición fotográfica de Felipe Ruiz 

Contacto e informaciones: estudiosclasicosbolivia@gmail.com
			   www.estudiosclasicosbolivia.org 

©Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (sobec) 
©Editorial Marigalante

Primera edición: julio de 2017
ISSN 2313-5115
Depósito Legal 4-1-2492-17

Producción: Editorial Marigalante
mom/mdaa

Impreso en Bolivia

mailto:estudiosclasicosbolivia@gmail.com
http://www.estudiosclasicosbolivia.org


Índice

Presentación...................................................................................................................	 5

Nuestra portada: Los Triunfos de Carlos V en el museo “Charcas” de Sucre
Margarita Vila Da Vila......................................................................................................	9

Artículos

Filología, didáctica y traducción

«Cuéntame y dime». El aspecto verbal en el Eutifrón 
Jesús de la Villa.......................................................................................................	25

Recursos filológicos en la obra de Juan Escoto Eriúgena. La traducción 
como modelo didáctico 
Alfredo Eduardo Fraschini.....................................................................................	45

El didactismo metalingüístico en el Palatii Eloquentiae 
Vestibulum de Antonio Machoni 
Juan Pedro Kalinowski - Luis Ángel Sánchez.........................................................	61



Historia y Literatura de la Antigua Grecia

El altar: Iconografía y función, de la Edad de Bronce a la Época Arcaica 
Martha Cecilia Jaime González.............................................................................	 75

Areté en los héroes cómicos de Los caballeros y La paz de Aristófanes 
Carlos Andrés Gallego Arroyave...........................................................................	 107

Materia clásica: del siglo XVI hasta nuestros días

¿Qué moneda se derramó en las sparsiones de Lima y de Cusco en 1557? 
Fernando López Sánchez........................................................................................	125

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes 
y centauros del arte virreinal 
Margarita Vila Da Vila...........................................................................................	149

Ecos de la tradición clásica en el periodismo cuyano en el siglo XIX 
Andrea Greco de Álvarez........................................................................................	175

Luciano de Samósata, Borges y «El Aleph» 
Alfredo Rodríquez López-Vázquez..........................................................................	211



107

Areté en los héroes cómicos de                                     
Los caballeros y La paz de Aristófanes

Carlos Andrés Gallego Arroyave

Fundación Universitaria Luis Amigó
Medellín, Colombia

carlos.gallegoar@gmail.com

Resumen

A lo largo del tiempo se han formulado cantidad de reflexiones acerca del 
comportamiento y la figura de los héroes en los géneros épico y trágico, con el fin de 
estudiar la composición social, ética y política en Grecia, y así obtener una respuesta 
de lo que pudo ser la naturaleza humana tal como la concibieron los griegos en distintas 
épocas. Sin embargo, estas observaciones sobre la figura heroica no incluyen al héroe 
cómico clásico debido a que su estructura no contiene componentes de astucia, como 
en la épica; o componentes éticos, como en la tragedia; quedó, pues, descuidada la 
areté y posición pedagógica del héroe de la comedia. Para colmar este vacío, este 
trabajo estudiará el éthos y la areté de los héroes de las comedias Los caballeros y La 
paz de Aristófanes, con el fin de analizar la constitución de la estructura heroica como 
acción y significación de una paideia al servicio de la reestructuración de valores 
éticos y sociales en la ciudad ateniense del siglo V a. C.

Palabras claves: Los caballeros - La paz - Aristófanes - héroe cómico - areté

Abstract

Over time, there have been many observations have been formulated about the 
behavior and the figure of heroes in the epic and tragic genres, in order to study 
social, ethical and political composition in Greece, so as to obtain a response of what 
might have been human nature as conceived by Greeks at different times. However, 
these observations on the heroic figure do not include the classic comic hero because 

mailto:carlos.gallegoar@gmail.com


108

Carlos Andrés Gallego Arroyave

his structure does not contain any components of cunning, as in epic; or any ethical 
components, as in tragedy. The arete and pedagogical position of the hero of comedy 
was thus neglected. To fill this void, this paper will study the ethos and the arete of 
the heroes of Aristophanes’ comedies The Knights and Peace, in order to analyze 
the constitution of the heroic structure as action and significance of a paideia at the 
service of the restructuring of ethical and social values ​​in fifth-century B. C. Athens.

Keywords: Knights - Peace - Aristophanes - comic hero - arete

1. Introducción

1.1. La estructura heroica en la épica y la tragedia griega

El héroe de las obras literarias de los poetas griegos antiguos se caracterizaba a partir 
de una perspectiva mítico-religiosa, estaba provisto de astucia (πονηρία) y valentía 
(ἀνδρεῖα); era un hombre bello (ἀγαθός), culto y de linaje aristocrático (ἄριστος). El 
héroe épico y trágico griego poseía los valores que defendía la cultura helena. Sucede 
de esta manera en la épica homérica con Aquiles y Odiseo, y con el Agamenón y 
el Etéocles esquileo. Estos héroes ordenan el mundo social y moral en torno a las 
acciones intrépidas que efectúan. Larry Alderink reconoce que estos héroes son las 
personas ideales de la sociedad que representan1. En la épica griega arcaica, el espíritu 
heroico, la fuerza, el honor, la justicia y la piedad están incluidos en el yo épico2. Ese 
yo caracteriza la identidad del griego arcaico. Así lo presenta el poeta Homero en 
una de las tantas intervenciones de Héctor: «También me lo impide el ánimo, pues 
he aprendido a ser valiente en todo momento y a luchar entre los primeros troyanos, 
tratando de ganar gran gloria para mi padre y para mí mismo»3.

El héroe épico no se debe construir como un individuo entre individuos, ni definirse 
por rasgos particulares, sino que las condiciones sociales y los factores del entorno 
componen tanto la figura épica como la sociedad griega de los siglos VIII y VII a. C. 
Se trata de una sociedad basada en la excelencia, el valor, el honor y otros valores 
perpetuados por la aristocracia. Homero en la Ilíada ilustra una manifestación de 
cordura y justicia que debe contener el hombre: «Por linaje Aquiles es superior; pero 
tú [Menecio] tienes más edad, aunque él en fuerza sea muy superior. Por eso dirígele 
sagaces palabras y dale buenos consejos y buenas indicaciones»4. La composición 

1	 L. Alderink, 1996, pp. 30-31.
2	 Larry Alderink utiliza la noción del ‘yo’ como una nueva interpretación de la identidad 

griega dentro de dos géneros literarios, la épica y la tragedia, en especial en Eurípides, dado 
que el ‘yo’ que representan los poetas épicos y trágicos son expresiones fundamentales de 
la naturaleza humana griega. Por lo tanto el ‘yo’ de Alderink es la constitución del orden 
social de la época que vive cada poeta.

3	 Homero, Ilíada, trad. E. Crespo Güemes, 1991. VI, vv. 445-446.
4	 Homero, Ilíada, trad. E. Crespo Güemes, 1991. IX, vv. 786-788. 



109

Areté en los héroes cómicos de Los caballeros y La paz de Aristófanes

del héroe épico debe integrar por completo una areté que consagre las acciones a 
los dioses, con el fin de alcanzar un nivel de arquetipo social y, como lo expresa 
Ortiz Escobar, lograr «la perpetuidad de sus hazañas en la memoria colectiva»5. 
Esta constitución de la areté heroica articula todo un modo de vida, la estructura del 
hombre homérico toma un signo esencial para el ordenamiento ético y de prácticas 
dentro de la sociedad griega arcaica6. Así, la poesía épica y, también, la lírica de los 
siglos VIII y VII a. C., tomaron la configuración homérica de un kléos a través de la 
guerra, las acciones y los valores que la integran. Estesícoro lo integra de este modo: 

un varón (que llegó) a los remolinos de hermosa corriente del Simunte, conocedor por 
voluntad de Atenea de la medida y la sabiduría... en vez de la batalla... y el combate, la 
gloria (alcanzará?) trajo el día de la conquista para la anchurosa Troya7.

Por su parte, el héroe trágico para Alderink será simplemente una «figura textual» 
integrada a «un laboratorio social para realizar experimentos, un lugar donde autores, 
actores y público participan en varios experimentos, donde se trabajan los conceptos 
de lo que las personas son y pueden ser»8. La postura que toma Alderink ante la 
figura, persona o personaje de la tragedia griega se basa en la cuestionable realidad; 
el autor afirma que el hombre y el dios que se hallan dentro del teatro son un éthos, 
una figura que entreteje signos y significados de una realidad. La manera en la que 
Alderink estudia el personaje trágico debe entenderse desde el aspecto psicológico, 
tal y como lo plantea Vernant9, es decir, el planteamiento discursivo y escenográfico 
que utiliza el poeta debe contener persuasión y credibilidad para que el drama y el 
personaje se sitúen en paralelo con la realidad y la sociedad, con el fin de «pensar y 

5	 M. Ortiz, 2015, p. 37.
6	 Continuando la línea de Ortiz Escobar, la fundamentación ética del ἄριστος en la sociedad 

homérica se compone de dos cualidades: ἀγαθός y καλός. La correspondencia de estos 
dos caracteres proporciona el desarrollo de la ἀρετή incursionándose en las dinámicas 
del hombre aristócrata. Ante esto, en Homero el combate es la manifestación donde se 
construye el ordenamiento ético del hombre y la sociedad: «El combate heroico suponía 
una construcción ideológica del espacio bélico. Con lo cual, la representación del campo 
de batalla se configuraba como el escenario en el que todas las empresas de la aristocracia 
manifestaban su mayor grado de excelencia» (M. Ortiz, 2015, p. 39).

7	 F. Rodríguez Adrados, 1980, p. 207.
8	 L. Alderink, 1996, p. 34.
9	 En el primer capítulo del tomo I de Mito y tragedia en la Grecia antigua, J. P. Vernant 

introduce el aspecto psicológico de la tragedia ática argumentando que los personajes 
trágicos brindaron al ciudadano ateniense del siglo V a. C. nuevos cuestionamientos acerca 
de la experiencia y la naturaleza humana, sumando la adecuación de un comportamiento 
pertinente para la época: «El sentido trágico de la responsabilidad surge cuando la acción 
humana se constituye en objeto de reflexión, o debate» (p. 21). 



110

Carlos Andrés Gallego Arroyave

aprender sobre [la tragedia]»10. Dado esto, según Alderink, el yo trágico adquiere dos 
caracteres: el primero es el de héroe trágico como «persona experimental», de modo 
que los poetas crean personajes con diferentes conductas y valores para representar un 
héroe con un componente esencial. Éste sería el segundo carácter, el signo pedagógico 
del yo trágico, es decir, el poeta a través de sus experimentos expone un personaje 
que eduque adecuadamente a la sociedad y le ofrezca un éthos apropiado. Por tanto, 
la particularidad del yo trágico es la representación textual que sirve para formar 
conductas apropiadas para plasmar la realidad.

Aparte de la lectura anterior sobre el héroe trágico, se pueden considerar los argumentos 
de Bañuls Oller11 y Rodríguez Adrados12. José Bañuls Oller estudia al héroe trágico 
desde la significación de caracteres que integra Aristóteles en su Poética: la creación 
heroica del personaje de la tragedia se manifiesta por medio de la acción o, como 
afirmaría Aristóteles, a través de las «cualidades de los caracteres»13. Bañuls se basa en 
este apartado de la Poética ya que los caracteres del hombre trágico dan verosimilitud 
a las acciones que desarrollan en escena a partir de la semejanza (homalón) para 
obtener una conducta necesaria y apta. Por su parte, Rodríguez Adrados sustenta que 
el héroe trágico «es el más alto tipo humano que ha producido la poesía griega»14. Esta 
definición, contiene tanto el concepto ético como la formación de héroe por medio de 
caracteres, puesto que para Rodríguez Adrados el héroe es la «culminación del propio 
hombre griego»15, una representación del ser del mismo hombre con aspiraciones 
limitadas. Además, para el autor, la constitución del héroe trágico se debe también a 
las distintas acciones que debe afrontar con el fin de entender la naturaleza humana16. 
Entiéndase, entonces, que la tesis esencial de Rodríguez Adrados consiste en que el 
héroe trágico se caracteriza por su continuo miedo y dolor como reflejo del sufrimiento 
humano. Esto apunta a que el hombre griego debe enfrentar su destino, sea calamitoso 
o beneficioso. 

10	 L. Alderink, 1996, p. 35.
11	 J. Bañuls, 1998.
12	 F. Rodríguez Adrados, 1962.
13	 Aristóteles, Poética, trad. J. D. García Bacca, 1946, 1454a, pp. 16-36.
14	 F. Rodríguez Adrados, 1962, p. 12.
15	 F. Rodríguez Adrados, 1962, p. 13.
16	 F. Rodríguez Adrados, 1962, p. 34.



111

Areté en los héroes cómicos de Los caballeros y La paz de Aristófanes

El héroe de la tragedia griega es un ejemplo de humanidad superior que se nos ofrece 
como un espejo de la vida humana en sus momentos decisivos. Es más que un tipo ideal 
directamente imitable, pero con aspiraciones limitadas; es el hombre mismo elevado a 
la culminación de su ser hombre, tratando de abrirse paso en situaciones no elucidadas 
antes, en riesgo de chocar con el límite divino17.

Contraria a la valía del héroe épico y a la representación textual y acción del trágico, la 
comedia griega antigua y sus héroes escenifican aspectos menos heroicos y los valores 
que presenta el personaje cómico son menos nobles. Este aspecto, tal vez ordinario de 
la poesía cómica en comparación de la épica y la tragedia, no se debe a la arbitrariedad 
del poeta o a su deseo de ir en contra de los aspectos formales de la poesía y el teatro, 
más bien se debe a que el cómico debe utilizar mecanismos de comicidad para lograr 
ese fin que tiene la comedia: hacer reír. En Aristófanes, el único de quien conservamos 
obras completas18, es donde se hallan abundantes rasgos de comicidad19, pues como lo 
anuncia Luis Gil, parafraseando la Ποίησις de Antífanes20, «la cualidad fundamental 
del poeta cómico es la inventiva, tanto en la creación de los personajes como en 
los argumentos de sus piezas y en las situaciones en que éstos se desarrollan»21. Es 

17	 F. Rodríguez Adrados, 1962, pp. 12-13.
18	 Dentro de la comedia antigua griega, es de Aristófanes de quien conservamos obras 

completas, dado que de la Comedia Media se conservan solamente fragmentos y de la 
Comedia Nueva la mayoría de obras están perdidas; sólo mantenemos obras fragmentadas 
de Menandro de Atenas (El Escudo, El Labrador, Doble Engaño, etc.). Puede aducirse 
que Dyskolos es una obra completa del poeta cómico, sin embargo, durante la comedia 
encontramos lagunas y destrucción de los papiros que imposibilitan una reconstrucción 
verosímil (v. 93; vv. 350-354; vv. 494-500; v. 545 y v. 596), además, hay pérdida de unos 
diez versos que complejizan, de algún modo, la argumentación del Acto IV (vv. 645-650 y 
702-709). Por lo tanto, afirmo que la únicas comedias griegas completas que conservamos 
son de Aristófanes. 

19	 Según Luis Gil Fernández (1996), la comicidad desde la poesía aristofánica y como fe-
nómeno universal siempre contiene tres coordenadas: intelectual, social y emocional. Lo 
cómico aparte de producir la risa, siempre está sujeto a un contexto social e histórico, dado 
que cada época y región contienen comicidad distinta. Gil asume esta tesis para reflexionar 
acerca de lo cómico en Aristófanes y la burla y sátira que hace a su época.

20	 Antífanes es uno de los mayores exponentes de la Comedia Media, al igual que Alexis. 
Antífanes tuvo una consolidación dentro del teatro cómico antiguo por preservar la sátira 
política y literaria en sus obras. En su obra La poesía (Ποίησις), de la que sólo quedan unos 
fragmentos, hace una confrontación entre la tragedia y la comedia refiriendo el desarrollo 
de la trama y la creación de los personajes: la Poesía misma personificada, se queja de las 
limitaciones de los poetas cómicos respecto a los trágicos: los segundos, a diferencia de 
los primeros, no han de inventar personajes y argumentos, y cuando el conflicto trágico 
se vuelve especialmente difícil de resolver pueden acudir a máquinas, artilugios y a la in-
tervención de un dios que lo resuelve todo [Fragmentos Comedia Media, trad. J. Sanchis 
Llopis, 2007, p. 21).

21	 L. Gil, 1996, p. 44.



112

Carlos Andrés Gallego Arroyave

principalmente por la «inventiva cómica»22 que el poeta pone en escena héroes pícaros y 
extravagantes que carecen de esa valentía y astucia del héroe épico y de la significación 
psicológica del héroe trágico. Sin embargo, existe una similitud en las tres figuras 
heroicas y es el vínculo, directo o no, con el hombre griego y su realidad. Se considera 
que el héroe cómico aristofánico es el propio ciudadano ateniense que hace frente a 
los problemas sociales y políticos causados por la guerra, la ineptitud y la demagogia. 
Por lo tanto, la comedia, al igual que la tragedia, es una herramienta de educación ética 
y política, donde el héroe escenifica valores para construir un hombre que exteriorice 
un éthos correcto y activo para su época; asimismo, el héroe aristofánico por medio 
de sus caracteres educa al pueblo representando la problemática que padece Atenas. 
Además, intenta brindar una solución para exponerle al ateniense la vida armoniosa a 
la que puede llegar si actúa correctamente. Esta solución que da la comedia aristofánica 
se encamina por lo utópico, que no debe comprenderse como problemático, puesto 
que la utopía en la comedia se evidencia como una modificación de unos valores y 
costumbres que se hallan vulgarizados y trillados por la crisis social de la polis.23

Si bien existe un marco de referencia, como señala el profesor Lasso de la Vega24, 
para comprender al héroe aristofánico como un hombre político, real e ideal25, parece 
imposible referenciar en una sola definición al héroe de la comedia aristofánica, 

22	 La «situación cómica», «tema cómico», «invención bufa» e «idea cómica» son referencias 
que Luis Gil propone para crear su concepto acerca de lo cómico en la comedia griega: 
«invención cómica». Según Gil, esta inventiva se representa al inicio de la obra para brindar 
un «desarrollo literario» y, claramente, la «plasmación cómica» que necesita la pieza, para 
poner, después, ese desarrollo y plasmación de lo cómico en lo real, social y político con el 
fin de crear lo que Gil llama «idea crítica». 

23	 El estudio acerca de la utopía en la obra de Aristófanes ha tenido cantidad de análisis durante 
el siglo XX. El caso más problemático es el de Cartledge en su obra Aristophanes and his 
Theatre of the Absurd, ya que el académico inglés asegura que lo utópico en la comedia 
aristofánica son “fantasías escapistas” que no brindan solución real al lío. Distinto a éste, 
está Ernst-Richard Schwinge quien en su estudio Aristophanes und die Utopie clasifica la 
utopía en tres (fantástica, práctica, mecánica) con el fin de vincular la solución utópica de 
Aristófanes con la realidad histórica que el cómico padecía (ver A. M. González de Tobía, 
1996, pp. 154-155).

24	 J. Lasso de la Vega, 1976, pp. 246-255.
25	 José Lasso de la Vega define la comedia como una «unidad de contrarios» donde el juego 

entre oposición y acuerdo da como resultado una armonización. Así, los personajes o héroes 
aristofánicos, con las tres características (realidad, idealidad y política), manifiestan un 
equilibrio armónico; esto porque si bien el héroe cómico es real y social también contiene 
«una transparencia cómica que tiene algo de demónico», esto debido a que, para Lasso de 
la Vega, no existen fronteras entre la escena teatral y la escena del mundo ateniense. Este 
fundamento es, por lo tanto, un juego de estados donde realidad e idealidad en la comedia y 
en el héroe se confabulan para transfigurar y situar al teatro cómico y sus personajes dentro 
de un territorio político.



113

Areté en los héroes cómicos de Los caballeros y La paz de Aristófanes

puesto que el poeta cómico muestra diferentes facetas del héroe en relación con la 
situación histórica que se vive en Atenas; el cómico juega con conductas y valores 
para crear un héroe que tenga vínculo y actúe acorde a la situación de la polis. En este 
trabajo se evidenciará ese juego de conductas y facetas a partir de los héroes de las 
obras Los caballeros y La paz.

2. Morcillero y la transformación de su estructura heroica

La presencia de Cleón-Paflagonio en los primeros versos del Prólogo de Los 
caballeros deja entrever que Aristófanes pondrá en escena un héroe que adhiera una 
actitud solvente ante la situación del drama, un héroe que construya caracteres para 
elaborar un discurso político que derribe la retórica aduladora de Cleón-Paflagonio y 
así obtener el liderazgo sobre el pueblo. El Morcillero, que en primera instancia no 
sabe de su figura como héroe26, iguala en gritos e injurias al «vendedor de cueros»27; 
sin embargo, irá tomando una estructura heroica que posibilitará la constitución de 
argumentos más serios y perfilados, con el fin de obtener una posición política que hará 
recapacitar al Demos. María Jimena Schere también hace referencia a este cambio: 

[E]l Morcillero se propone conquistar a los aliados más firmes de Cleón, los consejeros 
y el dêmos respectivamente. Por lo tanto, estos últimos dos agônes tienen una función 
argumentativa fuerte –y ya no de mero refuerzo de posiciones políticas existentes, 
como ocurre en la primera–, sino que apuntan a generar un cambio de postura, esto es, 
conquistar la voluntad reticente de los partidarios de Cleón28.

Para José Luis Navarro, el héroe cómico contiene una estructura interna que está 
basada en malicia (ponería) y virtud (areté), con el fin de insertarse en la vida corriente 
de la Atenas democrática en la que se desarrolla la obra aristofánica. La estructura del 
héroe de Aristófanes permite que éste se convierta en líder dentro de la escena; es un 
«santo que con su grandeza de espíritu y con su capacidad de sacrificio está llevando 
al más alto grado la areté»29. Por esto, Navarro no analiza al héroe cómico como una 
representación textual, sino que avanza a la corporeidad y socialización del propio 
héroe, es decir, éste es un hombre de la polis que vive y padece el presente como 
cualquier otro ciudadano; tanta es la consistencia social del héroe que es «charlatán, 
extrovertido, dicharachero, alegre»30. En este sentido, la estructura del Morcillero 

26	 La transformación del Morcillero en héroe cómico surge en los versos finales del Prólogo 
cuando Demóstenes, estando en la plaza de mercado, encuentra a este vendedor de morcillas 
y confirma que será «la salvación de la ciudad y de nosotros dos [Nicias y Demóstenes]». 
Aristófanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernández, 2011, v. 149.

27	 El apodo de «vendedor de cueros» a Cleón se debe al oficio que tuvo él antes de ingresar a 
la acción política ateniense (v. 136, 138).

28	 M. Schere, 2012, p. 10.
29	 J. Navarro, 1978, p. 141.
30	 J. Navarro, 1978, p. 144.



114

Carlos Andrés Gallego Arroyave

evoluciona dentro de la obra Los caballeros: la primera exteriorización de la estructura 
heroica se encuentra en los primeros versos, en la párodos y el agón, donde la areté 
aún no hace parte de su condición heroica; sin embargo, sí se convierte en héroe, ya 
que por medio de amenazas, gritos y golpes se enfrenta con Cleón-Paflagonio, en una 
«competencia de insultos, retórica y ponería»31:

Morcillero: ¿Y qué bebías tú para hacer lo que hiciste a la ciudad, que por tu culpa no 
puede hablar de tanto que le metes la lengua en la boca?

Paflagonio: ¿A mí me vas a comparar con alguien? ¿A mí, que voy y me trago una 
ración calentita de atún, me pimplo después una jarra de vino puro, y me paso por la 
piedra a los generales de Pilo?

Morcillero: Y yo voy y me zampo una panza de buey y una tripa de cerdo, y me echo 
al coleto el caldo, y sin limpiarme los morros sofoco después a los oradores y le quito 
a Nicias el sosiego32.

Se pone de manifiesto que Aristófanes no muestra un héroe con rasgos mítico-
religiosos, lo heroico en el personaje de Caballeros es estar al tanto de la situación 
que aflige al Demos y poder salvarlo de las vanaglorias del Paflagonio. Por tal motivo, 
el término ἥρως33 dista mucho del héroe aristofánico: lo crucial del Morcillero es que 
a pesar de su infamia y ruindad está vinculado a la polis. La razón por la que el poeta 
cómico puso toda la ordinariez en un héroe ciudadano se debe a que ese héroe popular 
y vulgar está personificando a ese ateniense de a pie, al ciudadano afectado por los 
cambios violentos que ha producido la demagogia en Atenas. Aun así, el Morcillero 
todavía recuerda el espíritu griego de democracia de inicios de siglo, recuerda al gran 
Temístocles y las gloriosas batallas de Maratón y Salamina34. 

La segunda manifestación de la estructura heroica del Morcillero es la consecución 
y la expresión de una conducta que no integra valores aristocráticos, simplemente 
conserva una propiedad del régimen democrático; es el ideal político del ateniense 
que está integrado a la polis: la areté. Esta areté en el héroe aristofánico le permite 
presentarse como un líder dentro del demos. Morcillero lo es y, aunque se iguale con 
el Paflagonio en grosería y adulación, este héroe exterioriza a partir del verso 625 
ideales de antaño de Atenas y argumentos que irán destruyendo a los del Paflagonio. 
Paralelo a esto, el Demos comenzará a despertar del letargo en el que estaba por tantas 

31	 M. Schere, 2012, p. 9.
32	 Aristófanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernández, 2011, vv. 351-359.
33	 La traducción de ἥρως es héroe, semidiós o patrono de una ciudad o región. Navarro define 

este término del siguiente modo: «La palabra ἥρως implica una noción de sublimación, 
de superioridad, de cierto sentimiento religioso, que no parece encajar en la comedia 
aristofánica. El ἥρως es protector, divinidad local, semidiós o incluso un ser humano 
divinizado» (J. Navarro, 1978, p. 139).

34	 Aristófanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernández, 2011. vv. 818-819.



115

Areté en los héroes cómicos de Los caballeros y La paz de Aristófanes

adulaciones: Aristófanes, en boca del héroe, lanzará una fuerte crítica al Demos −que, 
análogamente, es Atenas− por el adormecimiento que le han producido los discursos 
rimbombantes de los asambleístas, el completo desinterés por la guerra y el deseo de 
paz. En los versos 734-740, el Morcillero expone su crítica al Demos:

Demo: (Al Morcillero) Y tú en realidad ¿quién eres?

Morcillero: El rival en amores de ése, que te lleva amando mucho tiempo y quiere 
servirte bien, como otros muchos hombres buenos y honrados, pero que por su culpa 
no podemos, ya que eres igual que los muchachos cortejados: no aceptas a las personas 
decentes y te ofreces a vendedores de lámparas, cordeleros, zapateros y curtidores35.

La areté en el Morcillero le permite entablar la crítica al Demos porque el propio 
héroe de Los caballeros es también un ateniense, un ciudadano que no soporta más 
la guerra, rechaza los halagos de los malos gobernantes y desea formar al Demos 
con valores de la antigua Atenas. Esa areté le ha proporcionado al Morcillero una 
intrepidez dentro de su ruindad para combatir con el Paflagonio y poder desterrarlo 
del poder. Además, Navarro afirma que: 

[E]l héroe popular será siempre el libertador del pueblo que previamente elimina al 
tirano. En una colectividad fatigada de luchas, cuando la guerra carece de sentido, el 
héroe popular es el hombre que consigue la paz36.

Esto es precisamente lo que lleva a cabo Aristófanes con el Morcillero al final de Los 
caballeros: construye un héroe real, un héroe que padece, un personaje que a pesar de 
haber mostrado mezquindad e insolencia en el agón de la comedia, toma una postura 
responsable y se dirige al Demo y al Coro de caballeros expresándoles la indebida 
conducta que ha tomado el Paflagonio ante la ciudad. La heroicidad que presenta 
Aristófanes en esta pieza dista, como ya se ha mencionado, de los actos gallardos en 
los héroes épicos: la estructura heroica del Morcillero es no desamparar a su pueblo, es 
despertar al Demos del letargo producido por los discursos del «vendedor de cueros» 
y presentarles las causas que han puesto a Atenas en la ruina.

Morcillero: ¡Por Zeus!, de que ocupe el poder en Arcadia no te cuidas, sino más bien 
de robar y recibir sobornos de las ciudades. Entretanto, el pueblo, obnubilado por la 
guerra, no ve tus sucios manejos y, forzado por el provecho que saca del salario, te mira 
boquiabierto. Pero, si un día regresa al campo para vivir en paz, si recobra sus ánimos 
comiendo cebada tostada y entra en tratos con el borujo, reconocerá qué clase de bienes 
le arrebataste fraudulentamente con la percepción de este salario37.

La «inventiva cómica» puede considerarse otro factor por el que Aristófanes creó 
al Morcillero. Con su sátira producía risa al espectador, pero esta risa que brinda 

35	 Aristófanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernández, 2011. vv. 734-740.
36	 J. Navarro, 1978, p. 141.
37	 Aristófanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernández, 2011, p. 101, vv. 801-807.



116

Carlos Andrés Gallego Arroyave

Aristófanes siempre está relacionada con los sucesos y aspiraciones de Atenas; la 
comicidad de Los caballeros y su héroe son, como expresa Luis Gil, «la originalidad 
del poeta, que ha de atenerse a pautas de eficacia comprobada, acomodando temas y 
recursos a los gustos del gran público y a su sentido del humor»38. Sin embargo, ni la 
originalidad cómica, ni el tópico de la pieza, ni la risa que produzca la misma son lo 
más relevante en la comedia, particularmente en Los caballeros; lo que realmente le 
da trasfondo a la comedia es la seriedad basada en la «idea crítica»39. Esa característica 
de la comedia es propia del héroe, en este caso el Morcillero, que, a partir del verso 
1316, luego de haber derrotado al Paflagonio, toma la «idea crítica» como una postura 
pedagógica. Con su areté, el Morcillero adquiere el papel de educador y guía para 
comunicarle al Demos, después del adormecimiento, los desastres que produjo el 
poderío del «vendedor de cueros». En el epílogo de la comedia, Aristófanes enarbola, 
a través del héroe, los dos caracteres esenciales del cómico y su creatividad en los 
personajes: primero, la estructura heroica particular de Aristófanes que es estar 
vinculado a la polis y responder, de modo utópico o realista, a la problemática que 
está padeciendo su comunidad; lo segundo refiere al ideal que sostiene cada héroe; y 
en este caso el poeta, en boca del Morcillero, expone el amor y añoranza que siente 
por la antigua Atenas: «¡Ea!, lanzad gritos de júbilo ante la aparición de la antigua 
Atenas, la admirable y cantada en mil himnos»40. La exposición de estos ideales revela 
perfectamente la posición que toma el héroe aristofánico dentro de la comedia y frente 
al espectador; ese ideal es la antigua Atenas, Temístocles, Arístides y las glorias en 
las Guerras Médicas, que permiten definir al Morcillero como un ciudadano que 
solamente desea tener una polis admirada e invencible por su organización político-
social, su ilustración poética y, esencialmente, el respeto de los valores tradicionales 
y patrióticos.

3. Trigeo y la condición anti-bélica del héroe cómico

La funesta guerra del Peloponeso causó gran impacto en la obra literaria de 
Aristófanes. La sublevación de Lesbos y la victoria de Cleón en Pilos provocó la 
creación de Los caballeros. Al morir Cleón en la batalla de Anfípolis, Nicias, enemigo 
principal de la demagogia y los emprendimientos bélicos, decidió acordar la paz con 
Esparta, la cual fue concertada en el año 421. Sin duda la «paz de Nicias» fue una 
decisión responsable por parte de las dos ligas, y necesaria para los atenienses (y para 
el resto de los helenos), que habían sufrido diez años de pérdidas materiales, anímicas 

38	 L. Gil, 1996, p. 45.
39	 Según Luis Gil Fernández, la «idea crítica» en la comedia aristofánica es: «la noción que 

éste se ha formado sobre una situación de gravedad que afecta por igual a todo el cuerpo 
ciudadano. Se manifiesta en el comienzo de la pieza, evidenciándose en su final el sentido en 
que quisiera ponerle un remedio. Esta idea crítica, sin la cual el tema cómico sería imposible, 
es la de Aristófanes como ciudadano y no es excesivamente original». L. Gil, 1996, p. 19.

40	 Aristófanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernández, 2011, vv. 1328-1329.



117

Areté en los héroes cómicos de Los caballeros y La paz de Aristófanes

y morales. La paz que lleva a cabo el estratego Nicias fue un gran ejemplo para los 
partidarios de la guerra. Fue tan grande el logro de concertar la paz que nuestro poeta 
cómico propuso enaltecerla creando la obra homónima. En esta comedia, Aristófanes 
refleja su ardiente patriotismo y fidelidad a las ideas de armonía y unión que tanto 
añoraba de la antigua Atenas. El héroe Trigeo – un viñador– es quien enarbola todos 
los ideales que el poeta conserva de la gloriosa Atenas; además, este héroe, al igual 
que el Morcillero, se caracteriza por su areté, que le permite enfrentarse a la situación 
que sufre la ciudad. Lo virtuoso en Trigeo funciona de manera distinta al otro héroe 
cómico mencionado: la areté en el héroe de La paz le capacita para enfrentarse a 
los dioses olímpicos por haber abandonado a Grecia y por esconder a la diosa Paz. 
Aristófanes presenta inmediatamente a Trigeo implorando a los dioses e inquiriendo 
porqué han abandonado a los helenos: «¡Oh Zeus! ¿Qué pretendes hacer realmente 
con nuestro pueblo? ¿No te das cuenta de que vas a desgranar nuestras ciudades?»41.

En primer lugar, se nota que la areté de Trigeo está unida con la sophrosýne, dado que 
el héroe cómico, aunque esté reprochando la labor del Olímpico, no excede los límites 
del mortal ante el dios y prefiere intervenir adecuadamente para hallar fin al agüero42 
(la guerra) que está azotando la ciudad.

La heroicidad de Trigeo en los primeros 150 versos aclara la situación histórica de 
Grecia durante el año 421 a. C., puesto que al acordar la paz Atenas y Esparta, la 
Hélade toda se sintió más tranquila y cómoda. En consecuencia, Aristófanes describió 
esta situación con la postura calmada, decisiva y colectiva de Trigeo, por lo que en el 
verso 93 presenta esa moderación y pluralidad diciendo: «Estoy volando por el bien 
de todos los helenos»43. La afición que siente el héroe por los helenos permite que la 
areté que posee se convierta en una andreía, pues decide escalar hasta la cima del 
Olimpo y presentarse ante Zeus para que le dé respuesta o solución del mal agüero 
que invade a Atenas.

Como ya se ha indicado, el contenido heroico de Trigeo parte de la areté que se 
convierte en andreía y está ligado con la sophrosýne: al encontrarse con Hermes en 
las puertas del Olimpo éste empieza a insultarle, pero el héroe en ningún momento 
le responde del mismo modo al dios. Esa actitud respetuosa de Trigeo no evidencia 
especialmente la piedad o la posición mítico-religiosa del héroe, lo que pretende el 
poeta con el comportamiento culto y moderado de Trigeo es exponerle al espectador 
las características del ateniense, especialmente del campesino, puesto que el georgós 

41	 Aristófanes, Comedias II, trad. L. Macía Aparicio, 2007, vv. 61-63.
42	 En este caso Aristófanes no referencia el «mal agüero» (vv. 101; 431; 1361) de manera 

peyorativa sino que pone en boca de Trigeo un agüero de buena significación (εὐφημέω), 
es decir, Aristófanes desea agregar el término «agüero» que da favorabilidad a la paz de 
la Hélade.

43	 Aristófanes, Comedias II, trad. L. Macía Aparicio, 2007, vv. 93-94.



118

Carlos Andrés Gallego Arroyave

era quien más sufría el acoso de la guerra. Esta estructura heroica del viñador es un 
enaltecimiento del hombre griego que aún preservaba los valores de la antigua Atenas, 
por lo cual Aristófanes, en boca de Trigeo, expone un par de cualidades que recuerdan 
la grandeza del griego. La primera que se manifiesta en la conducta del héroe es 
su carácter netamente humano, es decir, un hombre que está vinculado a un grupo 
social44 y que, por consiguiente, adquiere un orden de valores que lo convierte en un 
líder, un guía capaz de subsanar los eventos terribles que soportan sus conciudadanos. 
Navarro González arguye que esa posición humana y valiente del héroe cómico, en 
este caso Trigeo, le permite llevarlo al más alto grado de virtud: 

Cuadraría perfectamente esta virtud a los esforzados y aguerridos luchadores de 
Maratón. En una sociedad que tiene sensibilidad por los valores espirituales, el héroe 
popular será el santo que con su grandeza de espíritu y con su capacidad de sacrificio 
está llevando al más alto grado la areté del momento45.

El segundo comportamiento que se encuentra adherido al heroísmo de Trigeo es la 
moderación (sophrosyne). El héroe de la pieza debe acudir a la diosa Guerra porque 
él fue quien encerró a Paz en la cueva y ahora la vigila junto a Tumulto. Los dioses 
olímpicos han abandonado Grecia puesto que los helenos se habían desligado también 
de ellos, ahora es Guerra quien imprime poder divino en toda la Hélade y pretende 
arrasar todas las tierras griegas: «¡Ay Mégara, Mégara, qué pronto vas a ser destruida 
por completo y convertida en picadillo!»46. Ante estas amenazas, Trigeo no acude a 
respuestas ruines como las de un Diceópolis o un Morcillero, él sigue mostrando su 
cordura y firmeza ante Guerra para que éste ceda y pueda liberar a Paz. El accionar 
correcto del héroe frente a los insultos de Hermes y las amenazas de Guerra le trae 
beneficios, ya que el mazo de los atenienses y lacedemonios se ha roto. Aristófanes, 
al simbolizar la muerte de Cleón y Brásidas con el destrozo de los mazos, da pie al 
héroe para conseguir lo más preciado para toda la Hélade, que ha tenido que soportar 
la guerra. En los versos 288-300 aparece el reflejo comunitario y plural de Trigeo. 
La estructura heroica de Trigeo que incluye esa sophrosýne permite a éste sentir la 
colectividad: el héroe de La paz es capaz de conseguir para los griegos el don valioso 
que pueda liberarlos del estruendo belicoso47.

44	 J. Navarro, 1978, p. 140.
45	 J. Navarro, 1978, pp. 140-141.
46	 Aristófanes, Comedias II, trad. L. Macía Aparicio, 2007, vv. 244-245.
47	 J. Navarro, 1978, p. 142.



119

Areté en los héroes cómicos de Los caballeros y La paz de Aristófanes

Trigeo: Ahora es el momento, hombres de la Hélade, de que nosotros, una vez libres 
de problemas y guerras, saquemos de su encierro a Paz, a la que todos amamos, antes 
de que lo impida algún otro mazo. ¡Ea, labradores, comerciantes, carpinteros, obreros, 
metecos, extranjeros e isleños, venid aquí pueblos todos, venid a toda prisa con palas, 
palancas y sogas!48.

La labor de Trigeo en la obra es solamente una: poder rescatar a Paz para que toda 
Grecia pueda disfrutar de la tranquilidad y que la prosperidad nuevamente resurja 
en el espíritu griego, además de que el vínculo heleno que fue indispensable para 
derrotar a los medos vuelva a convertirse en un ideal esencial para detener la guerra 
con Esparta y para contrarrestar la demagogia que ha sido causante del fragor bélico. 
Aristófanes recrea el héroe cómico de cada pieza identificándolo con el momento 
histórico que atraviesa la polis; representa un Diceópolis y Morcillero desesperados 
y extraviados por la guerra, algo lunáticos y maniáticos por dar fin al conflicto y 
regresarle la tranquilidad a Atenas. Sin embargo, Aristófanes también recrea a un 
héroe durante la época de paz: Trigeo es un héroe enérgico y dinámico, un héroe 
que corresponde a Grecia porque no soporta que la diosa Paz (Eirene) esté cautiva y 
no pueda cumplir su función. Su heroísmo hace que se note su gran sentido común 
e inteligencia despierta, y estas características procedentes de Trigeo son el reflejo 
del ateniense y del griego en general, de quines estuvieron en contra de las guerras 
peloponesias y ahora disfrutan con placidez en el campo, en el demos o en la polis. 

Trigeo, tras haber liberado a Paz con la ayuda de los labradores y Hermes, no desea oír 
palabra alguna que se relacione con la guerra. Por esto, en el verso 454, manda al Coro 
a retirar el epíteto de Apolo, que está presente en los himnos guerreros. Buenaventura 
de Aras49 argumenta que, luego de haber liberado a Eirene, las risas de satisfacción 
se sienten en las ciudades pacificadas; además, las relaciones comienzan a aparecer 
debido al efecto que produce el cese de hostilidades. Sin embargo, aunque reconoce 
la pacificación de las ciudades, Aristófanes muestra su verdadero amor por el campo 
y transmite este afecto al héroe cuando expresa su anhelo de regresar al ἀγρός para 
recuperar su vida feliz allí:

Trigeo: tengo ya ganas de ir al campo y de pasarme un buen rato removiendo la tierra 
de mi huerta con el almocafre. Recordad, amigos míos, nuestra vida de antes, la que 
ésta nos ofrecía: aquellos higos secos, el mirto, nuestro vino dulce, el prado de violetas 
junto al pozo y los olivos que tanto añoramos50.

48	 Aristófanes, Comedias II, trad. L. Macía Aparicio, 2007, vv. 287-299.
49	 B. de Aras, 1952, p. 42. 
50	 Aristófanes, Comedias II, trad. L. Macía Aparicio, 2007, vv. 570-579.



120

Carlos Andrés Gallego Arroyave

4. Consideraciones finales

En suma, puede asumirse que hay actitudes y rasgos físicos que diferencian a los 
héroes de Los caballeros y La paz. Sin embargo, aunque existe esa distinción, efecto 
de los mecanismos de comicidad, existen dos similitudes esenciales entre Morcillero, 
Trigeo y los demás héroes aristofánicos respecto a su estructura heroica: los ideales de 
la antigua Atenas que abrigan los héroes cómicos como unión y prosperidad, y ahora 
la necesidad de paz; y la vinculación que tiene y siente el héroe con su comunidad. 
Es decir, Aristófanes caracteriza al héroe cómico como un líder que, con su areté, 
logra derrotar al tirano y rescatar deidades que permitan salvar a Atenas de los malos 
gobernantes y malos agüeros.

La estructura heroica de Morcillero y Trigeo se presenta primordialmente en los 
planos de política y realidad, respectivamente. En Morcillero se integra el plano 
de la política puesto que Los caballeros es la demolición total del sistema político 
de Cleón, por tanto el heroísmo del Morcillero se fundamenta en juzgar el régimen 
demagógico con el fin de presentarle al Demos, y también al espectador, que el poder 
cleónico ocasiona en la polis una desazón ética y política. Por otra parte, si bien la 
estructura de Trigeo se adhiere a una escenificación utópica, no se debe olvidar que 
Aristófanes construyó este héroe y sus caracteres ligado a las dinámicas de un plano 
real e histórico. La vinculación del héroe con la comunidad es evidente, puesto que se 
aflige por los helenos a causa del mal agüero; por eso, Trigeo hará el mayor esfuerzo 
para rescatar a Paz y poder regresarle a Grecia la tranquilidad y felicidad en la zona 
urbana y el campo.

Fecha de recepción 5 de junio de 2016   
Fecha de aceptación 30 de enero de 2017



121

Areté en los héroes cómicos de Los caballeros y La paz de Aristófanes

Bibliografía primaria
Aristófanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernández, Madrid, Gredos, 2011.

Aristófanes, Comedias II, trad. L. Macía Aparicio, Madrid, Gredos, 2007.

Aristófanes, Comedias III, trad. L. Macía Aparicio, Madrid, Gredos, 2007.

Aristóteles, Poética, trad. J. D. García Bacca, México D. F., UNAM, 1946.

Homero, Ilíada, trad. E. Crespo Güemes, Madrid, Gredos, 1991.

Lírica griega arcaica (Poemas corales y monódicos 700-300 a. C.), trad. F. Rodríguez Adrados, 
Madrid, Gredos, 1980.

Bibliografía de apoyo
Alderink, Larry, «El yo épico y el yo trágico en la Grecia antigua», Anthropologica, 14, 1996, 
pp. 29-45.

Aras, Buenaventura de, «“La paz” de Aristófanes», Helmantica: Revista de filología clásica y 
hebrea, 9-12, 1952 pp. 33-52.

Bañuls Oller, José Vicente, «La imposible disuasión del héroe trágico», en Contemporaneidad 
de los clásicos en el umbral del tercer milenio: actas del congreso internacional de los clásicos. 
La tradición grecolatina ante el siglo XXI, eds. María Consuelo Álvarez Morán, Rosa María 
Iglesias Montiel, Murcia, Universidad de Murcia, 1999, pp. 543-551.

Cartledge, Paul, Aristophanes and his theatre of the absurd, Bristol, Bristol Classical Press, 
1990.

Gil Fernández, Luis, Aristófanes, Madrid, Gredos, 1996.

Lasso de la Vega, José, De Safo a Platón, Barcelona, Planeta, 1976.

Navarro González, José Luis, «La estructura interna del héroe cómico», Cuadernos de Filología 
Clásica, 15, 1978, pp. 137-166.

Ortiz Escobar, Milton, «Pólemos: una visión ético-política del fenómeno bélico en la antigua 
Grecia», Perseitas, 3, 2015, pp. 34-56.

Rodríguez Adrados, Francisco, «El héroe trágico», Cuadernos de la Fundación Pastor, 6, 1962, 
pp. 11-35.

Schere, María Jimena, «Los destinatarios del discurso político en la comedia Caballeros de 
Aristófanes», Praesenteia, 13, 2012, pp. 1-18.

Schwinge, Ernst-Richard, «Aristophanes und die Utopie», Würzburger Jahrbücher für die 
Altertumswissenschaft, 3, 1977, pp. 43-67.

Vernant, Jean Pierre & Vidal-Naquet, Pierre, Mito y tragedia en la Grecia antigua. Barcelona, 
Paidós, 2002.


