CLASSI
BOLIVI

Revista de la Sociedad
Boliviana de Estudios
Clasicos / VIl






CLASSICA BOLIVIANA

Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos
Nuamero VIII

..'n_.'. .'-."

\E e J'\ A TR,
'RU’;‘;’-‘\\\ K g AN
= o A= AN
g S\

> 4
7 Ty

CLASSICA
BOLIVIANA

UNIVERSIDAD
Sociedad Boliviana de NCESTRA SERORA DB LA PAZ
Estudios Clasicos
(SOBEC)



CLASSICA BOLIVIANA VIII. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos
(SOBEC)

Comité de Redaccion: Director y editor general: Andrés Eichmann Ochrli — Subdirector:
Mario Frias Infante — Secretaria general: Tatiana Alvarado Teodorika — Coordinadora
general: Mary Carmen Molina Ergueta — Miembros: Carla Salazar, Mary Carmen Molina
Ergueta (Cinemas Cine Pensamiento), Tatiana Alvarado Teodorika (IUT Bordeaux
Montaigne, Francia).

Comité de Evaluacion (y sus universidades): Cecilia Colombani (Universidad Nacional
de Mar del Plata, Argentina), Paola Corti (Universidad Adolfo Ibaiiez, Chile) — Emilio
Crespo (Universidad Autonoma de Madrid, Espafa) — Rafael Gallé Cejudo (Universidad
de Cadiz) — Francisco Garcia Jurado (Universidad Complutense de Madrid, Espafia) —
Fernando Garcia Romero (Universidad Complutense de Madrid, Espafia) — Fernando
Guzman (Universidad Adolfo Ibafiez, Chile) — Manuel Molina (Universidad de Granada,
Espafia) — Ricardo del Molino (Universidad Eternado de Colombia, Colombia) — Gerardo
Ramirez Vidal (Universidad Nacional Autonoma de México, México) — Ma. Isabel
Rodriguez Lopez (Universidad Complutense de Madrid, Espafia) — Fernando Rodriguez
Mansilla (Hobart and William Smith Colleges, Estados Unidos de América) — Emilia
Ruiz Yamuza (Universidad de Sevilla, Espaia) — Alvaro Sanchez Ostiz (Universidad de
Navarra, Espana) — Javier de Santiago Fernandez (Universidad Complutense de Madrid,
Espaia) — Marcela Suarez (Universidad de Buenos Aires, Argentina) — José Torres
(Universidad de Navarra, Espana).

Editores responsables: Andrés Eichmann Ochrli, Tatiana Alvarado Teodorika.

Portada
Fotografia de Triunfos de Carlos V, dleo sobre lienzo, Museo Charcas.

Edicion fotografica de Felipe Ruiz Lax

Contacto e informaciones: estudiosclasicosbolivia@gmail.com
www.estudiosclasicosbolivia.org

©Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos (SOBEC)
©Editorial Marigalante

Primera edicion: julio de 2017
ISSN 2313-5115
Deposito Legal 4-1-2492-17

Produccion: Editorial Marigalante
MOM/MDAA

Impreso en Bolivia


mailto:estudiosclasicosbolivia@gmail.com
http://www.estudiosclasicosbolivia.org

Indice

PreSentacion..........c.coooovviiimiiiiiieieeceeeeeeeeeeee ettt ettt snesae e

Nuestra portada: Los Triunfos de Carlos V en el museo “Charcas” de Sucre
Margarita Vila Da Vila..........cccoovoiviiiiiriiiiii s ssssnnns

Articulos
Filologia, didactica y traduccion

«Cuéntame y dime». El aspecto verbal en el Eutifron
JESUS A 10 VillQ.........ocoiiiiiiiiiiiiiiie e

Recursos filologicos en la obra de Juan Escoto Eritgena. La traduccion
como modelo didactico
Alfredo Eduardo FraschiNi..................cccccoeceiiieiiiiiienieiieiieeieeie e,

El didactismo metalingiiistico en el Palatii Eloquentiae
Vestibulum de Antonio Machoni
Juan Pedro Kalinowski - Luis Angel SAnchez................ccccoceviiiviiciiniiciicne



Historia y Literatura de la Antigua Grecia

El altar: Iconografia y funcién, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Martha Cecilia Jaime GONzalez.................c....ccoeeveiieeiiieeeieeeceeeeeeeeee e

Areté en los héroes comicos de Los caballeros y La paz de Aristofanes

Carlos Andrés Gallego AFroyave..................cccccvcuiviiieiiaieieieee e

Materia clasica: del siglo XVI hasta nuestros dias

(Qué moneda se derramo en las sparsiones de Lima y de Cusco en 15577

Fernando LOpez SANCREz.................ccccoeeiicioiiciiiiiiiiiiii e

Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes
y centauros del arte virreinal

Margarita Vila Da VilQ.............cccccoooiiiiiiiiiei it

Ecos de la tradicion clasica en el periodismo cuyano en el siglo XIX

ANdrea Greco de AIVArez...............oovovoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesee e

Luciano de Samosata, Borges y «El Aleph»

Alfredo Rodriquez LOPez-VaAzZqUez.................cccocveeueeiiiiiiiiieiieieeieeeeee e,



Areté en los héroes comicos de
Los caballeros y La paz de Aristéofanes

Carlos Andrés Gallego Arroyave

Fundacion Universitaria Luis Amigd
Medellin, Colombia
carlos.gallegoar@gmail.com

Resumen

A lo largo del tiempo se han formulado cantidad de reflexiones acerca del
comportamiento y la figura de los héroes en los géneros €pico y tragico, con el fin de
estudiar la composicidn social, ética y politica en Grecia, y asi obtener una respuesta
de lo que pudo ser la naturaleza humana tal como la concibieron los griegos en distintas
épocas. Sin embargo, estas observaciones sobre la figura heroica no incluyen al héroe
comico clasico debido a que su estructura no contiene componentes de astucia, como
en la épica; o componentes éticos, como en la tragedia; quedo, pues, descuidada la
areté y posicion pedagogica del héroe de la comedia. Para colmar este vacio, este
trabajo estudiara el éthos y la areté de los héroes de las comedias Los caballeros y La
paz de Aristofanes, con el fin de analizar la constitucion de la estructura heroica como
accion y significacion de una paideia al servicio de la reestructuracion de valores
éticos y sociales en la ciudad ateniense del siglo V a. C.

Palabras claves: Los caballeros - La paz - Aristofanes - héroe comico - areté
Abstract

Over time, there have been many observations have been formulated about the
behavior and the figure of heroes in the epic and tragic genres, in order to study
social, ethical and political composition in Greece, so as to obtain a response of what
might have been human nature as conceived by Greeks at different times. However,
these observations on the heroic figure do not include the classic comic hero because

107


mailto:carlos.gallegoar@gmail.com

Carlos Andrés Gallego Arroyave

his structure does not contain any components of cunning, as in epic; or any ethical
components, as in tragedy. The arete and pedagogical position of the hero of comedy
was thus neglected. To fill this void, this paper will study the ethos and the arete of
the heroes of Aristophanes’ comedies The Knights and Peace, in order to analyze
the constitution of the heroic structure as action and significance of a paideia at the
service of the restructuring of ethical and social values in fifth-century B. C. Athens.

Keywords: Knights - Peace - Aristophanes - comic hero - arete
1. Introduccion
1.1. La estructura heroica en la épica y la tragedia griega

El héroe de las obras literarias de los poetas griegos antiguos se caracterizaba a partir
de una perspectiva mitico-religiosa, estaba provisto de astucia (movypia) y valentia
(avopeia); era un hombre bello (éyafog), culto y de linaje aristocratico (dpiozog). El
héroe épico y tragico griego poseia los valores que defendia la cultura helena. Sucede
de esta manera en la épica homérica con Aquiles y Odiseo, y con el Agamendn y
el Etéocles esquileo. Estos héroes ordenan el mundo social y moral en torno a las
acciones intrépidas que efecttian. Larry Alderink reconoce que estos héroes son las
personas ideales de la sociedad que representan’. En la épica griega arcaica, el espiritu
heroico, la fuerza, el honor, la justicia y la piedad estan incluidos en el yo épico®. Ese
yo caracteriza la identidad del griego arcaico. Asi lo presenta el poeta Homero en
una de las tantas intervenciones de Héctor: «También me lo impide el animo, pues
he aprendido a ser valiente en todo momento y a luchar entre los primeros troyanos,
tratando de ganar gran gloria para mi padre y para mi mismo»?’.

El héroe épico no se debe construir como un individuo entre individuos, ni definirse
por rasgos particulares, sino que las condiciones sociales y los factores del entorno
componen tanto la figura épica como la sociedad griega de los siglos VIII y VII a. C.
Se trata de una sociedad basada en la excelencia, el valor, el honor y otros valores
perpetuados por la aristocracia. Homero en la /liada ilustra una manifestacion de
cordura y justicia que debe contener el hombre: «Por linaje Aquiles es superior; pero
tu [Menecio] tienes mas edad, aunque €l en fuerza sea muy superior. Por eso dirigele
sagaces palabras y dale buenos consejos y buenas indicaciones»*. La composicion

1 L. Alderink, 1996, pp. 30-31.

2 Larry Alderink utiliza la nocion del ‘yo’ como una nueva interpretacion de la identidad
griega dentro de dos géneros literarios, la épica y la tragedia, en especial en Euripides, dado
que el ‘yo’ que representan los poetas épicos y tragicos son expresiones fundamentales de
la naturaleza humana griega. Por lo tanto el ‘yo’ de Alderink es la constitucion del orden
social de la época que vive cada poeta.

3 Homero, /liada, trad. E. Crespo Giliemes, 1991. VI, vv. 445-446.

Homero, Iliada, trad. E. Crespo Giliemes, 1991. IX, vv. 786-788.

108



Areté en los héroes comicos de Los caballeros y La paz de Aristofanes

del héroe épico debe integrar por completo una areté que consagre las acciones a
los dioses, con el fin de alcanzar un nivel de arquetipo social y, como lo expresa
Ortiz Escobar, lograr «la perpetuidad de sus hazafas en la memoria colectiva»’.
Esta constitucion de la areté heroica articula todo un modo de vida, la estructura del
hombre homérico toma un signo esencial para el ordenamiento ético y de practicas
dentro de la sociedad griega arcaica®. Asi, la poesia épica y, también, la lirica de los
siglos VIII y VII a. C., tomaron la configuracién homérica de un k/éos a través de la
guerra, las acciones y los valores que la integran. Estesicoro lo integra de este modo:

un varon (que llegd) a los remolinos de hermosa corriente del Simunte, conocedor por
voluntad de Atenea de la medida y la sabiduria... en vez de la batalla... y el combate, la
gloria (alcanzara?) trajo el dia de la conquista para la anchurosa Troya’.

Por su parte, el héroe tragico para Alderink serda simplemente una «figura textual»
integrada a «un laboratorio social para realizar experimentos, un lugar donde autores,
actores y publico participan en varios experimentos, donde se trabajan los conceptos
de lo que las personas son y pueden ser»®. La postura que toma Alderink ante la
figura, persona o personaje de la tragedia griega se basa en la cuestionable realidad;
el autor afirma que el hombre y el dios que se hallan dentro del teatro son un éthos,
una figura que entreteje signos y significados de una realidad. La manera en la que
Alderink estudia el personaje tragico debe entenderse desde el aspecto psicologico,
tal y como lo plantea Vernant’, es decir, el planteamiento discursivo y escenografico
que utiliza el poeta debe contener persuasion y credibilidad para que el drama y el
personaje se sitlien en paralelo con la realidad y la sociedad, con el fin de «pensar y

M. Ortiz, 2015, p. 37.

Continuando la linea de Ortiz Escobar, la fundamentacion ética del dpiorog en la sociedad
homérica se compone de dos cualidades: ayafoc y xaldg. La correspondencia de estos
dos caracteres proporciona el desarrollo de la dpersj incursionandose en las dinamicas
del hombre aristocrata. Ante esto, en Homero el combate es la manifestacion donde se
construye el ordenamiento ético del hombre y la sociedad: «El combate heroico suponia
una construccion ideologica del espacio bélico. Con lo cual, la representacion del campo
de batalla se configuraba como el escenario en el que todas las empresas de la aristocracia
manifestaban su mayor grado de excelencia» (M. Ortiz, 2015, p. 39).

7 F. Rodriguez Adrados, 1980, p. 207.
8 L. Alderink, 1996, p. 34.

9 En el primer capitulo del tomo I de Mito y tragedia en la Grecia antigua, J. P. Vernant
introduce el aspecto psicologico de la tragedia atica argumentando que los personajes
tragicos brindaron al ciudadano ateniense del siglo V a. C. nuevos cuestionamientos acerca
de la experiencia y la naturaleza humana, sumando la adecuacion de un comportamiento
pertinente para la época: «El sentido tragico de la responsabilidad surge cuando la accion
humana se constituye en objeto de reflexion, o debate» (p. 21).

N W

109



Carlos Andrés Gallego Arroyave

aprender sobre [la tragedia]»'. Dado esto, segun Alderink, el yo tragico adquiere dos
caracteres: el primero es el de héroe tragico como «persona experimental», de modo
que los poetas crean personajes con diferentes conductas y valores para representar un
héroe con un componente esencial. Este seria el segundo carécter, el signo pedagogico
del yo tragico, es decir, el poeta a través de sus experimentos expone un personaje
que eduque adecuadamente a la sociedad y le ofrezca un éthos apropiado. Por tanto,
la particularidad del yo tragico es la representacion textual que sirve para formar
conductas apropiadas para plasmar la realidad.

Aparte de la lectura anterior sobre el héroe tragico, se pueden considerar los argumentos
de Baiiuls Oller" y Rodriguez Adrados'?. Jos¢ Banuls Oller estudia al héroe tragico
desde la significacion de caracteres que integra Aristoteles en su Poética: la creacion
heroica del personaje de la tragedia se manifiesta por medio de la acciéon o, como
afirmaria Aristoteles, a través de las «cualidades de los caracteres»'3. Bafiuls se basa en
este apartado de la Poética ya que los caracteres del hombre tragico dan verosimilitud
a las acciones que desarrollan en escena a partir de la semejanza (homalon) para
obtener una conducta necesaria y apta. Por su parte, Rodriguez Adrados sustenta que
el héroe tragico «es el mas alto tipo humano que ha producido la poesia griega»'. Esta
definicidn, contiene tanto el concepto ético como la formacion de héroe por medio de
caracteres, puesto que para Rodriguez Adrados el héroe es la «culminacion del propio
hombre griego»'®, una representacion del ser del mismo hombre con aspiraciones
limitadas. Ademas, para el autor, la constitucion del héroe tragico se debe también a
las distintas acciones que debe afrontar con el fin de entender la naturaleza humana's.
Entiéndase, entonces, que la tesis esencial de Rodriguez Adrados consiste en que el
héroe tragico se caracteriza por su continuo miedo y dolor como reflejo del sufrimiento
humano. Esto apunta a que el hombre griego debe enfrentar su destino, sea calamitoso
o beneficioso.

10 L. Alderink, 1996, p. 35.

11 J. Baiiuls, 1998.

12 F. Rodriguez Adrados, 1962.

13 Aristoteles, Poética, trad. J. D. Garcia Bacca, 1946, 1454a, pp. 16-36.
14 F. Rodriguez Adrados, 1962, p. 12.

15 F. Rodriguez Adrados, 1962, p. 13.

16 F. Rodriguez Adrados, 1962, p. 34.

110



Areté en los héroes comicos de Los caballeros y La paz de Aristofanes

El héroe de la tragedia griega es un ejemplo de humanidad superior que se nos ofrece
como un espejo de la vida humana en sus momentos decisivos. Es mas que un tipo ideal
directamente imitable, pero con aspiraciones limitadas; es el hombre mismo elevado a
la culminacion de su ser hombre, tratando de abrirse paso en situaciones no elucidadas
antes, en riesgo de chocar con el limite divino!’.

Contraria a la valia del héroe épico y a la representacion textual y accion del tragico, la
comedia griega antigua y sus héroes escenifican aspectos menos heroicos y los valores
que presenta el personaje comico son menos nobles. Este aspecto, tal vez ordinario de
la poesia comica en comparacion de la épica y la tragedia, no se debe a la arbitrariedad
del poeta o a su deseo de ir en contra de los aspectos formales de la poesia y el teatro,
mas bien se debe a que el comico debe utilizar mecanismos de comicidad para lograr
ese fin que tiene la comedia: hacer reir. En Aristofanes, el tinico de quien conservamos
obras completas'®, es donde se hallan abundantes rasgos de comicidad', pues como lo
anuncia Luis Gil, parafraseando la IToinoig de Antifanes®, «la cualidad fundamental
del poeta comico es la inventiva, tanto en la creacion de los personajes como en
los argumentos de sus piezas y en las situaciones en que éstos se desarrollan»?!. Es

17 F. Rodriguez Adrados, 1962, pp. 12-13.

18 Dentro de la comedia antigua griega, es de Aristofanes de quien conservamos obras
completas, dado que de la Comedia Media se conservan solamente fragmentos y de la
Comedia Nueva la mayoria de obras estan perdidas; s6lo mantenemos obras fragmentadas
de Menandro de Atenas (El Escudo, El Labrador, Doble Engario, etc.). Puede aducirse
que Dyskolos es una obra completa del poeta comico, sin embargo, durante la comedia
encontramos lagunas y destruccion de los papiros que imposibilitan una reconstruccion
verosimil (v. 93; vv. 350-354; vv. 494-500; v. 545 y v. 596), ademas, hay pérdida de unos
diez versos que complejizan, de algiin modo, la argumentacion del Acto IV (vv. 645-650 y
702-709). Por lo tanto, afirmo que la unicas comedias griegas completas que conservamos
son de Aristofanes.

19 Segun Luis Gil Fernandez (1996), la comicidad desde la poesia aristofanica y como fe-
némeno universal siempre contiene tres coordenadas: intelectual, social y emocional. Lo
comico aparte de producir la risa, siempre esta sujeto a un contexto social e historico, dado
que cada época y region contienen comicidad distinta. Gil asume esta tesis para reflexionar
acerca de lo comico en Aristofanes y la burla y satira que hace a su época.

20 Antifanes es uno de los mayores exponentes de la Comedia Media, al igual que Alexis.
Antifanes tuvo una consolidacion dentro del teatro comico antiguo por preservar la satira
politica y literaria en sus obras. En su obra La poesia (Iloinoig), de la que sélo quedan unos
fragmentos, hace una confrontacion entre la tragedia y la comedia refiriendo el desarrollo
de la trama y la creacion de los personajes: la Poesia misma personificada, se queja de las
limitaciones de los poetas comicos respecto a los tragicos: los segundos, a diferencia de
los primeros, no han de inventar personajes y argumentos, y cuando el conflicto tragico
se vuelve especialmente dificil de resolver pueden acudir a maquinas, artilugios y a la in-
tervencion de un dios que lo resuelve todo [Fragmentos Comedia Media, trad. J. Sanchis
Llopis, 2007, p. 21).

21 L. Gil, 1996, p. 4.

111



Carlos Andrés Gallego Arroyave

principalmente por la «inventiva comica»?? que el poeta pone en escena héroes picaros y
extravagantes que carecen de esa valentia y astucia del héroe épico y de la significacion
psicologica del héroe tragico. Sin embargo, existe una similitud en las tres figuras
heroicas y es el vinculo, directo o no, con el hombre griego y su realidad. Se considera
que el héroe codmico aristofanico es el propio ciudadano ateniense que hace frente a
los problemas sociales y politicos causados por la guerra, la ineptitud y la demagogia.
Por lo tanto, la comedia, al igual que la tragedia, es una herramienta de educacion ética
y politica, donde el héroe escenifica valores para construir un hombre que exteriorice
un éthos correcto y activo para su época; asimismo, el héroe aristofanico por medio
de sus caracteres educa al pueblo representando la problematica que padece Atenas.
Ademas, intenta brindar una solucion para exponerle al ateniense la vida armoniosa a
la que puede llegar si acttia correctamente. Esta solucion que da la comedia aristofanica
se encamina por lo utopico, que no debe comprenderse como problematico, puesto
que la utopia en la comedia se evidencia como una modificacion de unos valores y
costumbres que se hallan vulgarizados y trillados por la crisis social de la polis.”

Si bien existe un marco de referencia, como sefiala el profesor Lasso de la Vega®,
para comprender al héroe aristofanico como un hombre politico, real e ideal®, parece
imposible referenciar en una sola definicién al héroe de la comedia aristofanica,

22 La «situacion comicay, «tema comicoy, «invencion bufa» e «idea comica» son referencias
que Luis Gil propone para crear su concepto acerca de lo comico en la comedia griega:
«invencion comicay. Segun Gil, esta inventiva se representa al inicio de la obra para brindar
un «desarrollo literario» y, claramente, la «plasmacion comica» que necesita la pieza, para
poner, después, ese desarrollo y plasmacion de lo comico en lo real, social y politico con el
fin de crear lo que Gil llama «idea critica.

23 Elestudio acerca de la utopia en la obra de Aristofanes ha tenido cantidad de analisis durante
el siglo XX. El caso mas problematico es el de Cartledge en su obra Aristophanes and his
Theatre of the Absurd, ya que el académico inglés asegura que lo utdpico en la comedia
aristofanica son “fantasias escapistas” que no brindan solucion real al lio. Distinto a éste,
esta Ernst-Richard Schwinge quien en su estudio Aristophanes und die Utopie clasifica la
utopia en tres (fantastica, practica, mecanica) con el fin de vincular la solucion utdpica de
Aristofanes con la realidad historica que el comico padecia (ver A. M. Gonzalez de Tobia,
1996, pp. 154-155).

24 J. Lasso de la Vega, 1976, pp. 246-255.

25 José Lasso de la Vega define la comedia como una «unidad de contrarios» donde el juego
entre oposicion y acuerdo da como resultado una armonizacion. Asi, los personajes o héroes
aristofanicos, con las tres caracteristicas (realidad, idealidad y politica), manifiestan un
equilibrio armonico; esto porque si bien el héroe comico es real y social también contiene
«una transparencia comica que tiene algo de demonico», esto debido a que, para Lasso de
la Vega, no existen fronteras entre la escena teatral y la escena del mundo ateniense. Este
fundamento es, por lo tanto, un juego de estados donde realidad e idealidad en la comedia y
en el héroe se confabulan para transfigurar y situar al teatro comico y sus personajes dentro
de un territorio politico.

112



Areté en los héroes comicos de Los caballeros y La paz de Aristofanes

puesto que el poeta comico muestra diferentes facetas del héroe en relacion con la
situacion histdrica que se vive en Atenas; el comico juega con conductas y valores
para crear un héroe que tenga vinculo y acttie acorde a la situacion de la polis. En este
trabajo se evidenciara ese juego de conductas y facetas a partir de los héroes de las
obras Los caballeros y La paz.

2. Morcillero y la transformacion de su estructura heroica

La presencia de Cledn-Paflagonio en los primeros versos del Prologo de Los
caballeros deja entrever que Aristéfanes pondra en escena un héroe que adhiera una
actitud solvente ante la situacidén del drama, un héroe que construya caracteres para
elaborar un discurso politico que derribe la retérica aduladora de Cledn-Paflagonio y
asi obtener el liderazgo sobre el pueblo. El Morcillero, que en primera instancia no
sabe de su figura como héroe?, iguala en gritos e injurias al «vendedor de cueros»?’;
sin embargo, ird tomando una estructura heroica que posibilitara la constitucion de
argumentos mas serios y perfilados, con el fin de obtener una posicion politica que hara
recapacitar al Demos. Maria Jimena Schere también hace referencia a este cambio:

[E]l Morcillero se propone conquistar a los aliados mas firmes de Cleon, los consejeros
y el démos respectivamente. Por lo tanto, estos ultimos dos agdnes tienen una funcion
argumentativa fuerte —y ya no de mero refuerzo de posiciones politicas existentes,
como ocurre en la primera—, sino que apuntan a generar un cambio de postura, esto es,
conquistar la voluntad reticente de los partidarios de Cleon?.

Para José Luis Navarro, el héroe comico contiene una estructura interna que esta
basada en malicia (poneria)y virtud (areté), con el fin de insertarse en la vida corriente
de la Atenas democratica en la que se desarrolla la obra aristofanica. La estructura del
héroe de Aristofanes permite que éste se convierta en lider dentro de la escena; es un
«santo que con su grandeza de espiritu y con su capacidad de sacrificio esta llevando
al mas alto grado la areté»®. Por esto, Navarro no analiza al héroe comico como una
representacion textual, sino que avanza a la corporeidad y socializacion del propio
héroe, es decir, éste es un hombre de la polis que vive y padece el presente como
cualquier otro ciudadano; tanta es la consistencia social del héroe que es «charlatan,
extrovertido, dicharachero, alegre»®. En este sentido, la estructura del Morcillero

26 La transformacion del Morcillero en héroe comico surge en los versos finales del Prologo
cuando Demodstenes, estando en la plaza de mercado, encuentra a este vendedor de morcillas
y confirma que sera «la salvacion de la ciudad y de nosotros dos [Nicias y Demostenes]».
Aristofanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernandez, 2011, v. 149.

27 El apodo de «vendedor de cueros» a Cleon se debe al oficio que tuvo él antes de ingresar a
la accion politica ateniense (v. 136, 138).

28 M. Schere, 2012, p. 10.
29 J. Navarro, 1978, p. 141.
30 J. Navarro, 1978, p. 144.

113



Carlos Andrés Gallego Arroyave

evoluciona dentro de la obra Los caballeros: 1a primera exteriorizacion de la estructura
heroica se encuentra en los primeros versos, en la pdrodos y el agon, donde la areté
altn no hace parte de su condicion heroica; sin embargo, si se convierte en héroe, ya
que por medio de amenazas, gritos y golpes se enfrenta con Cleon-Paflagonio, en una
«competencia de insultos, retorica y poneria»*':

MORCILLERO: /Y qué bebias ti para hacer lo que hiciste a la ciudad, que por tu culpa no
puede hablar de tanto que le metes la lengua en la boca?

PAFLAGONIO: A mi me vas a comparar con alguien? ;A mi, que voy y me trago una
racion calentita de atiin, me pimplo después una jarra de vino puro, y me paso por la
piedra a los generales de Pilo?

MORCILLERO: Y yo vOoy y me zampo una panza de buey y una tripa de cerdo, y me echo
al coleto el caldo, y sin limpiarme los morros sofoco después a los oradores y le quito
a Nicias el sosiego®.

Se pone de manifiesto que Aristofanes no muestra un héroe con rasgos mitico-
religiosos, lo heroico en el personaje de Caballeros es estar al tanto de la situacion
que aflige al Demos y poder salvarlo de las vanaglorias del Paflagonio. Por tal motivo,
el término fpwc* dista mucho del héroe aristofanico: lo crucial del Morcillero es que
a pesar de su infamia y ruindad esta vinculado a la polis. La razon por la que el poeta
coémico puso toda la ordinariez en un héroe ciudadano se debe a que ese héroe popular
y vulgar esta personificando a ese ateniense de a pie, al ciudadano afectado por los
cambios violentos que ha producido la demagogia en Atenas. Aun asi, el Morcillero
todavia recuerda el espiritu griego de democracia de inicios de siglo, recuerda al gran
Temistocles y las gloriosas batallas de Maraton y Salamina®.

La segunda manifestacion de la estructura heroica del Morcillero es la consecucion
y la expresion de una conducta que no integra valores aristocraticos, simplemente
conserva una propiedad del régimen democratico; es el ideal politico del ateniense
que estd integrado a la polis: la areté. Esta areté en el héroe aristofanico le permite
presentarse como un lider dentro del demos. Morcillero lo es y, aunque se iguale con
el Paflagonio en groseria y adulacion, este héroe exterioriza a partir del verso 625
ideales de antafio de Atenas y argumentos que iran destruyendo a los del Paflagonio.
Paralelo a esto, el Demos comenzara a despertar del letargo en el que estaba por tantas

31 M. Schere, 2012, p. 9.
32 Aristofanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernandez, 2011, vv. 351-359.

33 Latraduccion de fipog es héroe, semidids o patrono de una ciudad o region. Navarro define
este término del siguiente modo: «La palabra fjpmg implica una nocién de sublimacion,
de superioridad, de cierto sentimiento religioso, que no parece encajar en la comedia
aristofanica. El fipog es protector, divinidad local, semidids o incluso un ser humano
divinizado» (J. Navarro, 1978, p. 139).

34 Aristofanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernandez, 2011. vv. 818-819.

114



Areté en los héroes comicos de Los caballeros y La paz de Aristofanes

adulaciones: Aristofanes, en boca del héroe, lanzara una fuerte critica al Demos —que,
analogamente, es Atenas— por el adormecimiento que le han producido los discursos
rimbombantes de los asambleistas, el completo desinterés por la guerra y el deseo de
paz. En los versos 734-740, el Morcillero expone su critica al Demos:

DEmo: (Al Morcillero) Y th en realidad ;quién eres?

MorciLLERO: El rival en amores de ése, que te lleva amando mucho tiempo y quiere
servirte bien, como otros muchos hombres buenos y honrados, pero que por su culpa
no podemos, ya que eres igual que los muchachos cortejados: no aceptas a las personas
decentes y te ofreces a vendedores de lamparas, cordeleros, zapateros y curtidores®.

La areté en el Morcillero le permite entablar la critica al Demos porque el propio
héroe de Los caballeros es también un ateniense, un ciudadano que no soporta mas
la guerra, rechaza los halagos de los malos gobernantes y desea formar al Demos
con valores de la antigua Atenas. Esa areté le ha proporcionado al Morcillero una
intrepidez dentro de su ruindad para combatir con el Paflagonio y poder desterrarlo
del poder. Ademas, Navarro afirma que:

[E]l héroe popular sera siempre el libertador del pueblo que previamente elimina al
tirano. En una colectividad fatigada de luchas, cuando la guerra carece de sentido, el
héroe popular es el hombre que consigue la paz*®.

Esto es precisamente lo que lleva a cabo Aristofanes con el Morcillero al final de Los
caballeros: construye un héroe real, un héroe que padece, un personaje que a pesar de
haber mostrado mezquindad e insolencia en el agon de la comedia, toma una postura
responsable y se dirige al Demo y al Coro de caballeros expresandoles la indebida
conducta que ha tomado el Paflagonio ante la ciudad. La heroicidad que presenta
Aristofanes en esta pieza dista, como ya se ha mencionado, de los actos gallardos en
los héroes épicos: la estructura heroica del Morcillero es no desamparar a su pueblo, es
despertar al Demos del letargo producido por los discursos del «vendedor de cueros»
y presentarles las causas que han puesto a Atenas en la ruina.

MoRcILLERO: {Por Zeus!, de que ocupe el poder en Arcadia no te cuidas, sino mas bien
de robar y recibir sobornos de las ciudades. Entretanto, el pueblo, obnubilado por la
guerra, no ve tus sucios manejos y, forzado por el provecho que saca del salario, te mira
boquiabierto. Pero, si un dia regresa al campo para vivir en paz, si recobra sus animos
comiendo cebada tostada y entra en tratos con el borujo, reconocera qué clase de bienes
le arrebataste fraudulentamente con la percepcion de este salario’.

La «inventiva comica» puede considerarse otro factor por el que Aristofanes cred
al Morcillero. Con su satira producia risa al espectador, pero esta risa que brinda

35 Aristofanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernandez, 2011. vv. 734-740.
36 J. Navarro, 1978, p. 141.
37 Aristofanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernandez, 2011, p. 101, vv. 801-807.

115



Carlos Andrés Gallego Arroyave

Aristofanes siempre esta relacionada con los sucesos y aspiraciones de Atenas; la
comicidad de Los caballeros y su héroe son, como expresa Luis Gil, «la originalidad
del poeta, que ha de atenerse a pautas de eficacia comprobada, acomodando temas y
recursos a los gustos del gran publico y a su sentido del humor»**. Sin embargo, ni la
originalidad comica, ni el topico de la pieza, ni la risa que produzca la misma son lo
mas relevante en la comedia, particularmente en Los caballeros; lo que realmente le
da trasfondo a la comedia es la seriedad basada en la «idea critica»®. Esa caracteristica
de la comedia es propia del héroe, en este caso el Morcillero, que, a partir del verso
1316, luego de haber derrotado al Paflagonio, toma la «idea critica» como una postura
pedagodgica. Con su areté, el Morcillero adquiere el papel de educador y guia para
comunicarle al Demos, después del adormecimiento, los desastres que produjo el
poderio del «vendedor de cueros». En el epilogo de la comedia, Aristofanes enarbola,
a través del héroe, los dos caracteres esenciales del comico y su creatividad en los
personajes: primero, la estructura heroica particular de Aristofanes que es estar
vinculado a la polis y responder, de modo utdpico o realista, a la problematica que
estd padeciendo su comunidad; lo segundo refiere al ideal que sostiene cada héroe; y
en este caso el poeta, en boca del Morcillero, expone el amor y afioranza que siente
por la antigua Atenas: «jEa!, lanzad gritos de jubilo ante la aparicion de la antigua
Atenas, la admirable y cantada en mil himnos»*. La exposicion de estos ideales revela
perfectamente la posicion que toma el héroe aristofanico dentro de la comedia y frente
al espectador; ese ideal es la antigua Atenas, Temistocles, Aristides y las glorias en
las Guerras Médicas, que permiten definir al Morcillero como un ciudadano que
solamente desea tener una polis admirada e invencible por su organizacion politico-
social, su ilustracion poética y, esencialmente, el respeto de los valores tradicionales
y patridticos.

3. Trigeo y la condicion anti-bélica del héroe cémico

La funesta guerra del Peloponeso caus6é gran impacto en la obra literaria de
Aristofanes. La sublevacion de Lesbos y la victoria de Cleén en Pilos provoco la
creacion de Los caballeros. Al morir Cledn en la batalla de Anfipolis, Nicias, enemigo
principal de la demagogia y los emprendimientos bélicos, decidié acordar la paz con
Esparta, la cual fue concertada en el afio 421. Sin duda la «paz de Nicias» fue una
decision responsable por parte de las dos ligas, y necesaria para los atenienses (y para
el resto de los helenos), que habian sufrido diez afios de pérdidas materiales, animicas

38 L. Gil, 1996, p. 45.

39 Segtn Luis Gil Fernandez, la «idea critica» en la comedia aristofanica es: «la nocioén que
¢éste se ha formado sobre una situacion de gravedad que afecta por igual a todo el cuerpo
ciudadano. Se manifiesta en el comienzo de la pieza, evidenciandose en su final el sentido en
que quisiera ponerle un remedio. Esta idea critica, sin la cual el tema comico seria imposible,
es la de Aristofanes como ciudadano y no es excesivamente original». L. Gil, 1996, p. 19.

40 Aristofanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernandez, 2011, vv. 1328-1329.

116



Areté en los héroes comicos de Los caballeros y La paz de Aristofanes

y morales. La paz que lleva a cabo el estratego Nicias fue un gran ejemplo para los
partidarios de la guerra. Fue tan grande el logro de concertar la paz que nuestro poeta
coémico propuso enaltecerla creando la obra homonima. En esta comedia, Aristofanes
refleja su ardiente patriotismo y fidelidad a las ideas de armonia y unién que tanto
afioraba de la antigua Atenas. El héroe Trigeo — un vifiador— es quien enarbola todos
los ideales que el poeta conserva de la gloriosa Atenas; ademas, este héroe, al igual
que el Morcillero, se caracteriza por su areté, que le permite enfrentarse a la situacion
que suftre la ciudad. Lo virtuoso en Trigeo funciona de manera distinta al otro héroe
comico mencionado: la areté en el héroe de La paz le capacita para enfrentarse a
los dioses olimpicos por haber abandonado a Grecia y por esconder a la diosa Paz.
Aristofanes presenta inmediatamente a Trigeo implorando a los dioses e inquiriendo
porqué han abandonado a los helenos: «jOh Zeus! ;Qué pretendes hacer realmente
con nuestro pueblo? ;No te das cuenta de que vas a desgranar nuestras ciudades?»*.

En primer lugar, se nota que la areté de Trigeo esta unida con la sophrosyne, dado que
el héroe comico, aunque esté reprochando la labor del Olimpico, no excede los limites
del mortal ante el dios y prefiere intervenir adecuadamente para hallar fin al agiiero*
(la guerra) que esta azotando la ciudad.

La heroicidad de Trigeo en los primeros 150 versos aclara la situacion historica de
Grecia durante el afio 421 a. C., puesto que al acordar la paz Atenas y Esparta, la
Hélade toda se sintié mas tranquila y comoda. En consecuencia, Aristofanes describid
esta situacion con la postura calmada, decisiva y colectiva de Trigeo, por lo que en el
verso 93 presenta esa moderacion y pluralidad diciendo: «Estoy volando por el bien
de todos los helenos»*. La aficion que siente el héroe por los helenos permite que la
areté que posee se convierta en una andreia, pues decide escalar hasta la cima del
Olimpo y presentarse ante Zeus para que le dé respuesta o solucion del mal agiiero
que invade a Atenas.

Como ya se ha indicado, el contenido heroico de Trigeo parte de la areté que se
convierte en andreia y esta ligado con la sophrosyne: al encontrarse con Hermes en
las puertas del Olimpo éste empieza a insultarle, pero el héroe en ningin momento
le responde del mismo modo al dios. Esa actitud respetuosa de Trigeo no evidencia
especialmente la piedad o la posicion mitico-religiosa del héroe, lo que pretende el
poeta con el comportamiento culto y moderado de Trigeo es exponerle al espectador
las caracteristicas del ateniense, especialmente del campesino, puesto que el georgds

41 Aristofanes, Comedias II, trad. L. Macia Aparicio, 2007, vv. 61-63.

42 En este caso Aristofanes no referencia el «mal agiiero» (vv. 101; 431; 1361) de manera
peyorativa sino que pone en boca de Trigeo un agiiero de buena significacion (evpnpém),
es decir, Aristofanes desea agregar el término «agiiero» que da favorabilidad a la paz de
la Hélade.

43 Aristofanes, Comedias II, trad. L. Macia Aparicio, 2007, vv. 93-94.

117



Carlos Andrés Gallego Arroyave

era quien mas suftia el acoso de la guerra. Esta estructura heroica del vifiador es un
enaltecimiento del hombre griego que atin preservaba los valores de la antigua Atenas,
por lo cual Aristofanes, en boca de Trigeo, expone un par de cualidades que recuerdan
la grandeza del griego. La primera que se manifiesta en la conducta del héroe es
su caracter netamente humano, es decir, un hombre que esta vinculado a un grupo
social* y que, por consiguiente, adquiere un orden de valores que lo convierte en un
lider, un guia capaz de subsanar los eventos terribles que soportan sus conciudadanos.
Navarro Gonzalez arguye que esa posicion humana y valiente del héroe cémico, en
este caso Trigeo, le permite llevarlo al mas alto grado de virtud:

Cuadraria perfectamente esta virtud a los esforzados y aguerridos luchadores de
Maraton. En una sociedad que tiene sensibilidad por los valores espirituales, el héroe
popular sera el santo que con su grandeza de espiritu y con su capacidad de sacrificio
esta llevando al mas alto grado la areté del momento®.

El segundo comportamiento que se encuentra adherido al heroismo de Trigeo es la
moderacion (sophrosyne). El héroe de la pieza debe acudir a la diosa Guerra porque
¢l fue quien encerr6 a Paz en la cueva y ahora la vigila junto a Tumulto. Los dioses
olimpicos han abandonado Grecia puesto que los helenos se habian desligado también
de ellos, ahora es Guerra quien imprime poder divino en toda la Hélade y pretende
arrasar todas las tierras griegas: «jAy Mégara, Mégara, qué pronto vas a ser destruida
por completo y convertida en picadillo!»*. Ante estas amenazas, Trigeo no acude a
respuestas ruines como las de un Dicedpolis o un Morcillero, €l sigue mostrando su
cordura y firmeza ante Guerra para que éste ceda y pueda liberar a Paz. El accionar
correcto del héroe frente a los insultos de Hermes y las amenazas de Guerra le trae
beneficios, ya que el mazo de los atenienses y lacedemonios se ha roto. Aristéfanes,
al simbolizar la muerte de Cle6n y Brasidas con el destrozo de los mazos, da pie al
héroe para conseguir lo mas preciado para toda la Hélade, que ha tenido que soportar
la guerra. En los versos 288-300 aparece el reflejo comunitario y plural de Trigeo.
La estructura heroica de Trigeo que incluye esa sophrosyne permite a éste sentir la
colectividad: el héroe de La paz es capaz de conseguir para los griegos el don valioso
que pueda liberarlos del estruendo belicoso®.

44 J. Navarro, 1978, p. 140.

45 J. Navarro, 1978, pp. 140-141.

46 Aristofanes, Comedias I, trad. L. Macia Aparicio, 2007, vv. 244-245.
47 J. Navarro, 1978, p. 142.

118



Areté en los héroes comicos de Los caballeros y La paz de Aristofanes

TrIGEO: Ahora es el momento, hombres de la Hélade, de que nosotros, una vez libres
de problemas y guerras, saquemos de su encierro a Paz, a la que todos amamos, antes
de que lo impida algun otro mazo. jEa, labradores, comerciantes, carpinteros, obreros,
metecos, extranjeros e islefios, venid aqui pueblos todos, venid a toda prisa con palas,
palancas y sogas!*,

La labor de Trigeo en la obra es solamente una: poder rescatar a Paz para que toda
Grecia pueda disfrutar de la tranquilidad y que la prosperidad nuevamente resurja
en el espiritu griego, ademas de que el vinculo heleno que fue indispensable para
derrotar a los medos vuelva a convertirse en un ideal esencial para detener la guerra
con Esparta y para contrarrestar la demagogia que ha sido causante del fragor bélico.
Aristofanes recrea el héroe comico de cada pieza identificandolo con el momento
historico que atraviesa la polis; representa un Dicedpolis y Morcillero desesperados
y extraviados por la guerra, algo lunaticos y maniaticos por dar fin al conflicto y
regresarle la tranquilidad a Atenas. Sin embargo, Aristéfanes también recrea a un
héroe durante la época de paz: Trigeo es un héroe enérgico y dinamico, un héroe
que corresponde a Grecia porque no soporta que la diosa Paz (Eirene) esté cautiva y
no pueda cumplir su funcion. Su heroismo hace que se note su gran sentido comun
e inteligencia despierta, y estas caracteristicas procedentes de Trigeo son el reflejo
del ateniense y del griego en general, de quines estuvieron en contra de las guerras
peloponesias y ahora disfrutan con placidez en el campo, en el demos o en la polis.

Trigeo, tras haber liberado a Paz con la ayuda de los labradores y Hermes, no desea oir
palabra alguna que se relacione con la guerra. Por esto, en el verso 454, manda al Coro
a retirar el epiteto de Apolo, que esta presente en los himnos guerreros. Buenaventura
de Aras® argumenta que, luego de haber liberado a Eirene, las risas de satisfaccion
se sienten en las ciudades pacificadas; ademas, las relaciones comienzan a aparecer
debido al efecto que produce el cese de hostilidades. Sin embargo, aunque reconoce
la pacificacion de las ciudades, Aristofanes muestra su verdadero amor por el campo
y transmite este afecto al héroe cuando expresa su anhelo de regresar al dypog para
recuperar su vida feliz alli:

TRIGEO: tengo ya ganas de ir al campo y de pasarme un buen rato removiendo la tierra
de mi huerta con el almocafre. Recordad, amigos mios, nuestra vida de antes, la que
ésta nos ofrecia: aquellos higos secos, el mirto, nuestro vino dulce, el prado de violetas
junto al pozo y los olivos que tanto afioramos®.

48 Aristofanes, Comedias II, trad. L. Macia Aparicio, 2007, vv. 287-299.
49 B. de Aras, 1952, p. 42.
50 Aristofanes, Comedias I, trad. L. Macia Aparicio, 2007, vv. 570-579.

119



Carlos Andrés Gallego Arroyave

4. Consideraciones finales

En suma, puede asumirse que hay actitudes y rasgos fisicos que diferencian a los
héroes de Los caballeros 'y La paz. Sin embargo, aunque existe esa distincion, efecto
de los mecanismos de comicidad, existen dos similitudes esenciales entre Morcillero,
Trigeo y los demas héroes aristofanicos respecto a su estructura heroica: los ideales de
la antigua Atenas que abrigan los héroes comicos como unién y prosperidad, y ahora
la necesidad de paz; y la vinculacidon que tiene y siente el héroe con su comunidad.
Es decir, Aristofanes caracteriza al héroe comico como un lider que, con su areté,
logra derrotar al tirano y rescatar deidades que permitan salvar a Atenas de los malos
gobernantes y malos agiieros.

La estructura heroica de Morcillero y Trigeo se presenta primordialmente en los
planos de politica y realidad, respectivamente. En Morcillero se integra el plano
de la politica puesto que Los caballeros es la demolicion total del sistema politico
de Cledn, por tanto el heroismo del Morcillero se fundamenta en juzgar el régimen
demagogico con el fin de presentarle al Demos, y también al espectador, que el poder
clednico ocasiona en la polis una desazon ética y politica. Por otra parte, si bien la
estructura de Trigeo se adhiere a una escenificacion utdpica, no se debe olvidar que
Aristofanes construy6 este héroe y sus caracteres ligado a las dinamicas de un plano
real e historico. La vinculacion del héroe con la comunidad es evidente, puesto que se
aflige por los helenos a causa del mal agiiero; por eso, Trigeo hara el mayor esfuerzo
para rescatar a Paz y poder regresarle a Grecia la tranquilidad y felicidad en la zona
urbana y el campo.

Fecha de recepcion 5 de junio de 2016
Fecha de aceptacion 30 de enero de 2017

120



Areté en los héroes comicos de Los caballeros y La paz de Aristofanes

Bibliografia primaria

Aristofanes, Los caballeros, trad. L. Gil Fernandez, Madrid, Gredos, 2011.
Aristofanes, Comedias 11, trad. L. Macia Aparicio, Madrid, Gredos, 2007.
Aristofanes, Comedias I, trad. L. Macia Aparicio, Madrid, Gredos, 2007.
Aristoteles, Poética, trad. J. D. Garcia Bacca, México D. F., UNAM, 1946.
Homero, lliada, trad. E. Crespo Giiemes, Madrid, Gredos, 1991.

Lirica griega arcaica (Poemas corales y monodicos 700-300 a. C.), trad. F. Rodriguez Adrados,
Madrid, Gredos, 1980.

Bibliografia de apoyo

Alderink, Larry, «El yo épico y el yo tragico en la Grecia antigua», Anthropologica, 14, 1996,
pp- 29-45.

Aras, Buenaventura de, «“La paz” de Aristofanes», Helmantica: Revista de filologia cldsica y
hebrea, 9-12, 1952 pp. 33-52.

Baiiuls Oller, José Vicente, «La imposible disuasion del héroe tragico», en Contemporaneidad
de los clasicos en el umbral del tercer milenio: actas del congreso internacional de los clasicos.
La tradicion grecolatina ante el siglo XXI, eds. Maria Consuelo Alvarez Moran, Rosa Maria
Iglesias Montiel, Murcia, Universidad de Murcia, 1999, pp. 543-551.

Cartledge, Paul, Aristophanes and his theatre of the absurd, Bristol, Bristol Classical Press,
1990.

Gil Fernandez, Luis, Aristofanes, Madrid, Gredos, 1996.
Lasso de la Vega, José, De Safo a Platon, Barcelona, Planeta, 1976.

Navarro Gonzalez, José Luis, «La estructura interna del héroe comicoy», Cuadernos de Filologia
Clasica, 15, 1978, pp. 137-166.

Ortiz Escobar, Milton, «Pdlemos: una vision ético-politica del fendmeno bélico en la antigua
Greciay, Perseitas, 3, 2015, pp. 34-56.

Rodriguez Adrados, Francisco, «El héroe tragico», Cuadernos de la Fundacion Pastor, 6, 1962,
pp- 11-35.

Schere, Maria Jimena, «Los destinatarios del discurso politico en la comedia Caballeros de
Aristofanes», Praesenteia, 13,2012, pp. 1-18.

Schwinge, Ernst-Richard, «Aristophanes und die Utopie», Wiirzburger Jahrbiicher fiir die
Altertumswissenschaft, 3, 1977, pp. 43-67.

Vernant, Jean Pierre & Vidal-Naquet, Pierre, Mito y tragedia en la Grecia antigua. Barcelona,
Paidos, 2002.

121



