CLASSI
BOLIVI

Revista de la Sociedad
Boliviana de Estudios
Clasicos / VIl






CLASSICA BOLIVIANA

Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos
Nuamero VIII

..'n_.'. .'-."

\E e J'\ A TR,
'RU’;‘;’-‘\\\ K g AN
= o A= AN
g S\

> 4
7 Ty

CLASSICA
BOLIVIANA

UNIVERSIDAD
Sociedad Boliviana de NCESTRA SERORA DB LA PAZ
Estudios Clasicos
(SOBEC)



CLASSICA BOLIVIANA VIII. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos
(SOBEC)

Comité de Redaccion: Director y editor general: Andrés Eichmann Ochrli — Subdirector:
Mario Frias Infante — Secretaria general: Tatiana Alvarado Teodorika — Coordinadora
general: Mary Carmen Molina Ergueta — Miembros: Carla Salazar, Mary Carmen Molina
Ergueta (Cinemas Cine Pensamiento), Tatiana Alvarado Teodorika (IUT Bordeaux
Montaigne, Francia).

Comité de Evaluacion (y sus universidades): Cecilia Colombani (Universidad Nacional
de Mar del Plata, Argentina), Paola Corti (Universidad Adolfo Ibaiiez, Chile) — Emilio
Crespo (Universidad Autonoma de Madrid, Espafa) — Rafael Gallé Cejudo (Universidad
de Cadiz) — Francisco Garcia Jurado (Universidad Complutense de Madrid, Espafia) —
Fernando Garcia Romero (Universidad Complutense de Madrid, Espafia) — Fernando
Guzman (Universidad Adolfo Ibafiez, Chile) — Manuel Molina (Universidad de Granada,
Espafia) — Ricardo del Molino (Universidad Eternado de Colombia, Colombia) — Gerardo
Ramirez Vidal (Universidad Nacional Autonoma de México, México) — Ma. Isabel
Rodriguez Lopez (Universidad Complutense de Madrid, Espafia) — Fernando Rodriguez
Mansilla (Hobart and William Smith Colleges, Estados Unidos de América) — Emilia
Ruiz Yamuza (Universidad de Sevilla, Espaia) — Alvaro Sanchez Ostiz (Universidad de
Navarra, Espana) — Javier de Santiago Fernandez (Universidad Complutense de Madrid,
Espaia) — Marcela Suarez (Universidad de Buenos Aires, Argentina) — José Torres
(Universidad de Navarra, Espana).

Editores responsables: Andrés Eichmann Ochrli, Tatiana Alvarado Teodorika.

Portada
Fotografia de Triunfos de Carlos V, dleo sobre lienzo, Museo Charcas.

Edicion fotografica de Felipe Ruiz Lax

Contacto e informaciones: estudiosclasicosbolivia@gmail.com
www.estudiosclasicosbolivia.org

©Sociedad Boliviana de Estudios Clasicos (SOBEC)
©Editorial Marigalante

Primera edicion: julio de 2017
ISSN 2313-5115
Deposito Legal 4-1-2492-17

Produccion: Editorial Marigalante
MOM/MDAA

Impreso en Bolivia


mailto:estudiosclasicosbolivia@gmail.com
http://www.estudiosclasicosbolivia.org

Indice

PreSentacion..........c.coooovviiimiiiiiieieeceeeeeeeeeeee ettt ettt snesae e

Nuestra portada: Los Triunfos de Carlos V en el museo “Charcas” de Sucre
Margarita Vila Da Vila..........cccoovoiviiiiiriiiiii s ssssnnns

Articulos
Filologia, didactica y traduccion

«Cuéntame y dime». El aspecto verbal en el Eutifron
JESUS A 10 VillQ.........ocoiiiiiiiiiiiiiiie e

Recursos filologicos en la obra de Juan Escoto Eritgena. La traduccion
como modelo didactico
Alfredo Eduardo FraschiNi..................cccccoeceiiieiiiiiienieiieiieeieeie e,

El didactismo metalingiiistico en el Palatii Eloquentiae
Vestibulum de Antonio Machoni
Juan Pedro Kalinowski - Luis Angel SAnchez................ccccoceviiiviiciiniiciicne



Historia y Literatura de la Antigua Grecia

El altar: Iconografia y funcién, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Martha Cecilia Jaime GONzalez.................c....ccoeeveiieeiiieeeieeeceeeeeeeeee e

Areté en los héroes comicos de Los caballeros y La paz de Aristofanes

Carlos Andrés Gallego AFroyave..................cccccvcuiviiieiiaieieieee e

Materia clasica: del siglo XVI hasta nuestros dias

(Qué moneda se derramo en las sparsiones de Lima y de Cusco en 15577

Fernando LOpez SANCREz.................ccccoeeiicioiiciiiiiiiiiiii e

Tradicion clasica e iconografia medieval en las sirenas, salvajes
y centauros del arte virreinal

Margarita Vila Da VilQ.............cccccoooiiiiiiiiiei it

Ecos de la tradicion clasica en el periodismo cuyano en el siglo XIX

ANdrea Greco de AIVArez...............oovovoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesee e

Luciano de Samosata, Borges y «El Aleph»

Alfredo Rodriquez LOPez-VaAzZqUez.................cccocveeueeiiiiiiiiieiieieeieeeeee e,



El altar: Iconografia y funcion,
de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Martha Cecilia Jaime Gonzalez

Facultad de Filosofia y Letras
Universidad Nacional Auténoma de México
cecilia_jaime27@hotmail.com

00 Yap 1ol wote Pwuog E0eveTo 0auTog éiong
Aofijc te KVIoNS T€" TO Yap AGYOUEY YEPOS NULETS.
Iliada, 1V, 48-9

Nunca carecia mi altar de equitativa porcion en el banquete,
la libacion y el humo de grasa, privilegio que nos corresponde.
(Trad. E. Crespo)

Resumen

El vocabulario griego para designar el espacio sagrado es rico, pues comprende
desde vocablos que denotan un culto doméstico hasta aquéllos que definen el objeto
arquitectonico canonico: el templo. A partir de la mencion de dichos espacios y de la
descripcion de rituales, hecatombes o libaciones se pueden reconocer varios aspectos
cultuales de la Edad de Bronce y trazar la ruta de la pervivencia del espacio sagrado
hasta la Epoca Arcaica.

Por ejemplo, sabemos que durante la Edad de Bronce existieron diferentes tipos de
altares con funciones definidas, pues, en las estructuras de piedra se sacrificaban
animales y las partes de éstos se ofrecian, quemadas, a las deidades, mientras que
en una estructura exenta localizada en un area abierta se depositaban ofrendas no
quemadas (materiales o comestibles) o se vertia alguna libacion. Esta misma
posibilidad de establecer limites de interpretacion es verificable a través del estudio
comparativo de las fuentes. Asi, la presente investigacion analiza la funcion y el uso
del altar desde la Edad de Bronce hasta la Epoca Arcaica en Grecia, a través del
estudio comparativo de la evidencia literaria, epigrafica y arqueoldgica. La discusion

75


mailto:cecilia_jaime27@hotmail.com

Martha Cecilia Jaime Gonzalez

se centra en los vocablos griegos utilizados en las fuentes escritas, en su verificacion
en la lengua micénica y griega, en la funcion que el término expresa en cada época y
en el tratamiento que los arquedlogos han dado a cada palabra.

Palabras clave: espacio sagrado - Edad de Bronce - Epoca Arcaica - Grecia
Abstract

The Greek vocabulary to fix the sacred space is vast, because it includes words that
show a domestic cult and also words that define the canonic architectonic structure:
the temple. Therefore, from the mention of these spaces and the description of rituals,
hecatombs or libation we can recognize many aspects about the cult in the Bronce
Age, and we can also construct the path of continuity of sacred space through to the
Archaic period.

For example, it is known that during the Bronze Age there were different kinds of altars
with defined functions. On stone structures some animals were sacrified and their
body parts were burned and offered to deities. On the other hand, unburned offerings
were deposited and some libations were poured out on independent structures located
in open areas. This posibility to set the interpretation limits for the altar is viable
through the comparative analysis of the sources.

This paper analyzes the altar’s function and use from the Bronze Age to the Archaic
Period in Greece by a comparative study of literary, epigraphic, and archaeological
evidence. It also focuses on the words, and their presence in Mycenaean and Greek
languages: how these words changed their meaning from the Bronze Age to the
Archaic Period and how archaeologists have understood each of them.

Keywords: sacred space - Bronze Age - Archaic Period - Greece

1. Las preguntas sobre el altar

El altar como elemento ya sea fisico, iconografico o textual, estd cargado de
significados al ser no sélo el mas sagrado de todos los espacios, sino también el punto
focal del ritual, y el lugar donde el hombre y la divinidad tienen contacto, aunque sea
en condiciones muy diferentes. Sin embargo, como sefiala Gunnel Ekroth (2009), el
altar también representa el mas privado y, a la vez, el mas publico de los ambientes
y, con ellos, entra en una ambivalencia en varios sentidos: es el lugar de las mujeres
virtuosas y también el lugar donde se amenaza su virtud; es el lugar que ofrece a la vez
proteccion y peligro pues cuando la sangre del animal sacrificado salpica el altar, es
sefal de una sociedad en orden, pero cuando un ser humano es muerto sobre el altar,
representa la peor clase de ofensa.

76



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

En fin, es indudable que el altar es polivalente en funcion, en tipologia y en su
representacion; por ello es relevante trazar lineas claras que guien el camino que este
‘espacio sagrado’ ha tomado desde la Edad de Bronce hasta la Epoca Arcaica.

La cuestion fundamental es si en los altares se quemaban o no animales de sacrificio.
Si bien la importancia del sacrificio animal en el ritual micénico ha sido generalmente
aceptada, y se ha deducido del hallazgo de huesos de animales en claros contextos
rituales y de las tablillas en lineal B de Pilos y Tebas!, Whittaker sostiene que no
hay evidencia suficiente que confirme la practica del sacrificio animal como parte del
ritual micénico, a pesar de que si formoé una parte fundamental del ritual griego en
periodo historico. La autora define el sacrificio como «the ritual killing of an animal
in a cultic setting» y sefiala que también es entendido como «an offering to the gods
or as a form of communication with the supernatural through the sacrificial meal»*.
A su vez, Bergquist (1998) seiala que el sacrificio de quemar animales no formd
parte del ritual de la Edad de Bronce, enfatizando la falta de evidencia de estructuras
sacrificiales aptas para exhibir y quemar la carne.

Thomas Palaima (2004), también habla de la importancia de la fiesta ritual del
sacrificio en la sociedad palacial del Micénico tardio; sostiene que esta importancia
estd claramente reflejada en el cuidado que los individuos tienen de supervisar
los preparativos para el sacrificio y las actividades festivas®. Habla, ademas, de la
evidencia que varios sellos muestran sobre los animales que podian ser sacrificados. A
partir de estos anillos (serie Wu de Tebas), podemos entender como se relata el proceso
completo de la fiesta ceremonial para ver paralelos entre la Grecia historica y los sitios
micénicos. Como ejemplo tenemos el sello TH Wu 46 que se ha transcrito asi: .o
GOAT*/ . of Praus, o-pa work / .y cyperus-fodder 30. El término o-pa significa que
los animales han sido comprados en una condicion apropiada para el sacrificio.

Whittaker® también menciona, como muestra del ritual micénico, un anillo (figura
1) encontrado en una tumba de Naxos, acompaiiado de ceramica datada en torno al
siglo XIIT y XII a. C. En el sello estan representados un pufial, un ryfon cénico, una
jarra, una vasija de dos asas y una pequefia mesa portatil, para Whittaker estos objetos
pueden ser interpretados como el equipamiento asociado con el sacrificio y, a su vez,
cada objeto puede ser visto como un elemento importante del ritual micénico del

1 H. Whittaker, 2008, p. 183.
H. Whittaker, 2008, p. 95.

3 Por ejemplo la serie 7a de Pilos con muebles, vasijas, implementos de fuego y cocina, y
herramientas de sacrificio para un gran banquete ceremonial.

Entre los animales se pueden encontrar cabras, ovejas, reses y cerdos.
5 T. Palaima, 2004, p. 237
H. Whittaker, 2004, p. 103.

77



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

sacrificio: «the knife refers to the act of killing, while the conical rhyton, jug, an two-
handled jar refer to libations which were an essential part of ritual»’. El proposito
de tal sacrificio era entendido «by participants as an act through which the gods are
provided with nourishment»®. Aunque también se habla de la funcion sociologica del
ritual, en la que se trataba mas bien de un banquete ceremonial. Por ejemplo, con
motivo de la iniciacion del wanax en Pakijana’.

La segunda interrogante se refiere a la tipologia del altar y si ésta puede ser concebida
como un significante distinto en relacion con la diferencia terminologica. Me refiero
fundamentalmente a la posibilidad de distinguir estos dos vocablos: Bopdc y €oydpo.
Muchos autores'® han establecido una diferencia tanto de apariencia como de funcion,
en la que consideran como bomoi a las estructuras cuadradas elevadas y decoradas y
como eschara al simple altar, frecuentemente formado como monticulo de piedras.
Esta division también estard en consonancia con una dedicacion especifica, segiin
Edouard Place, pues en los homoi, suponen, se llevaban a cabo rituales de sacrificio a
dioses olimpicos, en los cuales una pequefia porcion del animal era quemada sobre el
altar, mientras que el resto de la carne era consumida por los adoradores; pero en las
escharai, se llevaban a cabo rituales dedicados a dioses ctonicos en los que el animal
entero era quemado en un holocausto y no se permitia comer la carne.

De hecho, E. Place clasifica el sacrificio en dos grandes grupos: aquellos dedicados
a los dioses celestes u olimpicos y los dedicados a los dioses ctonicos. Esta division
es muy clara en el empleo de vocabulario especifico tanto para las victimas, el tipo
de altar, el verbo utilizado y la conformacion del templo. EI mismo autor ofrece un
analisis de los limites de la interpretacion de cada uno de los vocablos, pues menciona
cinco verbos utilizados para referir un sacrificio con delimitaciones semanticas claras:
Bvew es el término general para cualquier tipo de sacrificio y se usa sin distincion,
sin embargo indica estrictamente las partes quemadas del animal; para las partes no
quemadas que servian de comida para la comunidad se utiliza iepgdewv. Ahora, los
sacrificios que se hacen a los dioses ctonicos no incluyen la posibilidad de comer
porciones del animal, sino que todo es quemado como ofrenda para el dios, de modo
que se utiliza el verbo olokavtelv que significa ‘quemar enteramente’ y, finalmente,
si el animal se degiiella para ser ofrecido se utiliza cpdalewv y, mas generalmente,
évayilew, ‘ofrecer un sacrificio a los muertos’.

Asi, se ha afirmado que el Bopog es el altar donde se hacen sacrificios para los dioses
olimpicos y el éoydpa y el B6Opog corresponden a los dioses ctonicos. Esta distincion,

7 H. Whittaker, 2004, p. 104.

8 H. Whittaker, 2004, p. 95.

9 Ver PY Un 2 .1 pa-ki-ja-si, mu-jo-me-no, e-pi, wa-na-ka-te.
10 Entre ellos: E. Place, 1969 y W. Burkert, 2007.

78



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

tan arraigada en los estudios sobre religion, se corresponde también con una diferencia
fisica del altar. Esto es muy claro en las definiciones dadas por glosadores muy
posteriores a las primeras fuentes literarias, por ejemplo Ammonio de Lamptrai ofrece
una definicion de los vocablos en cuestion:

Bomds, hestia, eschara y mégaron son diferentes, segun Amonio de Lamptrai, en
el primer [libro] Sobre los Sacrificios', pues los bomoi son los que tienen patas y la
eschara es la que es utilizada para la vida mundana sobre la tierra; las lujosas hestiai,
la hestia construida dentro del mégaron en el lugar en el que [se celebran] los misterios
de Deméter. Pero en Homero la eschara es ésta'y es llamada hestia y el bomdés significa
la base; asi pues, los aureos kouroi sobre los bien construidos homoi, en vez de sobre
bases (éni fdoewv); y la hestia indica la casa [como] la hestia del irreprochable Odiseo,
sin patria y sin hogar. En Hesiodo (Theog. 454) Hestia es también la diosa corporea
Deméter y Hera de sandalias de oro'>.

La definicion de eschara como hogar fue tan aplaudida porque encontr6 sintonia con
la explicacion de Benveniste sobre el sacrificio, que sostiene que todas las formas con
las que se expresa la nocion de sacrificio descansan en la indoeuropea *gheu, cuyo
sentido propio es ‘verter en el fuego’: asi, el verbo griego 8V, derivado de *dhu-
yo cuyo radical significa propiamente ‘producir humo’'®. El sacrificio griego es,
entonces, entendido como el resultado de la nocion de ‘fumigacion’, es decir ‘grasa
que se quema’, ‘exhalacion de carne’, “humo que se eleva y sube como ofrenda a
los dioses’. El azufrar de Homero equivale a fumigar para purificar; sin embargo
este antiguo esquema bipartito no encaja con las representaciones iconograficas,
como veremos mas adelante, y hay autores como Nock (1944) que argumentan la
imposibilidad de mantener esta distincion si se analiza la abrumadora evidencia
epigrafica e iconografica. Van Straten, en su libro Hiera Kald, define el hbomds como
«a rectangular altar standing on a base, mientras que el eschara sefala que «would
be low and set directly on the ground»'*.

11 Una obra perdida supuestamente titulada [Tepi Bopdv kol Ovcidv.

12 <Bopog> kai <éotie> kol <éoyape> Kol <péyopov> doeépel, kabd kol Appdviog O
Aaurtpiievg év tpoto [ept Buoidv: ‘Bopol pev yap ot tag tpo<c>Pdoels £xovies, Eoydpa
&’ 1 mpOg ProTKNV ywouévn ypiiow &nt tig yiig T 0& moAvteri] Eotion 10 6& pUéyapov
nePLoKodopnuEVN Eotia, EvOa T puotika THg Afuntpog’. mapd 8 Ounpo 1 Eoydpa 1) et
Koi éotior kokelrar, 6 6& Pwpog koi Ty Paow onuaiver’ xpooelot 8 dpo kobpot svdpftey
€nl Popdv’, avti tod €l Pacemv: Kol 1 £€6Tio onpaivel Kol OV oikov’ €otin 6’ OdveeT|0g
apopovog’, kol avéotiog 0 dowkog. map’ Ho0dw (Theog. 454) kai 1) copatogdng 0g0g
‘Eotia €otiv, fjv ko’ Anuntpa{v} kai "Hpnv ypvconédihov’. Traduccion propia.

13 E. Benveniste, 1969, p. 229.

14 Van Straten, 1995, pp. 165-166.

79



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

Con lo dicho hasta ahora, podemos constatar que la historia conocida sobre el altar
griego fue trazada a partir de fuentes literarias post-clasicas, sobre todo, de trabajos
lexicograficos y escolios; de modo que es necesario retroceder varios pasos.

El recorrido que presento pretende hilvanar la historia que los vocablos en cuestion
han tenido desde la Edad de Bronce hasta la Epoca Arcaica, y para hacerlo me basaré
no solo en las fuentes escritas, sino también en las arqueoldgicas y las iconograficas.
Lo indispensable de este andlisis es no tener nociones preconcebidas sobre lo que
podemos encontrar.

2. El altar en la evidencia escrita no literaria:
tablillas de Lineal B e inscripciones arcaicas

Este apartado ofrece un analisis de las fuentes escritas no literarias, en principio se
abordan las tablillas de lineal B y después las inscripciones anteriores al 480 a. C. En
el caso de la epigrafia se tomo en cuenta la formula de dedicacion, el contexto publico
o privado, si el propio altar era la ofrenda votiva, y los vocablos que acompafiaban a
la palabra ‘altar’, entre otras cosas.

Hellmann, en su estudio'®, sefiala que el significado primario de Boudc es ‘base’'® y
este término es el que aparece con mayor frecuencia en Homero (19 apariciones)"’
para designar un altar en detrimento de su sentido original quizas ya olvidado. Ahora
bien, de entre los vocablos enunciados arriba, es éoydpa el que tiene continuidad desde
época micénica, pues aparece en la tablilla pilia que, tras la union de los fragmentos de
José Luis Melena, ahora se denomina PY Ea 102 + Ea 107'® (datada hacia el 1200 a.
C.) se lee: «di-wo-un-so-jo e-ka-ra, GRA 2 T6[ / Diwonusojo eskhara FANEGA 2 T6»
(Para el altar de cenizas de Dioniso dos unidades mayores y dos menores de grano)®.

15 M-C. Hellmann, 1992.

16 Diccionario griego-espaiiol (DGE) s. v. Bopédg: 1. ‘plataforma’ o ‘soporte’ 2. ‘basa’,
‘pedestal’. Dentro de esta familia de palabras podemos incluir Bopic-idog, 1 (sustantivo
diminutivo de Poudc) ‘altarcito’ y Popiokog, la ‘base de la estatua’, el pedestal. Ver
Diccionario griego-espariol, Sebastian Yarza (dir.): Popic-idog, 1, 1. peldaiio, 2. base,
pedestal (DGE); Popiokog, 1. Altarcito, 2. Vasija (DGE); ver <http://dge.cchs.csic.es/xdge/
%CE%B2%CF%89%CE%BC%E1%BD%B7%CF%83%CE%BA%CE%BF%CF%82>.

17 Ver Hom., 11, 1, 448; 11, 305; IV, 48; VIII, 48, 238, 249, 441; X1, 808; XXIII, 148; XXIV,
69; Odisea, 111, 273; VI, 162; VII, 100; VIII, 363; XIII, 187; XVII, 210; XXII, 334, 379.

18 J. L. Melena, 2000, pp. 357-360.
19 Ver Bernabé, 2013, p. 17-18 y 650-651.

80


http://dge.cchs.csic.es/xdge/%CE%B2%CF%89%CE%BC%E1%BD%B7%CF%83%CE%BA%CE%BF%CF%82
http://dge.cchs.csic.es/xdge/%CE%B2%CF%89%CE%BC%E1%BD%B7%CF%83%CE%BA%CE%BF%CF%82

El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Esta tablilla, que forma parte de las llamadas del Catastro®, prueba, por un lado, la
existencia del ‘altar de Dionisio’ y por otro, otorga a eskhara el significado de ‘altar

sacrificial” donde las ‘ofrendas son quemadas’*'.

Melena declara que «esta locucion permite asignar ya a época micénica la existencia
del primer sentido del significado de eschdra, como fuego hecho en una concavidad
del terreno y que sirve, en el ambito religioso como un hogar sacrificial»?. Veremos
mas adelante como esta descripcion puede cotejarse en representaciones arcaicas de
algunas posibles escharai.

Asi, la eschara, como indica Melena, es un hogar excavado en el suelo y usado para
sacrificios, en el cual se «iban acumulando los restos de sucesivas cremaciones»?.
Bernabé coincide con Place y con Melena en que este tipo de altares era propio del
culto a divinidades ctonias y que funcionaria como una designacién metonimica del
santuario del dios**. Esta definicion ya habia sido dada por el lexicografo Hesiquio®,
en un léxico alejandrino: «€oydpo: 0 whp Kol O TOMOg CvTOdY, (el fuego y su
emplazamiento) y ademas: «Bopog icomedog, ovk £k AiBov Dyovpevocy, (un altar al
ras del suelo, sin piedras superpuestas).

Para Hellmann (1992), el éoyépa puede servir al culto y por tanto estar asimilado a un
altar, pero también sostiene que nada impide utilizar el calor para fines estrictamente
culinarios. Esta afirmacion tiene cabida cuando encontramos que ¢l vocablo micénico
e-ka-ra ya estaba atestiguado, como sefiala Bernabé?, en PY Ta 709.2 con el sentido
de ‘brasero’.

Si hasta este momento eschdara'y bomos eran diferentes en apariencia y funcion, como
constatan las tablillas de lineal B y el texto de Hesiquio, la pregunta obligada parece
ser jcuando y como esta marcada diferencia empieza a difuminarse para dar paso a la
prevalencia del término bomos para referir un altar de cualquier clase en casi toda la
literatura épica y lirica?

20 «Parecen reflejar cantidades de simiente que el palacio distribuia para que se sembraran
parcelas concedidas en usufructo a personajes que ocupan diversos cargos o ejercen
determinados oficios. Quienes reciben estas partidas de grano probablemente deben realizar
a cambio servicios religiosos o artesanales. Asi pues, el culto de Dioniso, como otros,
parece estar sostenido desde el palacio con la concesion de una parcela en usufructo, para
beneficio de quien se encargara del culto». Bernabé, 2013, p. 17.

21 Ver Duhoux y Monpurgo eds., 2008, pp. 363-364.
22 J. L. Melena, 2001, pp. 36-37.
23 A. Bernab¢, 2013, p. 17.

24 «Probablemente porque éste se caracterizaria por la presencia de un conspicuo altar de este
tipo». Ver Bernabé, 2013, p. 17.

25 Hesychius, 1953.
26 A. Bernabé, 2013, p. 17, n. 22.

81



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

En las inscripciones arcaicas podemos encontrar diferentes formulas:
Altar mencionado de manera aislada: /GIV> 13

Altar con dedicacion (A/tar de Apolo: IG X1, 1 1038; ID 47, a Atenea: IG, I* 596
(parte), IG, XII 5, 611; a Apolo en Quios FDIII 3:312%, Jonia asiatica, en Delfos,
delante del templo de Apolo (hoy en el Museo local). Ca. 479 a. C.) Este tltimo se
trata de un altar de marmol con una inscripcion en la cornisa®®. En un pasaje de sus
Historias, Her6doto, hablando del santuario de Delfos, afirma que delante del templo
de Apolo surgia «el altar que los quienses dedicaron»®. Se trata evidentemente del
mismo altar que nos ha llegado, y Guarducci sostiene que no es irracional la opinion
de los estudiosos de que este altar haya sido dedicado por los quienses después de la
batalla de Micala (479 a. C.); Altar de Artemis: IG X1, 3 1341, Thera, s. D.; IG XII,
31342, Thera, s. D.; IG XII, 3 1343, Thera, s. D; Altar de A'rtemisyApoloz IGXIIL, 3
1336, Thera, s. D.; /G XI1, 3 1337, Thera, s. D. (de los dioses de Samotracia, Artemis
y Apolo); Altar de Dionisio: ID 1770; IG XII, 7 78, Amorgos, primera mitad del siglo
V a. C; IG XI1I, 7 257%, Amorgos, s. D.; Altar de Zeus Elastheros IG XI1, 5 1027,
Paros, inicios del siglo V a. C. (SEG 13:449 a,d.). Se trata de una columna de marmol.
Se presenta aqui la lectura de Guarducci®':

Bopog Awog E[Aacté]- / po, T@v drnd M[av]dpo- / 6épog péhtt / onévdetar. (Altar de
Zeus Elastheros de los descendientes de Mandrothemis. Se liba con miel)¥.

La inscripcion era evidentemente aplicada a un altar consagrado a Zeus, un altar en
torno al cual solian congregarse los miembros de una familia que tenia como antecesor
a un tal Mandrothemis. Sobre este altar comun se libaba con miel, es decir, con una
sustancia que los griegos usaban frecuentemente en el culto de los dioses inferiores y
de los héroes. Uno de estos ultimos era ciertamente Mandrothemis, el progenitor de
la familia, que los descendientes habrian asociado —en su veneracion— al dios a cuyo
altar era dedicado; Altar a Poseidon: SEG, 16, 19 (fragmento de una lapida eleusina);
Altar a los Dioscuros: 1G XII, 3 422/1333, Thera. s. d.**; Altar sagrado de todos los
dioses: IG IX, 1 719; Altar de los helenos: 1G IX, 1 1037; Altar construido por la
ciudad como recuerdo para los mortales: /G 11> 2640.

27 L. H. Jeffery, 1961, p. 338, n. 46, tav. 65, frg. 122; M. Guarducci, 1967, p. 270.
28 Xiot Anddrovi 1ov Bopdv. (Los quienses [dedicaron] el altar a Apolo). Traduccion propia.
29 Hdt., 2, 135.

30 Bopov Aevico<t> / himokpdre>g, himoxie>¢ (El altar de Dionisio (dedicaron) Hi(p)
okrates, Hi(p)pokles). Traduccion propia.

31 M. Guarducci, 1967, Fig. 44, p. 161.
32 Traduccion propia.
33 Ver /G XI1, 3 Suppl., p. 294.

82



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Altar + adjetivos

Bouog + 1epdg (altar sagrado): /G IX, 1 719; Bopodg + a0davatog (altar inmortal): /G
XII, 3 1342.

Altar + témenos u otros lugares sagrados

Témenos de Artemis: IG XII, 3 1345; IG IX, 1 1031; altar y un bosque sagrado: IG
XII, 2 122; altar y tumba: Samos 504*5; [Eph 3138 A, s. d.

2. 1 El altar como ofrenda votiva

Ademas de la evidencia epigrafica mencionada, existian muchas ofrendas votivas
cuyo don era un altar, ya fuera de tamafio real o a escala; Lazzarini (1976) explica que
los monumentos en piedra, como los altares, estan entre los objetos mas comunes de
dedicacion a una divinidad y Bopog, como hemos dicho, es el término que aparece
con mayor frecuencia. Se encuentra en acusativo cuando estd incluido en la férmula
del tipo 6 d€iva avédnke (@ Oed|), por ejemplo en las siguientes inscripciones:

- Dedicacion hecha por dos personas: /G, 12 596 (parte) DAA, 331, Atenas. Acropolis.
Altar de marmol. Ultimo cuarto del siglo VI a. C. (Atenas, Museo Epigrafico y Museo
del Agora); SEG, X VI, 19; en la primera:

[—— i Oa]peleideg i @o<meife<c i [¢]mOro<v i A[Oe<vaio i tov fo<]udv.
Tharalides y Thopithes elaboraron un altar para Atenea.

Encontramos en esta inscripcion una dedicacion hecha por dos personas y la utilizacion
del verbo motelv que, por regla, indica la ejecucion material de la obra por parte del
artista, pareceria expresar tal vez el acto mismo de la dedicacion®.

La segunda (SEG, XVI, 19) se trata de una inscripcion de Eleusis compuesta por un
fragmento de piedra local y fechada en la primera mitad del siglo V a. C. (Museo de
Eleusis):

Avta[vd]po[g kai] MD[c] / oV fo<pov i higp[ov avé]Oev / Toi [Toceido=vi/ tov Opdviv /
heAovre (Autandro y Mys dedicaron este sagrado altar a Poseidon, tras haber capturado
ambos un pez espada).

De nuevo tenemos una dedicatoria hecha por dos personas®, dos pescadores que han
presentado su ofrenda después de una pesca particularmente afortunada’®.

34 M. L. Lazzarini, 1976, p. 73.

35 El verbo avéBev con la desinencia -v caracteristica de la tercera persona del plural de los
tiempos historicos tematicos.

36 M. L. Lazzarini, 1976, p. 62.

83



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

- Nombre del dedicante + patronimico: 1G, 12 467; DAA, 330; LSAG, p. 71, n. 12; IG,
II/111? 4545, Guarducci, M., ASA4, 27-29 (1949-1951), pp. 120 sg.; ID., ®opoc, Tribute
to B. D. Meritt, pp. 58 sg.

Santuario de Céfiso en Falero. Base que sostiene un relieve. Fines del siglo V a. C.
1G, 11? 4546

Knoieddotog Ae<poyévo<g / Bovtdde<g idopvoaro / kai tov Pouov (Butades, del demo
de Céfiso, elevo también el altar).

En esta inscripcion el nombre del dedicante estd acompafiado de su patronimico. El
verbo dpvewv tiene el significado de ‘elevar’ y es usado en general a propdsito de
templos, altares, trofeos, estatuas.

Uso de verbos

- IG, X115, 615, Islas del Egeo, Ceos. Altar de marmol blanco. Inscripcion stoichedon.
Fines del siglo V a. C.

Adxrog tov Popov g({)oaro. (Lacio alzd un altar)

El verbo utilizado ya no es moglv, ni idpvewv, ni avatBéval, sino Cewv; tiene el
significado de ‘alzar y dedicar’, propiamente, ‘asentar’ y es usado sobre todo para
dedicar mojones y altares’.

En una casa privada: /G, XII 5, 611; IG, XII Suppl., p. 116, Islas del Egeo, Tuli. Base
de marmol encontrada en el muro de una casa privada. Siglo VI a. C.

[AMatprv  ADelvaieg ypvoaryideog oPpfon]d[tpng] / [Niknv £&otnlonv Zipviog
Alkdapag (Al altar de Atenea, hija del poderoso padre que porta la égida hizo Sifnios
Alcidamante).

2. 2 Inscripciones que hablan de la construccion de un altar

Los primeros altares fijos y ‘bien construidos’ de los que Homero habla en la lliada
(ver I1. 1, 448) pueden datar desde el siglo X a. C. En Creta, el altar de la Acrdpolis de
Gortina se remontaria al siglo VIII a. C.%.

Sobre la construccion de un santuario y un altar habla una inscripcion encontrada en
el santuario de Aphaia, una antiquisima y veneradisima diosa de Egina, una diosa de
la naturaleza, que mas tarde se asimila a la Britomartis-Diktynna de los cretenses y a
la clasica Artemis del Olimpo griego. La inscripcion, una placa de piedra calcarea con
un epigrafe de tres lineas, mutilada en el lado izquierdo, se encuentra hoy en el Museo
de Egina y esta datada hacia la mitad siglo VI a. C.

37 M. L. Lazzarini, 1976, p. 72
38 M-C. Hellmann, 2006, p. 123.

84



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

1G, IV 1580%

[ml : :]eoita | lapéog é6vtoc i Tagoiat Noigog / [Emot]é0e< i 30> Po<uog i xO>Aépog
i motemole>0e / [ : 1 it 1ot ]o i mepe]moie>0e<. (Siendo sacerdote [+ - - ] eoitas, a
Aphaia fue hecha la casa (scil. el templo), y el altar y el marfil fueron agregados, y...
fue construido en torno).

Restan inciertos los suplementos de la primera y la tercera lineas. El nombre del
sacerdote, segiin Guarducci, puede haber sido KAeoitog, o también Apeoitag. El verbo
nepi[e]moie>0¢e puede ser entendido en el sentido de ‘construido entorno’ o también de
‘fue reelaborado’. Si se acepta la primera hipétesis, es necesario pensar en un anexo;
si, al contrario, se acepta la segunda, se puede admitir que se trata del simulacro (£60¢)
de la diosa. El uso del marfil, empleado quiza para la decoracion del altar, demuestra
que las labores tendrian una cierta pretension de refinamiento.

Materiales

Hemos visto en las diferentes inscripciones las descripciones de altares fabricados en
diversos materiales como marmol (FDIII 3:312, IG XI1, 5 1027, IG, I> 596, IG XII, 5,
615, IG, XII 5, 611), piedra (SEG, XVI, 19), e incluso un altar con incrustaciones de
marfil (/G, IV 1580).

3. El altar en la épica y en la lirica
3.1 En Homero

En Homero, la palabra utilizada en la mayoria de las referencias a altar es Poudc,
que significa literalmente ‘realzado’ o ‘levantado’'; el término algunas veces esta
acompanado de adjetivos como ebduntov¥ (‘bien construido’, ‘bien realizado’),
1epdc® (‘sagrado’) o mepucaAinc* (‘muy hermoso’). Y, gracias al contexto en el que
este vocablo se encuentra, se puede afirmar que era un depositario de ofrendas y no el

lugar en donde se degollaba o desollaba al animal, como lo relata Zeus al referirse a su

39 Ver E. Schwyzer (1950), Jeffery (1961:110 s., n. 4, tav. 16).
40 M. Guarducci, 1993, fig. 31, p. 139. Fig. 67 a-b, p. 197.

41 Esta atestiguado desde Homero para designar una tarima sobre la que se colocaba el carro
(ver II. 8. 441), o la base de una estatua (ver Od. 7. 100). Pero después, usualmente en
jonico-atico sera ‘el altar elevado’ fundado sobre una base y sobre el cual eran ofrecidos
sacrificios, por oposicion a fo0pog, Evayiotipiov, ete., reservados a los sacrificios ctonicos.
Ver Chantraine 1968, p. 203.

42 1.1, 448 £bduntov mepl Popov (en torno del bien edificado altar) (Trad. E. Crespo).

43 111,305 & apei mepi kprivi iepods Kottt Bopodg (sacros altares alrededor del manantial)
(Trad. E. Crespo).

44 ]1. VIII, 249 nap 8¢ Awog Bopud mepwaAdél (junto al hermoso altar de Zeus) (Trad. E.
Crespo).

85



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

propio altar en Troya*. De modo que el sacrificio de la victima se hacia en torno a ¢l
y no sobre él. Podemos saber también que habia un uso extendido de altares portatiles
pues hay escenas de sacrificios en altares alrededor de un manantial, un rio, etc., como
en el verso II, 305 de la /liada.

Pero la ofrenda no necesariamente debe ser animal: encontramos también ofrendas
no sangrantes como miel, aceite, leche o frutas. El verbo que se utiliza para referir
una libacion es omévdety (vertir) y puede usarse un riton, es decir: una figura hueca,
algunas veces, en forma de cabeza de toro, utilizada como recipiente, que se dejara en
el santuario. Podemos encontrar también mesas de libaciones elaboradas con piedra o
con terracota con un hueco al centro que permitia el libre flujo del liquido.

Finalmente, me parece importante sefialar que el verbo que se utiliza para la
construccion de un altar es tevy® que se verifica desde los documentos micénicos y
también en las inscripciones arcaicas, y refiere aquello que se hace con cuidado; de
modo que se puede deducir que los bomoi son altares bien terminados y trabajados.
Por otro lado, hay poquisimas menciones a un altar en la Odisea: encontramos ocho
menciones con la palabra Bopog (I, 273-4; VI, 162; VII, 100; VIII, 362; XIII, 187;
XVII, 210; XXII, 334 y 379).

En algunas de ellas, este vocablo aparece acompafiado por las preposiciones £xti, mapd,
nepi y moti y esta descrito por los siguientes adjetivos: ebduntog, ‘bien construido’
(VII, 100), iepog, ‘sagrado’ (II1, 272) y Ouneig, ‘fragante; (VIII, 363)*. Se mencionan,
ademas, dedicaciones especificas al altar de Apolo (VI, 162), al de Afrodita en Pafo,
Chipre (VIII, 363), un altar consagrado a las ninfas (XVII, 210), uno en donde se
invocaba a Poseidon (XIII, 187) y un altar a Zeus (XXII, 334 y 379).

Sobre otro vocablo que posteriormente sera utilizado también para referir un altar:
€oyapa, encontramos algunas menciones; sin embargo, el contenido semantico refiere
exclusivamente el hogar o fuego al interior de una morada. Podemos leer el pasaje
que describe la gruta de la ninfa Calipso (V, 57-74) en el que se detalla como el humo
desprendido del hogar (éoyap6@tv), aromaba toda la isla. Otro fragmento (Od. VI, 50)
narra una escena en que la mujer esta sentada junto al hogar al interior de un palacio.

3.2 En Hesiodo

En toda la obra hesiddica encontramos apenas cinco menciones a un altar, en tres de
las cuales hay una dedicacion. La primera refiere una fuente y un altar consagrados a

45 11.,1V, 48-9 o0 yap poi mote Popog £6gveto dantog Eiong /AoPiig te kviong te' 10 yap Adyopev
vépag Nuels. (Nunca carecia mi altar de equitativa porcion en el banquete, la libacion y el
humo de grasa, privilegio que nos corresponde). (Trad. E. Crespo).

46 Tépevog Popdg te Bunets, se repite en la lliada VIII, 48 y en XXIII, 148.

86



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Zeus Cronida en torno al cual las Musas danzan con sus delicados pies*’; la segunda
un altar dedicado a Apolo Pegaseo® (en un bosque sagrado, coq) y, la tercera, habla
del altar de Artemis en el que los aqueos habian sacrificado a Ifimeda®.

Pero el fragmento mas relevante, es el que describe el sacrificio primordial que realiza
Prometeo y que esta narrado en los versos 535-557°° «en virtud del cual hombres
y dioses fueron separados jerarquicamente: por una parte los dioses a quienes
corresponde el humo de los huesos y de la grasa del animal; por otra, los hombres,
a los que desde entonces se les destinan las visceras y la carne»’!. El acto sacrificial
cuyo fin es ‘aplacar’ a los dioses, sirve para alejarlos ya que su presencia siempre es un
peligro para el hombre y reproduce la separacion entre el mundo divino y el humano.

47 Th., 4 Movcdov ‘ElMkovidadwv dpyoped’ deidsty, / of 0° ‘Eludvog &xovowy dpog péya te
CaOov te, Kol e mepl kKpvNV 1oewdéa TO6o” amaroiow / Opyedvtat kol Popov ptobeviog
Kpoviovog: (Comencemos nuestro canto por las Musas Heliconiadas, que habitan la
montafia grande y divina del Helicon. Con sus pies delicados danzan en torno a una fuente
de violaceos reflejos y al altar del muy poderoso Cronion.) (Trad. A. Pérez Jiménez).

48 Sc., 70 mdv &’ dAcog kai fopog Andlhmvog [ayasaiov / Adumey dmai dwvoio Oeod tevyémv
e kol avtod, / Tp & Og 0pBuludV aneddpneto. (El bosque entero y el altar de Apolo
Pegaseo resplandecia a causa del terrible dios, de ¢l y de sus armas; como fuego lanzaba
destellos por sus ojos. (Trad. A. Pérez Jiménez y A. Martinez Diez).

49 Fr, 23a, 17-21 “Towédnv pev oeatav €vkvi[p]deg Ayawol / Boud[t én’ Aptéudog
xpvonrox/dt/ov/ keradewic, / fpat[t TdL dte vnueiv avémileoy "Thov glicwm / mown[v
TEIGOUEVOL KOAMG]@VpoL Apyeid[vn]o, / eldw[Aov: (A Ifimeda la sacrificaron los aqueos
de hermosas grebas en el altar de la estrepitosa Artemis, la de dureas saetas, el dia en
que navegaban en sus bajeles hacia Ilion, para dar satisfaccion a la imagen de la Argiva de
hermosos tobillos). (Trad. A. Bernab¢).

50 Ocurrié que cuando dioses y hombres mortales se separaron, Prometeo present6 un enorme
buey que habia dividido con animo resuelto, pensando engaiiar la inteligencia de Zeus.
Puso, de un lado, en la piel, la carne y ricas visceras con la grasa, ocultandolas en el vientre
del buey. De otro, recogiendo los blancos huesos del buey con falaz astucia, los disimul6
cubriéndolos de brillante grasa.

Entonces se dirigio a ¢l el padre de hombres y dioses: «jJapetonida, el mas ilustre de todos
los dioses, amigo mio, cuan parcialmente hiciste el reparto de lotes!».

Asi hablo en tono de burla Zeus, conocedor de inmortales designios. Le respondio el astuto
Prometeo con una leve sonrisa y no ocultd su falaz astucia: «jZeus, el mas ilustre y poderoso
de los dioses sempiternos! Escoge de ellos el que en tu pecho te dicte el corazony.

Hablo ciertamente con falsos pensamientos. Y Zeus, sabedor de inmortales designios,
conocid y no ignoro el engafio, pero estaba proyectando en su corazon desgracias para los
hombres mortales e iba a darles cumplimiento.

Cogid con ambas manos la blanca grasa. Se irrit6 en sus entraflas y la colera le alcanzo el
corazon cuando vio los blancos huesos del buey a causa de la falaz astucia. Desde entonces
sobre la tierra las tribus de hombres queman para los Inmortales los blancos huesos cuando
se hacen sacrificios en los altares. (Trad. A. Pérez Jiménez)

51 DAR, 2001, p. 503.

87



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

Al mismo tiempo, el reparto de carne entre los comensales refleja una jerarquia
reconocida®?. Posteriormente, en la obra Los trabajos y los dias, se habla ya de esta
‘costumbre’ (katd H|0ea) entre los hombres de ofrecer sagrados sacrificios a los dioses
inmortales. Hesiodo menciona que los sacrificios, efectivamente, se hacian sobre los
altares (€mi fauoic)™.

3.3 En la lirica

Encontramos un total de 35 menciones de Bopdg en los poetas analizados y so6lo
una con €oyapa (Semonides 8/7 D, V. 46-7). En Safo, (Voigh. 2) se describen, con el
término Sduot, los altares perfumados que despiden aromas de incienso.

Aegbp0 n’e Kpnrag €n[i tovd]e vadov / dyvov dmmt[a tot] xdpiev pev dhcog / paiifov],
pauon 1o tebopudpe- /vor /A/Pavote: (Ven aqui, hasta mi, desde Creta a este templo /
puro donde hay un bosque placentero / de manzanos y altares perfumados / con incienso
humeante) (Trad. Aurora Luque) Sapph., Fr 2,1. 1-4%,

En el fragmento 154 se habla de un ritual nocturno, bajo la luna llena, en el cual las
mujeres se colocaban alrededor de un altar

TNPNG eV Epaivet’ & oeldvva. / ai 8’ dg mepl fauov Eotabncav (Resplandecia llena la
luna, /Y ellas en torno al altar se situaron). (Trad. Aurora Luque) Sapph., Fr. 154,1. 1-2

Igualmente, en el fragmento 16 se habla de un ritual ejecutado por mujeres cretenses,
en el que éstas bailaban en torno al altar, quizas recolectando flores.

Kpijooai v mot’ &6’ éuueiéwg médecory / dpynvt’ andiois’ dug’ épdevia fduov / méag
@pev avBog udlaxov pdretoor (Asi en otro tiempo las cretenses bailaban armoniosamente
con sus delicados pies en torno al bello altar buscando la tierna flor de la pradera).
(Traduccion C. Jaime) Sapph., F7. 16.

En Alceo, V. 67 encontramos tres fragmentos que hablan de un altar, el primero se
trata de un altar dedicado al hijo de Leto®:

52 DAR, 2001, p. 503.

53 Op. 136 ss. HPpwv yap datdobalov ovk £dVvavto / GAMA®V améyety, ovd’ AbavATOVG
Bepamevety / 10shov o0d’ Epdstv pokdpov iepoic émt Popoic, / R BEmG avOpdToIS Kot
f0ea. (pues no podian apartar de entre ellos una violencia desorbitada ni querian dar culto
a los Inmortales ni hacer sacrificios en los sagrados altares de los Bienaventurados, como
es norma para los hombres por tradicion). (Trad. A. Pérez Jiménez y A. Martinez Diez)

54 «Safo invoca en este poema a Afrodita y le pide que acuda a la fiesta que se celebra en su
honor en un santuario situado en el campoy». Luque, 2013, p. 170, n. 2.

55 Apolo. Parece deducirse que alguien (sin duda Pitaco) jur6 ante el altar de Apolo no permitir
el ascenso a puestos politicos de determinados oponentes. Es comienzo de poema.

88



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Poum Aoto[id]a todt’ Eépura&a| (EI altar del hijo de Leto vigilo de esto). Alc., Fr. 67,
1. 1-5. P. Oxy. 1360 fr. 1. 11%.

En el fragmento 129 hay una relacion de altar mas témenos; se trata de los altares que
los lesbios colocaron en el interior del templo dedicado a la triada divina:

[ ]pb.at6de AéoProt/ ...]....e08ekov tépevog péya / Edvov ka[te]ooav v 8¢ fapoig
/ aBovatov pokapov EOnkav (...los lesbios establecieron este gran témenos visible
desde lejos en comun, y colocaron altares de los dioses inmortales). Alc., Fr. 129, 1.
1-4°7.

El fragmento 261b puede tratar de un altar quizas labrado con oro y dedicado a
Afrodita:

J.[..Jxont[ / dryhaot.[ / fddpoc] / koav[ / apy[ /xpvlg (...brillantes / ... altar / ... azul oscuro
/...deplata/ ... oro...) %% Alc., Fr. 261b, col2, 1. 3-8%.

En Teognis, distico 1-18 se menciona un altar a Febo Apolo en torno al cual se entonan
peanes.
tepnopevol Kiapnt kol €patit Bokint / modvov e yopoic’ ioyfiol 1€ cov mepl
Popdv(Deleitados con la citara y la celebracion del banquete y con coros y alaridos de
peanes en torno a tu altar). Thgn., I, 779%.

Baquilides y Pindaro son los poetas que mas menciones tienen, Baquilides hace
mencion de un altar en el témenos de Artemis en Tirinto:

[T]a mot” ABavtiddag [f]w- / uov katévacoe molOA- / Afi/otov ebmenhol te kodpar
(Para ella® establecio un altar, muy invocado con suplicas, el hijo de Abas y sus hijas
de bellos peplos). B. Epinicia, Oda 11, 1. 41-43%,

Mas adelante, en esa misma oda, se cuenta como las hijas de Preto fueron liberadas
por Artemis, quien prometié un sacrificio de «veinte bueyes de purpureo pelo
desconocedores del yugo», de modo que las hijas de Preto le construyen un témenos
y un altar que manchan con sangre de ovejas:

56 Traduccion propia.
57 Traduccion propia.
58 ¢Descripcion de un altar con obras de arte? V.  Puede referirse a Afrodita, «La Cipriay.
59 Traduccion propia.
60 Traduccion propia.

61 Para Artemis en su santuario en Tirinto. Mas adelante, en 45.6 se menciona que entraron en el
recinto sagrado (tépevog) de la diosa de purpurea cintura (Trad. J. Lens).

62 Traduccion propia.

89



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

ol & owtika ol TéPEVOG faudv te TEDYOV, /Ypoivov T tv aipott ui- / Aov kot xopodg
{otav yovowkdv. (Pero ellas®® construyeron para ella al punto un témenos y un altar,
y lo mancharon con sangre de ovejas y coros de mujeres se colocaron alrededor). B.
Epinicia, Oda 11, 1. 110-112%.

Un altar de Zeus en Nemea®, uno a Zeus® y de nuevo encontramos la relacion
de altar mas témenos en este fragmento de un pedn en el que se refiere un altar a
Apolo Piteo®. En algunos fragmentos se habla también de rituales, como sacrificios
(Epinicio 11, v. 110 — 112) y cantos (Epinicio 11, v. 110-112 y Fr. 1, v. 50 — 57). En
Pindaro encontramos 19 menciones a un altar, utilizando el término Bwpog para referir
distintas funciones, tanto el altar sobre el que se sacrificaban las victimas, como aquel
en el que se depositaban ofrendas, e incluso un altar doméstico. En la Olimpica I se
habla de sacrificios cruentos; Pindaro utiliza év aipaxovpioaig, por lo que debemos
entender, necesariamente, sacrificios animales en donde se derramaba sangre. Podian
ser llevados a cabo en el altar que se menciona junto al sepulcro que es visitado por
muchos forasteros:

Vv &’ &v aipakovpiong/ ay Aaoict pépktat, / Adpeod mopm kKhbeis, / toppov dupimorov
Exov molvéeve- / tdto mapa foud / (Y ahora se goza de espléndidos / sacrificios
cruentos | Reposando junto al curso del Alfeo / teniendo un sepulcro atendido junto a
un altar | que visitan forasteros innimeros. Pi., Olympia., 1%, 89-93%.

63 Las hijas de Preto, tras haber sido liberadas con la ayuda de Artemis. Stern (1964, pp. 275-
282) presenta un analisis: «throughout this narration there is discernible a primary image
concerned with animals, by means of which the Proetides” madness is shown to be a Spe of
bestiality capable of being tamed and cured only by a special civilizing force» (p. 275).

64 Traduccion propia.

65 dig &’ €[v Nepéla Kpovida Znvog mop’ ayvov / Boud/v: (y dos veces en Nemea junto al
sagrado altar de Zeus Cronida). B. Epinicia, Oda 10, 1. 30. Traduccion propia.

66 [— map/a Popov apietdpyov Awg / [Nikag] o[e]p[e]kvdéog av[0pad-] / [to]iowy G[v]Oea
(renombrado entre los hombres con flores de victoria junto al altar de Zeus, el incomparable
gobernante). B. Epinicia, Oda 13.25. Traduccion propia.

67 [uavti]ceE Apyeug Meldp[movc]/ [AA]0° ApwBoovidag /Bw-]/ név te ITvba<i>&i ktice/—-—]
[xai] tépevog Labeov [kei-] / [v]ag amo pilac. (desde Argos (el adivino) Melampo, / hijo de
Amitaon, (1legd) / y un altar a Piteo establecio... / y un recinto sagrado enteramente divino
/ a partir de (aquella) raiz) B. Paeanes (fragmenta) Fr. 1, . 52. Traduccion de A. Villarubia.

68 Dedicada a Hieron de Siracusa, vencedor en las carreras de caballos, quien rein6 en Siracusa
desde el 476 hasta el 467 a. C.

69 Traduccion de A. Ortega.

90



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

También refieren sacrificios la Olimpica 7, 4-7 (de bueyes); Olympia. 7, 38-44;

I tote xai pavcipfpotog daipev Yreprovidag / péhhov Evietlev puragacbat ypéog /
noteiv eilotg, / dg v Oed Tpdtot Kticotey / faudv Evapyéa, kol cepvay Buciov Oépevot
/ mat' pi e Qupov iGvar- / ev kKopa T Eyxeppoum. (Entonces también, el dios que trae a
los mortales la luz, el Hiperionida, / guardar la futura obligacién ordené / a sus hijos:
que ellos, los primeros, a la diosa / erigieran un altar muy visible /'y, ofreciendo una
victima augusta, al padre el corazon alegraran y a su hija de lanza estruendosa). Pi.
Olympia., 77, 38 — 447",

la Olimpica 13, 79-82;

gvor'vip & & téyota m0icOon / kKeMcotd viv, Stav 8’ 0puoBevel / kaptainod’ dvapin
Toaoyw, / 0épev Trnig fouov vbdg Abdva. (Y ese ensuefio seguir cuanto antes / le
ordend Poliido y que, cuando la bestia de dura pezufia / inmolara al dios poderoso, al
«Que-Cifie-la Tierray», /al punto erigiera un altar a Atenea Ecuestre™). Pi. Olympia.,
13,1.79 — 82%.

La Pitica 4, 202-206, en la que se sacrifica una manada de rojizos toros a Poseidon,
es un texto muy importante porque es el unico fragmento en donde se habla de la
oquedad de un altar (Swuoio Bévap™) recién construida de piedra; lo que, sin lugar
a dudas, refiere la tipologia de altar sacrificial. Se menciona también la relacion de
témenos mas altar.

oLV Notov 8 abpaig én’ A&eivov otopa tepmodpevot / flvbov: EvO’ ay vov IToceddmvog
g€c-oavt’ évvoliov tépevog, / @oivicoa 6¢ Opnikiov dyéha tavpov Vrapxev, /
Kol veoktiotov AMbov faouoio 0évap. (Con los soplos del Noto acompanados a la
desembocadura del Axino / llegaron; alli un santo recinto a Posidon / Marino dedicaron:
/ una rojiza manada de toros de Tracia a mano se hallaba / y, recién construida de
piedra, la oquedad de un altar. Pi. Pythia., Oda 47, 202-206°.

También se habla de una ofrenda de toros que fue presentada (no se especifica que ahi
se llevo a cabo el sacrificio) ante el altar de Tenaro (Fragmenta, fr. 52g, 13-18)

70 Dedicada a Didgoras de Rodas, vencedor en pugilato en 464.
71 Traduccion de A. Ortega.

72 Atenea Hipia: también a ella estaba consagrado el caballo.
73 Traduccion de A. Ortega.

74 0évap, aqui con un sentido metaforico, la acepcion niimero 3. «Hollow in the top of the
altar on which the offering are laid». Usado solo en Pindaro. Ver 4 Greek-English Lexicon,
1940°.

75 Dedicada a Arcesilao de Cirene, vencedor en la carrera de carros. Esta oda, el poema mas
extenso de Pindaro, celebra el triunfo que la carroza de Arcesilao IV de Cirene obtuvo en
Delfos el 462. Como es obvio, se cantd en el palacio real durante una fiesta ptblica.

76 Traduccion de A. Ortega.

91



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

fipoo TRvepov Aéyopev [/ ........ Jo tavpov gl / .......... v mpofeu/ I .......... lott.t.pol....]
FL0ToTo] [ KeA]@dnoav avdav: / ......Javtest ypnotiplov (Del heroe Ténaro decimos...
/ [Una ofrenda) de toros / (le presentaron) ante el altar, / para €l hicieron resonar la voz;
/ (pues €l fundo) a los videntes el Oraculo...]. Pi. Paian. fr. 52g, 13-187".

A unas ‘piras sacrificiales’ para los 8 muertos y una ‘corona de altares’ se refiere el
texto de las Istmicas 3/4, 79-81. Finalmente, se mencionan «ofrendas olorosasy» en el
fragmento 129, 6-10.

En muchos casos se mencionan los altares y las fiestas relacionadas (ver Olimpica 5,
4-7;1X, 109 — 112). Asimismo se especifica la dedicacion del altar: un altar profético
a Zeus (Olimpica 6, 4-7 —en Pisa); 6, 70-717%; fr. 140%, 62-65); a Zeus Liceo (Olimpica
13, 107-110); un altar a Atenea, (Olimpica 7, 38-44; 13, 74-79); a Atenca Ecuestre
(Olimpica 13, 79-82); seis altares junto al sepulcro de Pélope (Olimpica 107, 23-
26); un altar en Olimpia (Olimpica 10, 99-101%°); a Helenio (Nemea 5%, 7-13%2) y un
altar doméstico (Fragmenta, fr. 52f; 1. 112 — 120%%). En varios fragmentos andénimos
también encontramos menciones de altares: en PMG 991 se menciona al dios Pitio

77 Traduccion de A. Ortega.

78 Pindaro Lyr., Olympia., 6, 70 — 71: Znvog &n° ax'potdt® fom- / ud 0T’ ab xpnoTipiov
0écbar kéhevoev. / Entonces le ordenaba a su vez en la parte mas alta / del altar de Zeus
erigir un oraculo.

Traduccion de A. Ortega.

79 Dedicada a Hagesidamo, locrio epicefirio, vencedor en el pugilato de nifos (474?).

80 Pindaro Lyr., Olympia., 10, 99-101: maid’ £patov <&’> Apyeotpdtov / oivnoa, TOV 100V
KPaTEOVTa yepOG AAKd / feopov map’ Oidpumov. Y al hijo amable de Arquestrato / celebre,

a quien vi triunfando con la fuerza de su mano / junto al altar de Olimpia. Traduccion de A.
Ortega.

81 Dedicada a Piteas de Egina, vencedor en el pancracio juvenil (483).

82 Pindarus, Neme.., Oda 5, 7-13: 1dv mot’ €davdpdv 1€ Kol vavoik Avtdy / 0éceavto, mop
Poudv matépog EXhaviov / otdveg, mitvav T’ £g aifépa yeipog apd / Evdaidog apty vidteg
vioi / kol Bio Dodxov kpéovrog, Rica en rectos varones y en naves famosa / la hicieron
antaflo, ante el altar de su padre Helenio / puestos en pie —y a la vez extendieron sus manos
al cielo—/ los muy conocidos hijos de Endeida / y el poder del soberano Foco. TradUccion
de A. Ortega.

83 Pindarus Lyr., Fragmenta, Tipo de poema pedn fi: 52f, 1. 112-120: @[po]oe [yap 0]edg, /
vé[pov]0' 6[t] IT piapov / n[plog Epkeiov fivape Popov &[n- / ev]Bopovta, un viv edppov’
gc oi[k]ov / uqt’ émi yi|pag i&é- / pev Blov [&fpueumorolg 8¢ / kJup|idv] mepi Tipdy / dnpti]
alopevov Ktavev / <€v> tepélvel oidm yag mop’ opeorov gopov. Pues lo tenia jurado el
dios: / «el que al anciano Priamo / (mato) junto al altar doméstico, / después que a él se
acogiera, no volvera a su alegre casa, / no alcanzara la senectud / de la viday. Cuando con
los sirvientes / del templo discutia por debidos honores, / el dios entonces le matd /en su
propio recinto, junto al ombligo ancho de la tierra. Traduccion de A. Ortega.

92



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

junto a los altares del ombligo®, en PMG 1027 (g) hay un altar a Febo y las musas y en
PMG 1031 se habla de una competicion en torno a un altar; en el fragmento 16% de la
poesia lesbia de autor incierto se describe como, en otro tiempo, las cretenses bailaban
en torno a un altar y en fi: 36 so6lo se menciona la palabra Bopdc.

En la siguiente tabla de dedicaciones se hace una sintesis de lo aqui expuesto.

Tabla de dedicaciones

Dedicacion Ubicacién Referencia Bopog £oydpa
Pilos PYEa 102 + Ea 107 (1200 a. C) ¢
ID 1770
Dionisio Amorgos IG X1, 7 78 (1* mitad del siglo R
& Va.C)
IG X1, 7257
Apolo IG X1, 11038 ¢
Delante del Quios FDIII 3:312 (479 a. C)
templo de ¢
Apolo en Delfos
Odisea, V1, 162 ¢
Hesiodo, El Escudo, 70 ¢
Alc., V. 67,1 *
Apolo
Pegaseo
Teognis, Elegias, disticos 1-18 *
Altar + dAcog
.. Baquilides, Peanes, fr. 1, 52 ¢
Apolo pitio Altares del ! /
Altar + ombligo en PMG 991 *
témenos Delfos
PMG 1027 (g) *

84 El ombligo u omphalos de Delfos, supuestamente el centro del mundo. Esculpido en piedra,
recibia culto y se conserva todavia.

85 Voigt, 1971.

93



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

Atenea IG, 12 596 (parte) ¢
Acropolis de SEG, XVI, 19 (Gltimo cuarto del R
Atenas siglo VI a. C.) (Altar de marmol)
1G, X1 5,611 (s. VIa. C.)
En una casa
privada (Islas (Base de marmol en el muro de ¢
del Egeo) .
una casa privada.
Pindaro, Olimpica VII, 38-44 R
y 47
Atenea
Ecuestre Pindaro, Olimpica XIII, 74-82 *
Artemis Thera IG XIL, 3 1341, 1342y 1343 ¢
IG X1, 3 1345
IGV, 1652 *
Altar + Donde se
témenos sacrifico a Hesiodo, f: 23a, 17-21 ¢
Ifimeda
Artemis ortia
. Baquilides, Epinicio X1, 41-3 'y
Altar + Tirinto 110-112 ¢
témenos
Artemis y
Thera IGXII, 3 1336 y 1337 ¢
Apolo
IGXII5,1027 (S.Va.C.)
Paros ¢
(Columna de marmol)
lliada, V111, 249 *
Troya lliada, 1V, 48-9 ¢
Zeus Odisea, XXII, 334 y 379 .
Hesiodo, Teogonia 4-8 ¢
Baquilides, Epinicio X, 30y
N .
emea XIIL, 25
Pisa Pindaro, Olimpica VI, 4-7
Zeus Liceo Pindaro, Olimpica XIII, 107-110 .

94




El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Poseidon SEG, XVI 19
Eleusis (Fragmento de una lapida ¢
eleusina)
Témenos + Odisea, X111, 187 ¢
altar Pindaro, Pitica IV, 202-206 ’
IG TI? 4546 (fines del siglo V
Céfiso Falero a.C) ¢
(Base que sostiene un relieve)
IG 1V 1580 (mitad del siglo VI
Aphaia Egina a.C) *
(Altar con marfil)
Odisea, V111, 363
Afrodita Chipre Safo, fi: 2 1-4; fi. 154, 1-2; fr. 16 *
Alc., fin 261D
Ninfas Odisea, XVII, 210 ¢
T
(}f:rir; Pindaro, pedn fi- 52g, 13-18 N
Pélope Pindaro, Olimpica X, 23-6 *
Helenio Pindaro, Nemea V, 7-13 ¢
Calipso Odisea, V, 57-74 ¢
De los dioses | 1o Ale. Fr. 129 ’
inmortales

4. El altar en la evidencia arqueolégica

Sabemos que hay una larga tradicion arqueologica e iconografica que ha analizado las
diversas tipologias de altar. El trabajo minucioso de Martin P. Nilsson, The Minoan-
Mycenaean religion and its survival in Greek religion, cuya segunda edicion se
publica en 1968, tiene todo un capitulo® dedicado a los distintos altares de la Edad de
Bronce, mientras que el libro de Van Straten, Hierd kald. Images of Animal Sacrifice
in Archaic and Classical Greece, es hoy fundamental para el analisis del sacrificio
en la Grecia Arcaica y Clasica y, obviamente, el espacio fisico en el que tal sacrificio

86 Capitulo III: «Altars, tables of offering and sacral vessels», pp. 117-154.

95



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

se llevaba a cabo. También los detallados articulos de Gunnel Ekroth «Why (not)
Paint an Altar? A Study of Where, When and Why altars Appear on Attic Red-figure
Vases» y «Blood on the altars? On the treatment of blood at Greek sacrifices and the
iconographical evidence» se refieren fundamentalmente al altar de la época clasica.

4. 1. El altar en la Edad de Bronce

Martin P. Nilsson afirma que todo culto necesita un altar. Asi, aunque las caracteristicas
formales de dicho elemento pueden variar (por ejemplo: puede estar construido de
diferentes materiales y técnicas, el tamafo, la forma e incluso la funcién pueden ser
diversos), su presencia siempre resulta indispensable para manifestar la sacralidad de un
espacio. En las religiones minoica, micénica y de la posterior Grecia Arcaica y Clasica
existieron diferentes tipos de altares. Como ya sefiala Burkert”’, algunos estaban fijos
y otros eran portatiles (fig. 2). Aqui presentaremos las imagenes que permiten trazar el
recorrido formal del altar. En algunos lugares hay estructuras enigmaticas, dentro de
edificaciones, que podrian considerarse altares; como el altar de tres pilares ubicado en
el Templo B en Kommos que denota conexiones fenicias (fig. 3); el kératon dentro del
templo de Dreros (fig. 4); una estructura rectangular al interior del adyfon del primer
kabeirion de Lemnos también ha sido determinado como altar (fig. 5) en contextos de
cultos mistéricos como en Samotracia o Eleusis; también se han encontrado altares en
el interior de edificaciones sagradas principales.

Ahora bien, ademas del altar se constata la presencia de un hogar dentro o fuera de
un edificio, sin embargo, esto no es, por si mismo, prueba de sacralidad, pues también
es una caracteristica comun de la arquitectura doméstica, aunque poco caracteristico
en los templos de los periodos arcaico y clasico. Los edificios de culto de la Edad
de Bronce estuvieron provistos, muy frecuentemente, de un hogar que podria estar
dotado de un significado sacro, sobre todo cuando no existia un altar fuera de la
edificacion, en cuyo caso el hogar constituia un sustituto del altar y servia para asar la
carne que comerian quienes participaban en el sacrificio, especialmente en los sitios
donde el altar fungiera como pozo, como en Kommos B. Para Mazarakis, el hogar del
que estaban provistos es el llamado eschdra®, el cual, en algunos casos, coexistia con
el altar propiamente dicho, ubicado en el exterior.

87 W. Burkert, 2007, p. 40.

88 Ejemplos: A Poseidon, Templo B en Kallipolis, Kalapodi (templo A y 5 o 6 hogares
sobrepuestos en templos anteriores, un depdsito de cenizas de un hogar dentro del templo
B), Aredpago, Academia, Perachora (Hera Limenia), Templo A sobre la colina de Barbouna
en Asine, Naxos (foso que contiene cenizas en el PG en Xobourgo); a Apolo en el templo
en Dreros y en los templos A y B en Kommos.

96



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

En cuanto a las caracteristicas fisicas del altar, en la época minoica encontramos,
en muchos lugares: altares exentos, altares fijos construidos con piedras, bloques o
losas. De igual manera, en la ceramica del periodo arcaico podemos encontrar varias
representaciones de altares, algunos muestran el fuego encendido sobre el altar. Entre
la tipologia de estos altares arcaicos debemos destacar que encuentran consonancia
con las representaciones de la Edad de Bronce, pues encontramos altares de bloques
de piedra sin recubrimiento, con acabado bicromo ajedrezado, con volutas, etc.; sin
embargo en la Epoca Arcaica ya no contamos con altar de lados curveados o el que
tiene pilares o columnas de la Edad de Bronce. Para una mejor exposicion de los
diversos tipos de altares se presentaran organizados por tipologia:

*  Altar con lados curveados (lamina 1), el tipo mas caracteristico de altar en la Edad
de Bronce.

e Altar construido con bloques, sin recubrimiento. Por ejemplo, el altar en al angulo
noroeste del patio central de Festos en el que vemos una estructura compuesta por
dos grandes bloques de piedra caliza que estan superpuestos para formar un cubo
de mas de un metro de altura® (lamina 2).

*  Altar con volutas (lamina 3).

e  Altar con decoracion ajedrezada bicroma.

*  Altar bajo, a veces hecho con piedras superpuestas (lamina 4).
e Altar con bloques verticales.

*  Altar con cuernos de consagracion (solo en la Edad de Bronce) (Lamina 3, V,
lamina 4, IV).

e Altar con animal de sacrificio encima.
*  Altares que cercan un pilar o un arbol.

Uno de los mas emblematicos objetos que han hecho correr rios de tinta sobre el
analisis iconografico de la religion de la Edad de Bronce es el sarcofago de Hagia
Triada. Sobre dos de sus caras encontramos dos tipologias muy diferentes de altar: en
la primera cara podemos observar a tres hombres portando ofrendas, que se aproximan
a un dios o héroe de pie frente a su santuario (fig. 6a); ante ¢l hay un altar cuadrado
de mamposteria que tiene tres escalones”. Sobre la otra cara del sarcofago (fig. 6b)
hay un altar sobre el que se encuentra una cesta, mientras otra cesta y una jarra de
libacion aparecen en el espacio libre encima del altar, lo que, para Nilsson, constituye
una representacion artistica convencional®'. El altar es cuadrado, la parte superior es

89 Ver Nilsson, 1968, p. 118.
90 Ver Nilsson, 1968, pp. 119-120 y 427.
91 Descripcion de Nilsson, 1968, pp. 119-120

97



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

un poco mas larga que el resto, formando un capitel o cornisa. El cuerpo vertical esta
dividido en tres secciones, dos bandas laterales y una central, mas ancha, decorada
con un meandro espiral y dos bandas delgadas de color diferente al resto del altar. La
base esta indicada como una parte separada.

4.2. El altar en la Epoca Arcaica

La division de la que hemos hablado hasta ahora entre eschdra y bomos también
debe ser analizada a partir de las representaciones que de los altares encontramos
en diversos soportes como frescos, ceramica, escultura, etc. Para Van Straten’ no
es valido sostener la division hecha por Place de altares para divinidades olimpicas
y aquellos para divinidades ctonicas y héroes, ya que las distintas representaciones
iconogréficas muestran bomodi en muchos relieves votivos para héroes. Si bien la
unica representacion de un sacrificio holocaustico muestra una eschdra [Kiel B 53]
(fig. 7), parece concordar con este esquema bipartito bomds-eschara. Contamos con
otra vasija en la que una eschdra es representada en un rito de splanchna, esto es, el
ritual en el que se podia participar del banquete ceremonial [V206: Vaticano 17924]

(fig. 8).

Las vasijas de las figuras 7 y 8 ejemplifican, con gran certeza, la necesidad de evitar
la arraigada concepcion del esquema bipartito (entre dioses olimpicos y ctonicos
y su altar correspondiente), ambas estan datadas en la época clasica, época en la
que encontramos muy diversas tipologias y diferentes técnicas de representacion;
sin embargo, cuando aparece inscrito el término que refiere un altar, siempre
encontraremos bomos. El término eschdra no aparece escrito en ninglin vaso.

6. Conclusiones

El altar es el punto focal del ritual y el mas sagrado de todos los espacios, en esto hay
un consenso; sin embargo no es asi en lo que respecta la funcion, la tipologia y la
representacion de un altar. Los sellos minoicos, las tablillas de Lineal B y los hallazgos
de huesos de animales y cenizas en claros contextos rituales confirman la existencia
de sacrificio animal, y la evidencia iconografica ilustra y da cuenta de que las victimas
podian ser sacrificadas sobre el altar. Lo mismo revelan las fuentes escritas con el uso
de émi Popodv cuando se habla de animales o se menciona el sacrificio (cf. Lamina
de bronce encontrada en Olimpia®, Hesiodo, Teogonia, 557, Los trabajos y los dias
(138, Fr. 23a), mientras se acompaia de otras preposiciones nepi o mopd cuando hay
rituales musicales o de danza (ver Teognis, 1-18, Safo, fi: 154, fi- 16). De igual manera,
la presencia de fuego sobre diversos altares (tanto de la tipologia éoydpo. como Bopdg
(ver Fig. 8, lamina 2, letra F, lamina 3, letra C) deja abierta la posibilidad de que los
animales se quemaran sobre los mismos.

92 Van Straten, 1995, pp. 165-166.
93 Roberts, 2011, p. 203.

98



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Si bien varios autores como Bergquist o Whittaker dudan de que el ritual de quemar
animales formara parte de la religiosidad de la Edad de Bronce, la evidencia corrobora
la practica tanto en la sociedad palacial del micénico tardio (como sefiala Palaima) y,
sobre todo en la Grecia historica.

Asi, la tipologia del altar si estd bien definida, descrita y representada con una
marcada diferencia entre Poudc “un altar rectangular elevado’ y la €éoydpa ‘baja y
puesta directamente sobre el suelo’, pero de ningiin modo esta division tipoldgica
coincide con una diferencia de funcion.

Algunos autores (ver Hellmann y Ekroth) proponen la asimilacion de la éoydpa al
altar Bopog. Ekroth hace uso de la iconografia, sobre todo de vasijas del periodo
clasico que muestran una placa metalica sobre la base-bomos que recibiria el fuego.
Mi analisis de las fuentes escritas y la evidencia iconografica y arqueoldgica concluye
que si bien esta asimilacion pudo ser posible con el paso de los afios, no es evidente
en el paso de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica.

También se distingue en la calidad de la factura. Esto se puede verificar tanto en
la iconografia como en las fuentes escritas. La iconografia presenta altares bajos
conformados, la mayoria de las veces, por piedras superpuestas (ver Lamina 4, letra
G) y a veces con una mayor elaboracion (ver Lamina 4, letra H) e incluso decorados
con cuernos de consagracion (ver Lamina 4, IV).

Ahora bien, las representaciones de altares elevados muestran una mayor elaboracion
(sin recubrimiento, con recubrimiento, con volutas, con recubrimiento ajedrezado,
con incrustaciones, etc.; ver Laminas 2 y 3). Asimismo en la literatura se usa el verbo
Te0y® para hablar de la elaboracion de un altar. Este vocablo, que se verifica desde
los documentos micénicos, refiere aquello que se hace con cuidado, de modo que se
puede deducir que los Bopoi son altares muy bien trabajados y terminados y que en
eso se distinguen de la £oydpa.

Quiza la prevalencia del término bomos respondio a su difusion en la epigrafia al
ser la ‘base apagada (bomos)’ la que podia ser ofrendada y no el ‘fuego’ (eschdara);
de modo que se convirtidé en el término mas empleado para referir un altar. El
significado primario de bomds como ‘base’ nunca se perdio, sino que prevalecid, lo
que se puede constatar a través de las representaciones de la pintura de vasos y la
evidencia arqueologica, como el altar-base que recibia la cubierta-eschara sobre la
que se encendia el fuego. A partir de esto, se puede conjeturar que el uso de eschara
podia, o bien tratarse de una sinécdoque del conjunto (Bomds-eschara), o bien de un
hogar al ras del suelo sobre el que se encendia el fuego, principalmente en cuevas,
como describe Homero en la cueva de Calipso con el vocablo escharofin.

Fecha de recepcion 5 de junio de 2016
Fecha de aceptacion 4 de enero de 2017

99



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

Bibliografia
Ediciones y traducciones

Ammonius Gramm., De adfinium vocabulorum differentia (= Ilepl Opoiwv Koi Sa@dpmV
AéEewv) (fort. Epitome operis sub auctore Herennio Philone) «Admmonii qui dicitur liber de
adfinium vocabulorum differentiay, ed. K. Nickau,, Leipzig, Teubner, 1966.

Bacchylide. Dithyrambes, épinicies, fragments, ed. J. Irigoin, , Paris, Les Belles Lettres, 1993.

Baquilides, Epinicios, intr., trad. y notas Jesus Lens, Madrid, Suplemento de Estudios Cldasicos,
6, 1967.

Bond, G. W., «lambi et Elegi Graeci M. L. West: lambi et Elegi Graeci ante Alexandrian
cantata, vol I: Archilocus, Hipponax, Theognidea; vol. II Callinus, Mimnermus, Semonides,
Solon, Tyrtacus, Minoraadespota, Oxford, Clarenton Press, 1971-1972», The Classical Review,
25.2, 1975, pp. 178-181.

Campbell, David A., Greek Lyric I. Sappho and Alcaeus, Cambridge, Harvard University Press,
1990.

Capps, E., T. E. Page, y W. H. D. Rouse, (eds.) Hesiod, The homeric hymns and homérica, Trad.
Hugh G. Evelyn y White, M. A., London, William Heinemann, 1920.

Lyra Graeca, Vol. 1. (Terpander, Alcman, Sappho and Alcaeus), London, William
Heinemann, 1922.

Lyra Graeca, Vol. 11. (Stesichorus, Ibycus, Anacreon and Simonides), London, William
Heinemann, 1924.

Dielh, E. Anthologia Lyrica Graeca, I-111 (revisado por R. Beutler), Leipzig, Teubner, 1949-
1952.

Garcia Gual, Carlos, Antologia de la poesia lirica griega, Alianza, Madrid, 1980.

Hesiodo, Obras y fragmentos. Teogonia, Trabajos y dias, Escudo, Fragmentos, Certamen,
Introd., Trad. y notas de Aurelio Pérez Jiménez y Alfonso Martinez Diez, Madrid, Gredos,
1978.

Hesychius, Lexicon (A — O), ed. K. Latte, Hesychii Alexandrini lexicon, vol. 1. Copenhagen,
Munksgaard, 1953.

Himnos homéricos. «La Batracomiomaquia», trad. introd. y notas Alberto Bernabé Pajares,
Madrid, Gredos, 1978.

Homero, /liada, trad. Emilio Crespo, Madrid, Biblioteca Clasica Gredos, 2008.
——, Odisea, trad. José Manuel Pabon, Madrid, Biblioteca Clasica Gredos, 2008.

Homer, Odissey, books XVII y XVIII, D. Steiner ed., Cambridge, Cambridge University Press,
2010.

100



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Hutchinson, G. O., Greek Lyric Poetry. A commentary on selected larger pieces: Alcman,
Stesichorus, Sappho, Alcaeus, Ibycus, Anacreon, Simonides, Bacchilides, Pindar, Sophocles,
Euripides, Oxford, University Press, 2001.

Lirica griega arcaica (poemas corales y monodicos 700-300), intr. y trad. Francisco Rodriguez
Adrados, Madrid, Gredos, 1980.

Lobel, E., Page, D., Poetarum Lesbiorum Fragmenta, Oxford, Clarendon Press, 1955.
Luque, Aurora (ed.) Safo, poemas y testimonios, Barcelona, Acantilado, 2013.
Masson, Olivier, Les fragments du poéte Hipponax, Paris, Bude, 1962.

Page, Denys Lionel, Corinna, London, Society for the Promotion of Hellenic Studies,
Supplementary Paper, 6, 1953.

—, Epigrammata Graeca, Oxford, University Press, 1975.

—, Sappho und Alcaeus, Oxford, University Press, 1955.

——, Poetae Melici Graeci, Oxford, Clarendon Press, 1967.

—, Supplementum Lyricis Graecis, Oxford, Clarendon Press, 1974.

——, Barret, W. S., Lyrica Graeca Selecta, Oxford, Classical Texts, 1968.

Pindari carmina cum fragmentis, H. Maehler, ed. (post B. Snell), Leipzig, Teubner, 1971.

Simonide, de C, Bruno Gentili, and Carlo Prato. Poetae Elegiaci Testimonia Et Fragmenta:
[pars Ii]. Berolini: Walter de Gruyter, 2008. Print.

Young, D., ed. (post E. Diehl), Theognis Elegiae, Leipzig, Teubner, 1971.
Estudios especializados

Benveniste, Emile. Le Vocabulaire Des Institutions Indo-Europeennes. Paris: Editions de
Minuit, 2010. Print.

Bergquist, Birgitta, The archaic Greek temenos. A study of structure and function, Lund,

Bernabé Pajares, Alberto, et al. (Coords.), Dionisio. Los origenes. Textos e imdgenes de
Dionisio y lo dionisiaco en la Grecia Antigua, Madrid, Liceus, 2013.

Burkert, Walter, Religion griega arcaica y clasica, trad. Helena Bernabé, Madrid, Abada
editores, 2007.

Demakopoulou, K., Divari-Valakou, N., Schallin, A. L., Ekroth, G., Lindblom, A., Nilsson,
M., y Sjogren, L., «Excavations in Midea 2000 and 2001», Opuscula Atheniensia, 27, 2002,
pp- 27-58.

Duhoux, Yves y Morpurgo Davies, Anna, eds., Companion to Linear B: Mycenaean Greek
Texts and Their World.Leuven: Peeters Publishers, 2014. Print.

Ekroth, Gunnel, «Blood on the altars? On the treatment of blood at Greek sacrifices and the
iconographical evidence», Antike Kunst, 48, 2005, pp. 8-33.

101



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

——, «Why (not) Paint an Altar? A study of where, when and why altars appear on Attic red-
figure vases», The world of Greek vases (Analecta Romana Instituti Danici), suppl. 41, V.
Norskov, L. Hannestad, C. Isler-Kerenyi & S. Lewis eds., Rome, 2009, pp. §9-114.

Guarducci, Margherita. Epigrafia Greca: 1. Roma: Istituto Poligr. dello Stato, 1995. Print.

Hagg, Robin. Early Greek Cult Practice: Proceedings of the Fifth International Symposium at
the Swedish Institute at Athens, 26-29 June, 1986. Stockholm: s.n., 1988. Print.

—, «Ritual in Mycenaean Greecey, E. Graf ed., Ansichten griechischer Rituale: Geburtstags-
Symposium fiir Walter Burkert. Castelen bei Basel, 15-18 marzo 1996, Stugart / Leipzig,
Teubner, 1998, pp. 99-113.

Hallager, B. y Hallager, E. «The Knossian bull: political propaganda in Neo-palatial Crete?»,
Politeia: Society and State in the Aegean Bronze Age, eds. R. Laffineur y W.-D. Niemeier,
Licge, Universidad de Liege, 1995, pp. 547-56.

Hallager, E. «A ‘harvest Festival room’ in the Minoan palaces? An architectural study of
the Pillar Crypt Area at Knossos», The Function of the Minoan Palaces, eds. R. Hagg y N.
Marinatos, Estocolmo, Paul Astroms Forlag, 1987, pp. 169-77.

Hellmann, Marie-Christine, Recherches sur le Vocabulaire de [’architecture Grecque, d’apres
les inscriptions de Délos, Athénes, Ecole Frangaise d’Athénes, 1992.

——, L’Architecture grecque, T. 11 (Architecture religieuse et funeraire), Paris, Editions A. Et
J. Picard, 2006.

Jeffery, Lilian Hamilton, The Local Scripts of Archaic Greece. A study of the origin of the
Greek alphabet and its development from the 8th eight to the 5th centuries B. C., Oxford,
Clarendon Press, 1961.

Lazzarini, Maria Letizia, Le Formule delle dediche votive nella Grecia Arcaica, Roma,
Accademia Nazionale dei Lincei, 1976.

Mazarakis Ainian, Alexander, «From rulers’ dwellings to temples. Architecture, religion and
society in early iron age Greece (1100-700 b. C.)», Studies in Mediterranean Archaeology, vol.
121, Jonsered, 1997.

Melena, José Luis, Textos griegos micénicos comentados, Vitoria-Gasteiz / Donostia-San
Sebastian, Eusko Legebiltzarra-Parlamento Vasco, 2001.

Melena, J. L.- J.-P. Olivier, TITHEMY. The Tablets and Nodules in Linear B from Tiryns,
Thebes, Mycenae, 2nd edition by J. L. Melena with the addition of Midea. Supl. A Minos, 18,
Salamanca, 2003.

Montes Miralles, Maria Yolanda, «El control del otro. Sacrificios en la sociedad heroica griega»,
Revista de Ciencias de las Religiones, 13, 2008, pp. 119-147.

Nilsson, Martin P., The Minoan-Mycenaean Religion and its Survival in Greek Religion, Lund,
Greerup, 1968.

——, Historia de la Religiosidad griega, trad. Martin Sanchez Ruipérez, Madrid, Gredos, 1953.

102



El altar: Iconografia y funcion, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Nock, Arthur Darby, «The Cult of Heroes», Harvard Theological Review, 37, 1944, pp 141-
174.

Palaima, Thomas G. «Sacrificial feasting in the Linear B documentsy», Hesperia.: The Journal of
the American School of Classical Studies at Athens, 73, 2004, pp. 217 — 246.

Place, Edouard, La Religion grecque. Dieux, cultes, rites et sentiment religieux dans la Gréce
antique, Paris, A. Et J. Picard, 1969.

Roberts, E. S. An Introduction to Greek Epigraphy, part I, The archaic inscriptions and the
Greek alphabet, Cambridge, Nabu Press, 2011.

Schwyzer, Eduard. Dialectorum Graecorum Exempla Epigraphica Potiora: [delectus
Inscriptionum Graecarum Propter Dialectum Memorabilium]. Lipsiae: S. Hirzelii, 1923. Print.

Stern, J., «Bestial Imagery in Bacchylides” Ode 11», en Gr. Kom. Byz. St. 6, 1964, pp. 275-282.

Van Straten, F., Hierd kald. Images of Animal Sacrifice in Archaic and Classical Greece,
Leiden, E.J. Brill, 1995.

Voigt, Eva Maria, Sappho et Alcaeus. Fragmenta, Amsterdam, Polak & Van Gennep, 1971.

Whittaker, Heléne, Mycenaean cult buildings. A study of their architecture and function in
the context of the Aegean and the Eastern Mediterranean, Bergen, The Norwegian Institute at
Athens, 1997.

——, «Some reflections on Mycenaean ritualy, M. Wedde (ed.), Celebrations: Sanctuaries and
the Vestiges of Cult Activity: Selected Papers and Discussions from the Tenth Anniversary
Symposium of the Norwegian Institute at Athens, 12-16 May 1999.Bergen: The Norwegian
Institute at Athens, 2004, pp. 95-110.

——, «Burnt animal sacrifice in mycenaean cult a review of the evidence», Opuscula Atheniensia
31-32, 2006-2007, Estocolmo, Paul Astoms Forlag, 2008, pp. 183-190.

Libros de consulta

Chantraine, Pierre, Dictionnaire Etymologique de la langue Grecque. Histoire de mots, T. I,
Paris, Klincksieck, 1968. Disponible en: https://archive.org/stream/Dictionnaire-Etymologique-
Grec/Chantraiine-DictionnaireEtymologiqueGrec#page/n215/mode/2up

Diccionario griego-espariol, Sebastian Yarza (dir.), Barcelona, Ramén Sopena, 1972.

Diccionario griego-espariol (DGE), Francisco R. Adrados y Juan Rodriguez Somolinos (dir.)
CSIC (Consejo Superior de Investigacion cientifica), disponible en: http://dge.cchs.csic.es/.

Diccionario Akal de las Religiones (DAR), ed. Giovanni Filoramo, trad. Teresa Robert, Madrid,
Akal, 2001.

103


http://dge.cchs.csic.es/

Martha Cecilia Jaime Gonzalez

Apéndice de imagenes

Figura 1. CMS V, 608 Figura 2. Objetos de bronce
encontrados en una tumba en
Cnossos. El tripode en el primer
plano es un hogar portatil o una
mesa de ofrendas hecha de yeso
(ca. 1400 a. C.) Castleden, Rodney,
Minoans, p. 91.

Elevacion Elevacion Elevacion
=
Primera fase Segunda fase Segunda fase sin

ofrenda

Figura 3. Altar de los tres pilares ubicado en el templo B
en Kommos, Creta, ca. S. IX a. C.

Figura 4. Reconstruccion del Figura 5. Kabeirion de Lemnos
templo de Dreros

104



El altar: Iconografia y funcién, de la Edad de Bronce a la Epoca Arcaica

Figura 6. El sarcofago de Hagia Triada.
a. Arriba, b. Abajo.

Figura 7. Kiel B 55 Oinochoe
atico, circulo del pintor Kadmos
(425-400 a. C.). Heracles en un
sacrificio. Altar bajo (eschara)
frente al arbol de laurel, encima
un craneo bovino, a la izquierda
un joven con una oinochoe; a la
derecha un hombre con ropas
largas con patrones (sacerdote)
vertiendo una libacion desde un
kantharos; en el extremo derecho,
Heracles.

Figura 8. Vaticano 17924. Cratera-
campana ARV2 1334/15, Pintor
Nicias (425/400). Hermes, un altar
bajo redondeado (eschara con lefia
y llamas) un joven se encuentra de
pie cerca del altar y otro ayuda a
ensartar las splanchna (sin asar),
otro porta splanchna ensartados y
un kanoin .

Lamina 1. Diferentes tipos de altares con lados curveados.

105



Martha Cecilia Jaime Gonzalez

Lamina 2. Altares construidos con Lamina 3. Altares decorados con
bloques de piedra, sin ninglin tipo recubrimiento, volutas e incluso
de recubrimiento. incrustaciones.

Lamina 4. Altares bajos.

106



