




CLASSICA BOLIVIANA 
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número VIII

Sociedad Boliviana de 
Estudios Clásicos 

(SOBEC)



CLASSICA BOLIVIANA VIII. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos 
(sobec)

Comité de Redacción: Director y editor general: Andrés Eichmann Oehrli – Subdirector: 
Mario Frías Infante – Secretaria general: Tatiana Alvarado Teodorika – Coordinadora 
general: Mary Carmen Molina Ergueta – Miembros: Carla Salazar, Mary Carmen Molina 
Ergueta (Cinemas Cine Pensamiento), Tatiana Alvarado Teodorika (IUT Bordeaux 
Montaigne, Francia).

Comité de Evaluación (y sus universidades): Cecilia Colombani (Universidad Nacional 
de Mar del Plata, Argentina), Paola Corti (Universidad Adolfo Ibáñez, Chile) – Emilio 
Crespo (Universidad Autónoma de Madrid, España) – Rafael Gallé Cejudo (Universidad 
de Cádiz) – Francisco García Jurado (Universidad Complutense de Madrid, España) – 
Fernando García Romero (Universidad Complutense de Madrid, España) – Fernando 
Guzmán (Universidad Adolfo Ibáñez, Chile) – Manuel Molina (Universidad de Granada, 
España) – Ricardo del Molino (Universidad Eternado de Colombia, Colombia) – Gerardo 
Ramírez Vidal (Universidad Nacional Autónoma de México, México) – Ma. Isabel 
Rodríguez López (Universidad Complutense de Madrid, España) – Fernando Rodríguez 
Mansilla (Hobart and William Smith Colleges, Estados Unidos de América) – Emilia 
Ruiz Yamuza (Universidad de Sevilla, España) – Álvaro Sánchez Ostiz (Universidad de 
Navarra, España) – Javier de Santiago Fernández (Universidad Complutense de Madrid, 
España) – Marcela Suárez (Universidad de Buenos Aires, Argentina) – José Torres 
(Universidad de Navarra, España).

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli, Tatiana Alvarado Teodorika.

Portada
Fotografía de Triunfos de Carlos V, óleo sobre lienzo, Museo Charcas. 

Edición fotográfica de Felipe Ruiz 

Contacto e informaciones: estudiosclasicosbolivia@gmail.com
			   www.estudiosclasicosbolivia.org 

©Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (sobec) 
©Editorial Marigalante

Primera edición: julio de 2017
ISSN 2313-5115
Depósito Legal 4-1-2492-17

Producción: Editorial Marigalante
mom/mdaa

Impreso en Bolivia

mailto:estudiosclasicosbolivia@gmail.com
http://www.estudiosclasicosbolivia.org


Índice

Presentación...................................................................................................................	 5

Nuestra portada: Los Triunfos de Carlos V en el museo “Charcas” de Sucre
Margarita Vila Da Vila......................................................................................................	9

Artículos

Filología, didáctica y traducción

«Cuéntame y dime». El aspecto verbal en el Eutifrón 
Jesús de la Villa.......................................................................................................	25

Recursos filológicos en la obra de Juan Escoto Eriúgena. La traducción 
como modelo didáctico 
Alfredo Eduardo Fraschini.....................................................................................	45

El didactismo metalingüístico en el Palatii Eloquentiae 
Vestibulum de Antonio Machoni 
Juan Pedro Kalinowski - Luis Ángel Sánchez.........................................................	61



Historia y Literatura de la Antigua Grecia

El altar: Iconografía y función, de la Edad de Bronce a la Época Arcaica 
Martha Cecilia Jaime González.............................................................................	 75

Areté en los héroes cómicos de Los caballeros y La paz de Aristófanes 
Carlos Andrés Gallego Arroyave...........................................................................	 107

Materia clásica: del siglo XVI hasta nuestros días

¿Qué moneda se derramó en las sparsiones de Lima y de Cusco en 1557? 
Fernando López Sánchez........................................................................................	125

Tradición clásica e iconografía medieval en las sirenas, salvajes 
y centauros del arte virreinal 
Margarita Vila Da Vila...........................................................................................	149

Ecos de la tradición clásica en el periodismo cuyano en el siglo XIX 
Andrea Greco de Álvarez........................................................................................	175

Luciano de Samósata, Borges y «El Aleph» 
Alfredo Rodríquez López-Vázquez..........................................................................	211



45

Recursos filológicos en la obra de 
Juan Escoto Eriúgena.

La traducción como modelo didáctico

Alfredo Eduardo Fraschini

Universidad Nacional de Villa María 
Córdoba, Argentina

afraschini@gmail.com

Resumen

En la primera parte del presente trabajo se examinan y describen los recursos que 
Juan Escoto Eriúgena emplea para traducir al latín palabras griegas provenientes de 
la antigua filosofía y la Patrística griegas; y, en la segunda, se ordenan ejemplos sobre 
cómo maneja esos recursos en sus traducciones de las obras de Dionisio Areopagita, 
particularmente en lo referente a los numerosos neologismos y hápax eireména1 
que aparecen en ellas. La tarea que lleva a cabo el monje irlandés en esa traducción 
muestra un sólido manejo filológico de las lenguas sobre las que elabora sus textos, 
destinados a un público que conoce el latín pero sabe muy poco griego. De allí la firme 
intención didáctica que su obra manifiesta, ya que los recursos empleados –en parte 
descriptos en el presente trabajo– tienden a un claro objetivo, que es el de facilitar a 
sus lectores la comprensión de una serie de textos originalmente muy complejos en lo 
formal y en lo doctrinario. 

Palabras clave: traducción - filología - neologismos - recursos - didáctica

Abstract

In the first part of this paper are discussed and described the resources used by John 
Scotus Eriugena to translate into Latin Greek words from ancient Greek philosophy 
and patristic; and in the second, examples of how to manage these resources in his 

1	 La expresión hápax legómenon, o, con mayor sentido aspectual, hápax eireménon, significa 
«que se dice –o se ha dicho– por única vez». Aquí la expresión está en plural. Con frecuencia 
se denomina sólo con el adverbio hápax.

mailto:afraschini@gmail.com


46

Alfredo Eduardo Fraschini

translations of the works of Dionysius Areopagita, particularly in relation to the 
many neologisms and eireména hapax that appear in them are explained. The task 
carried out by the Irish monk in that translation shows a solid philological handling 
of languages on which develops his texts, aimed at an audience that knows Latin but 
not much Greek. Hence the strong didactic intention that his work manifests as the 
resources used –in part described in this paper– tend to a clear objective, which is 
to provide its readers understanding of a number of originally very complex texts in 
formal and doctrinaire aspects.

Key words: translation - philology - neologisms - resources - didactics

1. Palabras liminares

Dice Jorge Luis Borges, recordando las vivencias de unos días pasados en Irlanda: 
«De todas ellas la más vívida es la Torre Redonda que no vi pero que mis manos 
tantearon, donde monjes que son nuestros bienhechores salvaron para nosotros en 
duros tiempos el griego y el latín, es decir, la cultura»2. 

Uno de esos monjes bienhechores fue Juan Escoto Eriúgena, a quien un profundo y 
minucioso conocimiento de las dos lenguas que Borges identifica con la cultura le 
permitió abordar la delicada tarea de enriquecer el léxico teológico cristiano a partir 
de la experiencia filosófica helénica, en una época en que la lengua griega se había 
perdido en gran parte del continente europeo. Con los clásicos griegos y latinos a 
la vista, con los testimonios de los Padres griegos3 y los comentarios de los Padres 
latinos anteriores a su tiempo, Escoto elaboró una suerte de pedagogía en la que la 
confrontación lexical es uno de los puntos clave para la comprensión de los problemas 
teológicos, desde los más sencillos hasta los más complejos. La frecuencia de frases 
del tipo Graece dicitur… sed Latine dicimus…4, las largas discusiones para esclarecer 
el significado de términos como οὐσία o φύσις mediante su confrontación con términos 
latinos que parecen equivalentes pero no lo son; la apelación a la gramática para 
resolver y clarificar cuestiones de difícil interpretación, son algunos de los recursos 
prácticos de esa pedagogía dirigida, sin duda, a sus colegas y a sus discípulos5.

2	 J. L. Borges, 1984, p. 6.
3	 Los Padres griegos desarrollan su labor filosófico-teológica en los primeros siglos del cris-

tianismo. Los más citados por Escoto son Dionisio Areopagita, Gregorio Niseno, Gregorio 
Nacianceno, Máximo Confesor, Basilio Cesariense y Epifanio Constanciense.

4	 En griego se dice … pero en latín decimos….
5	 Escoto fue profesor en la Universidad de París durante el reinado de Carlos el Calvo. 

Recordemos, de paso, que su obra más importante, De diuisione naturae, está estructurada 
como un diálogo entre un maestro y su alumno.



47

Recursos filológicos en la obra de Juan Escoto Eriúgena. La traducción como modelo didáctico

2. Escoto traductor

En un trabajo anterior6 me referí a la problemática lexical en el tránsito de la filosofía 
pagana a la teología cristiana y centré mi observación en dos Padres latinos con sólidos 
conocimientos de la lengua griega: San Jerónimo de Stridón y Juan Escoto Eriúgena. 
Volviendo una y otra vez sobre ellos, seguí comprobando que Jerónimo ‘romaniza’ la 
Sagrada Escritura para convertirla en el Libro por excelencia del Imperio Romano, en 
tanto que Escoto ‘teologiza’ el latín a partir de una lengua pagana, eminente vehículo 
del pensamiento filosófico. Estos perfiles de su escritura contribuyen a la discusión 
acerca de si su obra es teológica o filosófica7. En ese proceso no deja de lado a San 
Agustín ni a la Vulgata jeronimiana, mientras se remonta a la primitiva patrística 
griega y a los filósofos de la Grecia clásica.

Obsérvense, a título de ejemplos, estos dos pasajes tomados del libro segundo del De 
diuisione naturae. En el primero de ellos, el maestro explica a su discípulo el sentido 
de varios vocablos griegos de indudable fuente platónica, para echar luz sobre las 
llamadas «causas primordiales», en las que se debe entender la naturaleza que es 
creada y crea.

Ipsae autem primordiales rerum causae a Graecis πρωτότυπα, hoc est primordialia 
exempla, vel προορίσματα, hoc est, praedestinationes uel definitiones uocantur; item ab 
eisdem θεῖα θελήματα, hoc est, diuinae uoluntates dicuntur; ἰδέαι quoque, id est, species 
vel formae,8 in quibus omnium rerum faciendarum, priusquam essent, incommutabiles 
rationes conditae sunt, solent uocari9.

En el otro pasaje intenta dar razón del género gramatical de dos palabras, coincidente 
en griego y en latín, y vincular esa razón con una cuestión doctrinaria.

Quamquam enim in anima spiritales sexus intelligantur, νοῦς siquidem intellectus ueluti 
quidam masculus in anima est, αἴσθησις vero, id est sensus, ueluti quaedam femina, non 

6	 A. Fraschini, 2016, pp. 11-32.
7	 En su homilía del 10 de junio de 2009, el Papa Benedicto XVI lo llama «pensador», y 

subraya esa dualidad filosófico-teológica que se manifiesta en la obra del irlandés.
8	 Dice San Agustín en De diuersis quaestionibus octoginta tribus, 46, 2: «Ideas igitur latine 

possumus uel formas uel species dicere, ut uerbum e uerbo transferre uideamur.» [«Por lo 
tanto, en latín podemos decir ideas, o formas o especies, para que parezca que traducimos 
de palabra a palabra»]. Y advierte que no deben confundirse las razones (lógoi, en griego; 
rationes, en latín) con las ideas. 

9	 J. P. Migne, 0529B. «Pues las mismas causas primordiales de las cosas son llamadas por los 
griegos protótypa, esto es, modelos primordiales, o proorísmata, esto es, predestinaciones 
o definiciones; a su vez por ellos mismos son llamadas theîa thelémata, esto es, voluntades 
divinas; también suelen llamarse idéai, esto es, especies o formas, en las cuales están 
fundadas las inconmutables razones de todas las cosas que han de ser creadas, antes de que 
ellas existan».



48

Alfredo Eduardo Fraschini

tamen ibi cognoscimus naturae diuortium, sed Christi et ecclesiae mysterium, uniusque 
intellectus10.

Con frecuencia recurre Escoto a las etimologías para afinar la comprensión de 
términos poco claros o multívocos11. Si bien ellas no siempre resisten un examen 
filológico puntual, su intención didáctica es valiosa12. Es interesante, como ejemplo 
de este rasgo discursivo de Escoto, el camino de etimologías e interpretaciones en las 
dos lenguas que desarrolla en el Commentarius in Sanctum Euangelium secundum 
Ioannem para explicar los epítetos de Juan el Bautista y el sentido de la frase ego sum 
vox clamantis in deserto13.

Vox uocatur quia sicut uox praecedit mentis conceptum, ita Ioannes praecedit Dei 
Verbum. Πρόδρομος uocatur, id est praecursor, quia non solum Ioannes in conceptione 
et natiuitate, uerum etiam in mysterio baptismatis et praedicationem paenitentiae 
Dominum praecessit. Φωσφόρος dicitur, hoc est lucem ferens, quia ipse primo lucem 
mundi in notitiam mundo attulit, et in se ipso gestauit. Stella matutina, quam Graeci 
ἄστρον πρωϊνόν appellant, Ioannes dicitur, quia sicut illa stella, quam astrologi luciferum 
uocant, ortum solis praecedit, ita praecursor Domini prius mundo apparuit, quem sol 
iustitiae subsecutus est. Similiter a Graecis ἀκριδομελιτροφός uocitatur propter suam 
abstinentiam a communibus hominum alimentis. Ἀκρίς quippe interpretatur locusta; 
μέλι, mel; τροφή, esca; ἀκριδομελιτροφός itaque locustas et mel silvestrem comedens 
interpretatur14. 

10	 J. P. Migne, 0541B. «Aunque se entienda que en el alma hay sexos espirituales, noûs, el 
intelecto, está en el alma como algo masculino; en cambio áisthesis, esto es, la sensación, 
como algo femenino, sin embargo no reconocemos allí una división total de la naturaleza, 
sino el misterio de Cristo y la Iglesia».

11	 En muchos casos, esas etimologías coinciden con las de San Isidoro Hispalense. Es muy 
probable que Escoto haya tenido a la vista la obra del sevillano, así como la de otros gramá-
ticos latinos del temprano medioevo.

12	 A. Fraschini, 2016, p. 24.
13	 «Yo soy la voz del que clama en el desierto».
14	 J. P. Migne, 0305BC. «Se llama voz porque así como la voz precede al concepto de la 

mente, así también Juan precede al Verbo de Dios. Se llama pródromos, esto es, precursor, 
porque Juan no solamente precedió al Señor en la concepción y el nacimiento, sino también 
en el misterio del bautismo y en la predicación de la penitencia. Se llama phósphoros, esto 
es, que lleva luz, porque él mismo dio primero al mundo noticia de la luz del mundo y la 
desarrolló en sí mismo. Juan es llamado estrella de la mañana, que los Griegos denominan 
ástron proinón, porque así como aquella estrella que los astrólogos llaman “portadora de 
luz”, anticipa la salida del sol, así también el precursor del Señor apareció primero ante el 
mundo y a él lo siguió el sol de la justicia. De modo similar es llamado akidomelitrofós a 
causa de su abstinencia de los alimentos habituales de los hombres. Puesto que akrís se 
entiende como langosta; meli, como miel; trophé, como alimento, así se interpreta que 
come langostas y miel silvestre».



49

Recursos filológicos en la obra de Juan Escoto Eriúgena. La traducción como modelo didáctico

Altiori uero theoria, desertum intelligitur diuinae naturae ab omnibus remotae 
ineffabilis altitudo. Deseritur enim ab omni creatura, quia superat omnem intellectum, 
cum nullum intellectum deserit. Et hoc Graeco nomine, quod est ἔρημος, luce clarius 
significatur. Ἐρημία quippe interpretatur remotio et excelsitudo, quod diuinae omnino 
conuenit naturae. In ipso itaque deserto diuinae celsitudinis, Verbum clamat per quod 
facta sunt omnia15. 

En un pasaje digno de señalarse del libro segundo del De diuisione naturae, la 
estrategia gramatical de Escoto ayuda a esclarecer un concepto del Credo de Nicea, 
la llamada «procesión del Espíritu Santo», cuya interpretación provocó una ruptura, 
dos siglos después, entre la Iglesia Romana y las iglesias del oriente europeo.

Ac per hoc, quod in sancto symbolo secundum Graecos canitur, hac quaestione liberum 
omnino est atque absolutum. Dicit enim Filium ἐκ τοῦ πατρὸς γεννηθέντα, hoc est, ex 
Patre genitum, Spiritum uero ἐκ τοῦ πατρὸς πορευόμενον, id est, ex Patre procedentem. 
Sed si quis sanctos Patres, qui in latino symbolo addiderunt de Spiritu: qui ex Patre 
Filioque procedit, consuleret, rationabiliter, ut credo, responderent, et causam ipsius 
additionis non tacerent16.

Más allá de estas numerosas referencias lexicales, el conocimiento de la lengua griega 
y la capacidad para hallar equivalentes semánticos en latín que manifiesta Escoto 
tiene sus mejores modelos en los trabajos de mayor aliento, como las traducciones de 
las obras de Dionisio Areopagita, y las numerosas citas de Platón y Aristóteles, del 
Antiguo y el Nuevo Testamento y de los Padres Griegos de la Iglesia, que aparecen 
a lo largo de su obra más importante, De diuisione naturae. Allí están, traducidos, 
parafraseados y comentados, los teólogos helénicos que vivieron entre los siglos II y 
VI, como sólidos soportes de su meditación filosófica y teológica. 

15	 J. P. Migne, 03004C. «Pero según una teoría más profunda, por desierto se entiende una 
grandeza inefable de la naturaleza divina alejada de todas las cosas. Se aleja, pues, de toda 
creatura porque supera a toda inteligencia cuando no se aparta de ninguna inteligencia. 
Y esto se explica más claramente que la luz mediante la palabra griega que es éremos. 
Pues eremía se entiende como separación y excelsitud, lo cual corresponde totalmente a la 
naturaleza divina. Y así, en el desierto mismo de la divina grandeza, clama el Verbo por el 
cual fueron creadas todas las cosas».

16	 J. P. Migne, 0612B. «Y a través de esto, que se canta en la santa oración según los griegos, 
resulta totalmente libre y al margen de esta cuestión. Dice que el Hijo es ek toû Patròs 
gennethénta, esto es, que fue engendrado a partir del Padre, pero que el Espíritu ek toû 
Patrós poreuómenon, esto es, que procede del Padre. Pero si alguien consultara a los Santos 
Padres, que en la oración latina agregaron, acerca del Espíritu, “que procede del Padre y 
del Hijo”, responderían razonablemente, según creo, y no callarían el motivo de su propio 
agregado». 



50

Alfredo Eduardo Fraschini

3. La versión latina de las obras de Dionisio Areopagita

Tanto Περὶ τῆς οὐρανίας ἱεραρχίας / De caelesti hierarchia (Acerca de la jerarquía 
celestial) como Περὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἱεραρχίας / De ecclesiastica hierarchia 
(Acerca de la jerarquía eclesiástica), Περὶ θείων ὀνομάτων / De diuinis nominibus 
(Sobre los nombres divinos), Περὶ μυστικῆς θεολογίας / De mystica theologia (Sobre 
la teología mística), y las ’Επιστολαὶ διάφοραι / Epistolae uariae (Epístolas diversas) 
de Dionisio Areopagita o Pseudo-Dionisio, presentan, aun para el lector frecuente 
de textos griegos, una particular dificultad: hay en ellas un vocabulario pletórico de 
palabras compuestas, neologismos, hápax, y alteraciones semánticas de vocablos 
clásicos. Para su traducción –que Migne titula globalmente Versio operum Sancti 
Dionysii Areopagitae– Escoto aplica con regularidad un método del que da cuenta 
en el libro II del De diuisione naturae. O bien adopta el sistema uerbum e uerbo, es 
decir, cada palabra latina a partir de una palabra griega, frecuentemente con matices 
y variantes morfosintácticos o semánticos como los que se indicarán a continuación, 
o bien el que llama per periphrasim, esto es, por medio de una perífrasis, un conjunto 
de palabras que también presenta sus respectivos matices y variantes.

Los casos de traducción uerbum e uerbo pueden clasificarse del siguiente modo:

• 	 Transliteración. Se transcribe el término griego con caracteres latinos fonética-
mente equivalentes. Ej. ἱεραρχία / hierarchia y ierarchia (jerarquía); τελετάρχις / 
teletarchis (quien preside una ceremonia de iniciación).

• 	 Latinización directa. Se acomoda el término griego a la morfología latina. Ej. 
ἀρχιστράτηγος / archistrategus (jefe militar supremo); θεόσοφος / theosophus (teó-
sofo, especialista en religión); ἀρχάγγελος / archangelus (arcángel); ὑποφητικός / 
ypofeticus (interpretativo).

• 	 Empleo de un término latino clásico, etimológicamente distinto, cuya significa-
ción es equivalente. Ej. ἱεραρχεῖν / sanctificare (santificar); ἀπεικόπως / incongrue 
(incongruentemente); φωτοδοσία / illuminatio (iluminación); πρόσυλος / materia-
lis (material).

• 	 Empleo de un término compuesto con elementos etimológicamente congruentes. 
Ej. ὑπεράρχιος / superprincipalis (principalísimo); δυναμοποιός / potentificus 
(que genera potencia); τριφανής / terlucens (tres veces manifiesto); θεοειδέστατος 
/ deiformosissimus (muy similar a Dios).

• 	 Reemplazo de la clase de palabra, de acuerdo con la armadura enunciativa del tex-
to latino. Ej. πρωτοδότως (adverbio, dadivosamente desde el comienzo) / praelar-
giens (participio, que es dadivoso desde el comienzo); ἀγγελοπρεπῶς (adverbio, 
de manera adecuada a un ángel) / angelo (sustantivo en caso ablativo, como un 
ángel).



51

Recursos filológicos en la obra de Juan Escoto Eriúgena. La traducción como modelo didáctico

La traducción per periphrasim suele darse por hendíadis; ya sea mediante la 
descomposición de los formantes –por ejemplo ἱεροπρεπώς / sancte et decenter (de 
modo santo y adecuado)– o por medio de una construcción binaria de nominativo más 
genitivo o de adverbio más participio –por ejemplo μορφοποιία / formarum factura 
(realización de las formas); θεσμοθετοῦσα / legaliter ponens (que obra de acuerdo 
con la justicia). Escasos son los ejemplos en que la perífrasis consta de tres o cuatro 
palabras, como en ἰθύτομος / recte sectus uiam (que sigue rectamente el camino), y en 
αὐτοκρατητικός / per se ipsum potens (poderoso por sí mismo).

Se observan casos de confusión o alteración morfológica o semántica; de ellos 
pueden citarse varios. Cuando Escoto traduce ἀγελαρχία (conducción de un grupo) 
como angelorum principatus (conducción de ángeles), está confundiendo la raíz 
ἀγελ-, esto es, «grupo», con ἀγγελ- «ángel», «mensajero». En el caso de ὑποφήτης 
(intérprete) traducido como propheta (profeta) puede haber incidido el aspecto 
etimológico común a ambos términos, esto es, la raíz φη- (hablar, decir). Al traducir 
περικόσμιος (que rodea el mundo) como circumornatus elige mal, de acuerdo con 
el contexto, la acepción del término disémico κόσμος, que toma con el sentido de 
«adorno»17. El adjetivo griego ἀπλωτικός (literalmente, desarmado, despojado) pasa a 
ser simplificatus (simplificado); el adverbio griego ἀρχικωτέρως (literalmente, desde 
el principio), principalius (muy principalmente), asimilando la raíz griega ἀρχ- a la 
latina princip- en el sentido de «ir adelante, ser el primero». El sustantivo ἐξουσιότης 
(literalmente, privación de bienes) aparece en la traducción como potestas (potestad, 
poder), a causa de la confusión con ἐξουσία (potestad, poder); πτεροφυία (literalmente, 
nacimiento de plumas o alas), como alarum commotio (conmoción o revuelo de alas), 
presumiblemente por confusión de la raíz φυ- (del verbo φύομαι, nacer) con la raíz 
φυγ- (del verbo φεύγω, huir). Finalmente, la traducción del sustantivo ὑποπεζία 
(literalmente, condición pedestre, vulgaridad, terrenalidad) por ignominia (deshonra, 
deshonor, ignominia) puede explicarse a una interpretación metafórica del término.

4. El problema de los neologismos

El punto más delicado de la traducción que Escoto realiza de los dos citados libros del 
Areopagita es el tratamiento de los neologismos, muchos de ellos hápax, y el logro 
de términos latinos equivalentes con una significación clara que permita seguir el 
hilo discursivo del Padre griego sin caer en palabras exóticas o nuevos neologismos. 

En el estudio preliminar de su traducción de los tratados de Dionisio18, Pablo 
Cavallero establece una clasificación de neologismos clara y criteriosa. Distingue 

17	 El sentido primero del término griego kósmos es el de ordenamiento, organización, cons-
trucción; de allí su doble significación posterior: el mundo, como sistema organizado, y el 
adorno, el factor que embellece a partir de la armonía. 

18	 Dionisio Areopagita, 2005 y 2007, passim.



52

Alfredo Eduardo Fraschini

los que aparecen por primera vez en Dionisio y luego fueron usados por otros 
autores, los que son exclusivos del teólogo, los hápax, los que se registran en autores 
contemporáneos, los de origen neoplatónico y los que resultan como transgresiones 
lexicales de términos corrientes en la filosofía griega. La cantidad de unos y otros 
es grande, sin embargo Escoto, al traducirlos, trata en lo posible de no crear tantos 
neologismos en lengua latina; en términos estadísticos, sólo un veinte por ciento de 
los que aparecen en Dionisio pasan al latín como neologismos latinos.

En el análisis filológico de la traducción eriugeniana, lo que más interesa es el 
mecanismo con el que el Padre latino vierte tales neologismos a su lengua buscando 
el modo más adecuado para la comprensión del texto19. Examinaremos un puñado 
significativo de ellos, siguiendo el punto de vista del criterio de traducción, y 
consideraremos separadamente los neologismos propiamente dichos y los hápax20.

5. Tratamiento de los neologismos propiamente dichos 

5.1. Traducción uerbum e uerbo

5.1.1. Por empleo de término latino semánticamente equivalente 

Dionisio Escoto Equivalente en español

ἀγαθοεργέτις Benigna benefactora
ἀγαθουργικῶς Benefice benefactoramente
ἀνεκπομπεύτως pompose de modo no altanero
ἀρρενωπῶς Uiriliter virilmente
θεοτικός diuinus Divino
ταὐτοδύναμος Potens Identipotente
τελετουργῶν Perficiens que opera perfección

19	 Este punto es de suma importancia, dado que una mala comprensión puede dar lugar a una 
sospecha de heterodoxia o herejía. Recordemos, por ejemplo, que el texto de De diuisione 
naturae fue prohibido en el siglo XIII, con acusaciones de panteísmo y otras heterodoxias.

20	 Cabe aclarar que el criterio aplicado por Escoto no se reduce al campo de los neologismos, 
sino que se extiende a todo el léxico de Dionisio, poblado de términos compuestos no 
necesariamente neológicos.



53

Recursos filológicos en la obra de Juan Escoto Eriúgena. La traducción como modelo didáctico

5.1.2. Por empleo de término compuesto con formantes congruentes212223 

ἀμειώτως indiminute sin disminución
ἀπαράγραπτος incorruptibilis Intachable
ἀπειροπρόσωπος multiformis de incontables caras
ἱερογραφεῖν sacroscribere21 describir sacramente
σοφοποιός sapientificus22 hacedor de sabiduría

5.2. Traducción per periphrasim

5.2.1. Por descomposición de formantes

ἀγαθοδότως optime ac large de manera buena y generosa
ἀγελαρχία angelorum principatus23 comando de grupos
ἀδιάδοτος non distributus indistribuible
δευτεροφανῶς secunda manifestatione de modo secundariamente 

manifiesto
ἱεροπλάστως sacre et formaliter de modo sacramente 

plasmado
ἱεροπλαστία sacra formatio plasmación sagrada
ἱεροτελεστικός sacer perfectiuus sacro perfeccionador

5.2.2. Por una construcción generalmente binaria

ἀπειρόγνωστος multa sciencia de conocimiento ilimitado
θεογενεσία diuina generatio nacimiento en Dios
θεόγραπτος Deo descriptus inscripto por Dios
θεοκίνητος Deo motus movido por Dios
θεοκρισία diuinum iudicium juicio de Dios
θεομιμήτως Dei imitator / diuina 

imitatione24
de manera imitativa de Dios

θεονομικός diuinus legalis de divina legalidad

21	 Es neologismo formado sobre el adjetivo sacer y el verbo scribere.
22	 Es neologismo formado sobre el sustantivo sapientia y la raíz fic- del verbo facere.
23	 Como se dijo antes, Escoto confunde la raíz ἀγελ- (grupo) con la raíz ἀγγελ- (ángel, 

mensajero).



54

Alfredo Eduardo Fraschini

θεοπαραδότως Deo tradente / Deo 
traditum25

por trasmisión de Dios

ἱερότυπος sacrarum figurarum de figuración sagrada
ὁμοιοτύπωτος similis imaginata forma figurado de modo similar
πρηστερίως igneum caelitus ardientemente

6. Tratamiento de los hápax2425 

6.1. Traducción uerbum e uerbo

6.1.1. Por trasliteración.

Dionisio Escoto Equivalente en español

ἐξουσιαρχία exusiarchia principio de potestad

6.1.2. Por latinización

ὁλοκαύστως holocauste Holocáusticamente

Escoto es muy cuidadoso con el léxico y evita, como ya se dijo, traducir un hápax 
griego por otro hapax latino, de allí que, en este campo, resulten escasísimos los 
ejemplos de transliteración y latinización; y éste es, sin duda, otro rasgo del sentido 
didáctico de su traducción.

6.1.3. Por empleo de término latino semánticamente equivalente262728293031

ἀμεταβόλως inmutabiliter inmutablemente
διαδοτικός distributiuus dadivoso
δουλοποιία seruitus esclavización

24	 Obsérvese el recurso de uariatio (construcciones distintas de significación similar); el 
adverbio griego aparece traducido una vez con el sintagma Nominativo+Genitivo, y otra 
con un Ablativo modal.

25	 Otro caso de uariatio: el adverbio griego traducido una vez por un Ablativo absoluto, y otra 
con una construcción participial pasiva, con agente presumiblemente en caso Dativo.

26	 Es neologismo formado sobre el participio perfecto pasivo del verbo sedere.
27	 Es neologismo formado sobre el adjetivo obscurus. Existe obscuritas (oscuridad); obscuratio 

da la idea de oscurecimiento.
28	 Es neologismo formado sobre el sustantivo sapientia y la raíz fic- del verbo facere.
29	 Es neologismo formado por el adjetivo multus y la raíz fic- del verbo facere.
30	 Es neologismo formado sobre el verbo potentificare.
31	 Es neologismo formado sobre el verbo circumuelare.



55

Recursos filológicos en la obra de Juan Escoto Eriúgena. La traducción como modelo didáctico

εὐπαθῶς benefice con bienestar
ἡλιότευκτος solaris hecho por el sol
θρόνιος sessiuus26 relativo al trono
σκοτοποιία obscuratio27 oscurificación
σοφοποιία sapientifica28 sapientificación

6.1.4. Por empleo de término compuesto con formantes congruentes

ἀμεταστρέπτως inconversibiliter de modo intergiversable
ἀπαραφθάρτως incorruptibiliter incorruptamente
ἀπειρόπους multificus29 ilimitado en pies
ἀφιερωτικός consecratiuus Consagrador
ἀφιερωτός consecrans consagrado
ἐξουσιοποιός potentificus30 hacedor de potestad
καταγωγικός deductiuus referente al descenso
πανάγνως castissime de modo totalmente puro
πανιέρως sacratissime de modo totalmente sagrado
περικάλυψις circumuelamen31 cobertura que rodea
συνεόρτασις confestiuitas festejo conjunto
τριφανής terlucens tres veces manifiesto
ὑψίφορος altifer32 que va a lo alto

6.1.5. Por reemplazo de clase de palabra

ἀγγελοπρεπῶς angelo /angelus 
praedictus

de modo adecuado a un 
ángel

Este es un caso poco frecuente, similar al que se da con θεομιμήτως y con 
θεοπαραδότως, explicados en las notas 24 y 25. En general Escoto, cuando usa un 
término solo en su traducción, prefiere mantener la clase gramatical a la que pertenece 
el original. Aquí se trata de un adverbio que, en un pasaje, traduce con un sustantivo 
en caso ablativo y, en otro, con una construcción binaria en nominativo que lo obliga 
a un cambio sintáctico en la oración.



56

Alfredo Eduardo Fraschini

6.2. Traducción per periphrasim32

6.2.1. Por descomposición de formantes

ἀδιάδοτος non distributus indistribuible
ἀρχίζωον primo uitale principio de vida
ἀρχισύμβολον principale symbolum archisímbolo
ἀσύζωος non conueniens inconvivible
ἀφθέγμων Ineffabilis que carece de sonido
αὐτοκρατητικός per se ipsum potens dominante en sí
δυναμοδότως uirtutis datrix de modo dador de fuerza 
δυναμοειδής uirtuti similis de aspecto potente
ἐθναγός gentis ducatus conductor de pueblos
θεογήννετος Deo genitus nacido en Dios
θεοδοχία diuina susceptio recepción divina
θεορρημουσύνη diuina doctrina divina palabra
πανσώμως omni corpore en todo el cuerpo
πρηστήριος igneus et caelestis ardiente
πρωτοταγῶς primitus ordinate en primer rango
τυποπλαστία formarum factura plasmación figurada

6.2.3. Por una construcción generalmente binaria

ἀρχιδύναμος principalis uirtutum archipotente
ἐθναγός gentis ducatus guía de pueblos
ἱερογραφικῶς sacre scribens de manera propia de un es-

crito sagrado
κρυφιοειδῶς clam formans de formación oculta
ὀμβροτοκία imbrium conceptio generación de lluvias
πατροκίνητος Patre moto movido por el Padre
φιλάγγελος angelorum amicus amigo de los ángeles

32	 Es neologismo formado sobre el adjetivo altus y el verbo ferre.



57

Recursos filológicos en la obra de Juan Escoto Eriúgena. La traducción como modelo didáctico

7. La traducción eriugeniana como modelo didáctico

Si examinamos los cuadros anteriores con un criterio estadístico, observamos que en 
muy pocas ocasiones Escoto apela a la construcción de un neologismo latino como 
equivalente de otro griego. En todo caso, acude a un término compuesto con elementos 
fácilmente identificables o a un vocablo de uso corriente en la prosa latina clásica; 
esto es, manifiesta una preferencia por la composición etimológica y la equivalencia 
semántica como procedimiento de traducción. 

Si el examen se extiende a toda la obra de la que Escoto es autor original –en especial 
el De diuisione naturae, al De praedestinatione y al Commentarius in Sanctum 
Euangelium secundum Ioannem–, en la que las citas de filósofos antiguos y Padres 
Griegos son abundantes, las características de traducción de tales citas son similares 
a las que acaban de señalarse. A esto debe agregarse el proceso de esclarecimiento 
de términos provenientes de distintos campos de la filosofía griega, ya sea mediante 
ejemplos concretos y sencillos, ya sea mediante un juego de oposiciones entre 
lo que ese término significa y lo que no significa −aunque a veces se lo emplee 
incorrectamente con respecto a su significación. La discusión sobre el término οὐσία y 
su equivalente latino essentia, por ejemplo, ocupa varias páginas del libro primero del 
De diuisione naturae [Migne 0471-0496]. En ellas, Escoto pone en juego un variado 
repertorio de recursos con los que impulsa a sus lectores a no errar en la significación 
del término cuando deben usarlo. Aunque de menor extensión, es rico en recursos el 
pasaje del libro quinto de la misma obra [Migne 0867], en el que discute el concepto 
de φύσις (en latín, natura), con la misma intención didáctica que en el anterior. En 
su afán de lograr claridad y exactitud en el mensaje de su discurso, con frecuencia 
recurre a las normas gramaticales para explicar el empleo de un tiempo verbal, o de 
un pronombre, en un contexto determinado, como puede verse en el Commentarius 
in Sanctum Euangelium secundum Ioannem; o interpola una explicación sobre la 
morfología del género neutro en la tercera declinación griega, mediante la cual 
previene sobre confusiones en la comprensión de ciertas construcciones, como puede 
leerse en el final del libro tercero del De diuisione naturae.

Los límites de nuestro trabajo no permiten incursionar minuciosamente en otros 
aspectos de la técnica de traducción de Escoto, por ejemplo, la sintaxis. Sin embargo, 
la observación de los fragmentos citados en el punto 2 puede dar una idea de la 
estructura sintáctica típicamente latina que aparece en el texto, equivalente a la 
estructura griega del texto de Dionisio, pautada en gran medida por el adecuado empleo 
de los conectores. Del mismo modo, merecería un estudio especial la preocupación 
de Escoto por lograr, en su traducción, un equivalente seguro de las formas verbales 
griegas −caracterizadas por la aspectualidad− en la conjugación latina −caracterizada 
por la temporalidad−, y la llamada consecutio temporum (correlación de tiempos y 
modos en la oración compuesta), muy libre en griego y muy estricta en latín. Apelando 
a la Filología, con frecuencia el monje expone, como un maestro a sus alumnos, la 



58

Alfredo Eduardo Fraschini

justificación de las equivalencias semánticas elegidas. Digno de estudio filológico 
también es el empleo de conectores latinos que reflejen el sentido de los conectores 
griegos, tan importantes en la sintaxis del Areopagita, como ya se dijo.

Si la amplia batería de recursos descripta se puso en marcha para que el lector de su 
tiempo llegara al núcleo medular del mensaje filosófico-teológico de Escoto, el estudio 
de los mismos aporta al lector actual valiosos elementos para una interpretación 
profunda y cabal de esos textos fundacionales. 

Fecha de recepción 4 de junio de 2016    
Fecha de aceptación 11 de diciembre de 2016

Bibliografía

Fuentes
Augustinus Hipponensis Episcopus, De diuersis quaestionibus octoginta tribus, liber unus, en 
J. P. Migne, Patrologia Latina, 40, col. 0011-0100. < www.documentacatholicaomnia.eu >. 
Fecha de consulta: 16-XI-2015.

Dionysius Aeropagita, De caelesti hierarchia, en J. P. Migne, Patrologia Graeca, 3, col. 
0115-0368. <www.documentacatholicaomnia.eu >. Fecha de consulta: 2-XII-2015.

Dionysius Aeropagita, De ecclesiastica hierarchia, en J. P. Migne, Patrologia Graeca, 3, 
col.0369-0585. < www.documentacatholicaomnia.eu >. Fecha de consulta: 10-XI-2015.

Dionysius Areopagita, De diuinis nominibus, en J. P. Migne, Patrologia Graeca, 3, col. 
0586-0996. < www.documentacatholicaomnia.eu >. Fecha de consulta: 3-XII-2015.

Dionysius Areopagita, De mystica theologia, en J. P. Migne, Patrologia Graeca, 3, col. 
0997-1064. < www.documentacatholicaomnia.eu >. Fecha de consulta: 16-XII-2015.

Dionysius Areopagita, Epistolae, en J. P. Migne, Patrologia Graeca, 3, col. 1065-1124. 

< www.documentacatholicaomnia.eu >. Fecha de consulta: 18-XII-2015.

Ioannis Scotti seu Eriugenae, Homilia super “In principio erat Verbum” et Commentarius 
in Euangelium Iohannis, Editiones novas curavit Édouard A. Jeauneau, adiuvante Andrew J. 
Hicks, Turnhout, Brepols, 2008.

Ioannis Scotti seu Eriugenae, Periphyseon, Libros I–V, Turnholt, Leuven, Brepols, 1996-2003. 

Joannes Scotus Erigena, Commentarius in Sanctum Euangelium secundum Joannem, en J. P. 
Migne, Patrologia Latina, 122, col. 0815-0877. < www.documentacatholicaomnia.eu >. Fecha 
de consulta: 15-I-2016.

Joannes Scotus Erigena, Versio operum S. Dionysii Areopagitae, en J. P., Migne, Patrologia 
Latina, 122, col. 1023-1194. < www.documentacatholicaomnia.eu >. Fecha de consulta: 
10-I-2016.

http://www.documentacatholicaomnia.eu
http://www.documentacatholicaomnia.eu
http://www.documentacatholicaomnia.eu
http://www.documentacatholicaomnia.eu
http://www.documentacatholicaomnia.eu
http://www.documentacatholicaomnia.eu
http://www.documentacatholicaomnia.eu
http://www.documentacatholicaomnia.eu


59

Recursos filológicos en la obra de Juan Escoto Eriúgena. La traducción como modelo didáctico

Juan Escoto Eriúgena, “Homilía sobre el prólogo del Santo Evangelio de Juan”, trad., notas 
y estudio preliminar A. Fraschini, en A. Fraschini y C. Blanch, Sermones, Buenos Aires, 
Docencia, Villa María, I.A.P.C.H. de la U.N.V.M., 2015, pp. 149-228. 

Apoyo técnico y filológico
Blaise, A., Dictionnaire Latin-Francais des auteurs chrétiens, Turholt, Brépols, 1993. 

Blaise, A., Lexicon latinitatis Medii Aeui, Turnholt, Brépols, 1975.

Chantraine, P., Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des mots, Paris, 
Klincksieck, 1968. 

Di Bernardino, A., Diccionario patrístico y de la antigüedad cristiana, Salamanca, Sígueme, 
1990. 

Dionisio Areopagita, Los nombres divinos, trad. directa, notas y estudio filológico-lingüístico P. 
Cavallero, Buenos Aires, Losada, 2005. 

Dionisio Areopagita, La jerarquía celestial, La jerarquía eclesiástica, Teología mística, 
Epístolas varias, trad. directa, notas y estudio filológico-lingüístico P. Cavallero, Buenos Aires, 
Losada, 2007. 

Ernout, A. et Meillet, A., Dictionnaire étymologique de la langue latine. Histoire des mots, 
Paris, Klincksieck, 2001. 

Fraschini, A., «Filología y didáctica. Las reflexiones metalingüísticas de Juan Escoto Eriúgena», 
Auster. Revista del Centro de Estudios Latinos, 17, Universidad Nacional de La Plata, 2012, 
pp. 9-25.

Fraschini, A., «Equivalencias semánticas de términos griegos en lengua latina en dos Padres de 
la Iglesia cristiana», Classica Boliviana. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos, 
VII, La Paz, Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos, 2016, pp. 11-32. 

Jeauneau, E., «Introducción» en Ioannis Scotti seu Eriugenae Periphyseon, Turnholt, Brépols, 
1996, pp. V-XC.

Liddell, H. and Scott, R., A Greek-English Lexicon, Oxford, Clarendon Press, 1996. 

Meillet, A. et Vendryes, J., Traité de grammaire comparée des langues classiques, Paris, 
Champion, 1963.

Magnavacca, S., Léxico técnico de filosofía medieval, Madrid / Buenos Aires, Miño y Dávila / 
Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 2005. 

Sheldon Williams, I. & L. Bieler, Introducción y notas a Ioannis Scotti Eriugenae Periphyseon 
(De diuisione naturae), Dublin, The Dublin Institute for Advanced Studies, 1972.



60

Alfredo Eduardo Fraschini

Obras de consulta
Beienwaltes, W., Eriúgena, rasgos fundamentales de su pensamiento, Pamplona, EUNSA, 
2009. 

Benedicto XVI “Juan Escoto Eriúgena”, Homilía del 10 de junio de 2009, <https://w2.vatican.
va/.../benedict-xvi/es >. Fecha de consulta: 10-XI-2015. 

Blanch, C. A., El desarrollo del concepto de apocatástasis en el pensamiento de los Padres 
Griegos entre los siglos II al IV, Villa María, Ediciones del IAPCH, Universidad Nacional de 
Villa María, 2013. 

Borges, J. L., «Irlanda» en Atlas, Buenos Aires, Sudamericana, 1984.

Cochrane, C., Cristianismo y cultura clásica, México, F. C. E., 1949. 

Daniélou, J., Platonisme et théologie mystique. Essai sur la doctrine spirituelle de Saint 
Grégoire de Nysse, Paris, Aubier, 1944. 

De Libera, A., La filosofía medieval, Buenos Aires, Docencia, 2000. 

Gilson, E., La filosofía en la Edad Media. Desde los orígenes hasta el siglo XIV, Madrid, 
Gredos, 1965.

https://w2.vatican.va/.../benedict-xvi/es
https://w2.vatican.va/.../benedict-xvi/es

