


CLASSICA BOLIVIANA
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos 

Número VII



CLASSICA BOLIVIANA VII. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (sobec) 	

Comité de Redacción: Director y editor general: Andrés Eichmann Oehrli – Subdirector: Mario 
Frías Infante – Secretaria general: Tatiana Alvarado Teodorika – Coordinadora general: Mary Car-
men Molina Ergueta – Miembros: Carla Salazar, Mary Carmen Molina Ergueta (Saint Andrew’s 
School), Tatiana Alvarado Teodorika (Institut National Universitaire J. F. Champollion, Francia)

Comité de Evaluación (y sus universidades): Antonio Alvar Ezquerra (Universidad de Alcalá de 
Henares, España) – Antonio Barnés (Universidad de Granada, España) – Ricardo del Molino García 
(Externado, Colombia) – Santiago Gelonch Villarino (Universidad Nacional de Cuyo, Argentina) – 
Andrew Laird (Warwick University, Reino Unido) – Manuel López Muñoz (Universidad de Almería, 
España) – José Antonio Mazzotti (Tufts University, EE.UU.) – Manuel Molina (Universidad de Gra-
nada, España) – Claudia Quiroga (Universidad Nacional de Tucumán, Argentina) – Daisy Rípodas Ar-
danaz (Universidad de Buenos Aires, Argentina) – Alejandro Vigo (Universidad de Navarra, España)

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli y Tatiana Alvarado Teodorika 

Portada: Fuente de Neptuno, Plaza del Montículo, La Paz (realizada en La Paz por G. Magnani a 
principios del siglo XX). Fotografía propiedad del Gobierno Autónomo Municipal de La Paz (Uni-
dad de Museos Municipales). Edición fotográfica: Felipe Ruiz.

En el libro El censo comercial industrial de la colonia italiana en América (Buenos Aires, Ed. Río de 
la Plata, 1928, p. 1088) Giuseppe Magnani figura como el autor de esta fuente, y se exalta la obra con 
estas palabras: «por su originalidad y valor artístico puede considerarse como una de las más hermo-
sas de América». Si bien la fuente es, sin duda, muy bella, se puede suponer alguna dosis nacionalista 
en esta afirmación. Agradezco a Mauricio Belmonte, autor de Polenta. Familias italianas en Bolivia 
(La Paz, Gente Común, 2009) el haberme encaminado a la consulta de este libro. Según un reportaje 
a descendientes de la familia Magnani, proveniente de Carrara (en Jiwaki. Revista municipal de 
Culturas, 56, abril-junio de 2015, pp. 13-16, «firmado» con las iniciales E.C. y H.F.L.), la atribución 
de la escultura a Giuseppe Magnani, que tenía su taller en la calle Landaeta, no es exacta. Quien la 
hizo sería su hermano Giacomo Santiago (su taller funcionaba en la avenida América, también en La 
Paz). En cualquier caso, se descarta la afirmación según la cual el conjunto escultórico habría sido 
hecho en Italia (J. Siles S., Guía de la ciudad Nuestra Señora de La Paz, La Paz, Plural, 1999, p. 
236). Este último autor acierta, en cambio, cuando observa que está realizado «según los cánones de 
un fuerte academicismo».

Andrés Eichmann Oehrli

Contacto e informaciones: estudiosclasicosbolivia@gmail.com / www.estudiosclasicosbolivia.org 

© Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (sobec), 2016					   
© Editorial Marigalante, 2016

Primera edición: julio de 2016 							     
ISSN: 2313-5115

Producción:  Editorial Marigalante

Impreso en Bolivia

mailto:estudiosclasicosbolivia@gmail.com
http://www.estudiosclasicosbolivia.org


Índice

Presentación.............................................................................................        5

Filosofía

Equivalencias semánticas de términos griegos 
en lengua latina en dos Padres de la Iglesia cristiana
Alfredo Fraschini.....................................................................................      11

Ejemplos teológicos en la lógica medieval
Juan Manuel Campos Benítez.................................................................      33

Filología clásica

Los incipit de De amicitia y De breuitate uitae: del texto al contexto
Silvio Cornú - Patrizia Herskovits..........................................................      49



Materia clásica: del siglo XVI hasta nuestros días

El legado clásico y medieval en las sirenas de Charcas
Margarita Vila Da Vila............................................................................      63 

Ingenio y erudición en una carta latina de Charcas: 
Manuel de Peñalosa y Mansilla escribe a Pedro Frasso en 1678
Andrés Eichmann Oehrli.........................................................................      97

Las medallas mitológicas de Manuel Isidoro Belzú
Fernando López Sánchez.........................................................................    135

Arturo Borda y el mundo clásico 
Pedro Querejazu......................................................................................    163



5

         
Presentación

Es una alegría sacar nuevamente a la luz la revista Classica Boliviana, en 
la que, desde 1999, hemos puesto la ilusión por lograr un trabajo que reúna 
aportes originales, calidad científica y una cuidada presentación. En este nú-
mero ofrecemos aportes de especialistas que exploran el uso de la materia clá-
sica en culturas y épocas que se han beneficiado del legado de Grecia y Roma, 
desde el medieval Escoto Eriúgena hasta creaciones bolivianas de los siglos 
XIX y XX. En muchos casos se nos remite a fuentes y textos nucleares de lo 
que hoy «consume» a diario nuestra sociedad. La novedad en este número es 
la presencia de áreas que hasta ahora no habíamos frecuentado: artes plásticas 
(sólo nuestro primer número ofrecía un artículo) y numismática (disciplina 
que también estaba representada por un solo trabajo, en el número III). 

Abre este volumen el estudio de Alfredo Fraschini, quien examina pro-
blemas léxicos que se generan en la Antigüedad tardía y en la Edad Media 
con la traducción al latín de términos que expresan o suponen categorías del 
pensamiento griego, con lo que da cuenta del accidentado camino por el que 
transitaron las palabras para expresar ideas concebidas en aquella lengua. 
El trabajo nos lleva a reflexionar sobre la necesidad de asentar mejor el co-
nocimiento de la lengua latina en nuestro medio no sólo para acceder a los 
abundantes textos latinos de Bolivia, sino también para establecer un puente 
que permita conectar términos que se encuentran en textos del pasado y del 
presente con los vinculados a otras lenguas (griego y hebreo, particularmen-
te). Imprescindible también para llevar hoy a cabo traducciones de trabajos 
filosóficos, científicos, jurídicos y teológicos que son parte del patrimonio de 
Bolivia y que no siempre están al alcance del lector hispanohablante.



6

En la misma sección, Juan Manuel Campos Benítez se centra en textos 
de lógica medieval que, a partir de nociones teológicas, constituyen ejemplos 
de una tesis, una distinción, un concepto y hasta una regla lógica. Se trata 
de ejemplos que aparecen en tratados escritos por William de Sherwood (ca 
1200-ca 1272), Guillermo de Ockham (ca 1287-1347), Alberto de Sajonia 
(ca 1320-1390) y Jean Buridan (ca 1300-ca 1358). Campos Benítez observa 
que, para estar en condiciones de captar las sorpresas que deparan tales desa-
rrollos, la mejor preparación (en la actualidad) consiste en conocer la lógica 
contemporánea, la lingüística y la pragmática, entendida como el estudio de 
las relaciones entre el lenguaje y su uso por parte de los hablantes. 

En el ámbito de la filología clásica, Silvio Cornú y Patrizia Herskovits ha-
cen una lectura crítico-comparativa de los incipit de De amicitia de Cicerón y 
De breuitate uitae de Séneca y analizan sus estructuras sintácticas y elementos 
que determinan la objetividad o la subjetividad de lo que se dice. Los autores 
proponen este tipo de lectura como un modo de aprendizaje de la lengua y 
de la cultura latinas, recurriendo, en el análisis, al estudio de la práctica de la 
retórica clásica en la pluma de cada autor e inscribiendo las obras en sus con-
textos socio-políticos específicos.

En el último apartado se estudia el empleo de la materia clásica desde 
diferentes perspectivas: Margarita Vila Da Vila y Pedro Querejazu lo hacen 
desde la Historia del Arte, Andrés Eichmann desde la filología y Fernando 
López Sánchez desde la numismática.

Margarita Vila Da Vila se ocupa del legado clásico y medieval en la re-
presentación de sirenas pisciformes en relieves y pinturas del Virreinato del 
Perú. Remite a los orígenes iconográficos de cada elemento y revisa algunas 
de las interpretaciones suscitadas por su presencia en el territorio boliviano. 
Se trata de un estudio fundamental para la interpretación de sirenas barrocas 
en el territorio andino.

Andrés Eichmann también se ocupa de este período, pero lo hace desde 
el género epistolar. Estudia una carta de elogio, escrita en latín, que Manuel de 
Peñalosa y Mansilla dirige a Pedro Frasso en 1678 y que se publica en los preli-
minares del tratado De regio Patronatu Indiarum de Frasso. Después de ofrecer 
datos indispensables del contexto y de presentar al autor (su trayectoria profe-
sional y personal), se adentra en los variados juegos ingeniosos que introduce 
Peñalosa en su escrito, en los que hace intervenir de manera exquisita a poetas 
y prosistas latinos. A continuación ofrece la versión bilingüe de esta epístola.



7

Avanzando un poco más en el tiempo y circunscribiéndose al periodo 
republicano, Fernando López Sánchez hace un minucioso estudio de medallas 
acuñadas en Bolivia entre 1850 y 1855, durante la presidencia de Manuel 
Isidoro Belzú. Analiza los discursos medallísticos legitimistas de carácter her-
cúleo y jupiterino del presidente. Las composiciones mitológicas de carácter 
greco-romano, de muy complicada lectura, son interpretadas por López Sán-
chez, quien no solamente identifica el origen y la utilización de muchos de sus 
elementos compositivos, sino que sitúa su presencia en el contexto boliviano 
de la época.

Para cerrar este número de Classica Boliviana volvemos a la Historia del 
Arte y nos adentramos ya en el siglo XX: Pedro Querejazu analiza en detalle 
dos pinturas al óleo sobre lienzo en las que Arturo Borda hace apología del 
arte clásico: La perfección de las artes (o El templo del Ideal) y la Crítica de 
los ismos y triunfo del arte clásico. Estas obras pertenecen a la última década 
de vida del pintor, 1943-1953, una etapa en la que, según muestra P. Quere-
jazu, su producción pictórica es indisociable de su obra literaria y en que la 
primera está pensada como un discurso visual complementario de la segunda.

Agradecemos a los mencionados estudiosos por sus contribuciones; a Jor-
ge Paz Navajas, rector de la Universidad Nuestra Señora de La Paz, por su 
decidido apoyo para la presente publicación (apoyo que hemos recibido inin-
terrumpidamente desde el inicio de las actividades de la SOBEC); a Norma 
Campos Vera, presidente de la Fundación Visión Cultural; a los miembros de 
los Comités de Evaluación y de Redacción de este número, que han realizado 
con profesionalismo, rigor y generosidad un trabajo minucioso.

Andrés Eichmann Oehrli 
Tatiana Alvarado Teodorika



FILOSOFÍA



33

Ejemplos teológicos en la lógica medieval

Juan Manuel Campos Benítez
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, México 

juancamposb@hotmail.com 

Resumen

Presentamos algunos ejemplos teológicos, es decir, oraciones donde 
aparece algo relacionado con la teología, que tomamos de textos de lógica 
medieval. En ellos se muestra una tesis lógica, una distinción, un concepto, 
incluso una regla sobre la negación de términos. Todos ellos muestran la 
sutileza y complejidad que alcanzó la lógica medieval. Los temas van desde la 
cuantificación, las conectivas oracionales, los aspectos modales y temporales 
de la oración hasta consideraciones gramaticales y lingüísticas.

Palabras clave: Ejemplos teológicos - Modalidad - Temporalidad - Existencia.

Abstract

We offer the reader some theological sentences. They derive from 
medieval texts where we can find logical theses, some distinctions, some 
concepts and even a rule about term-negation. All of them show the subtlety 
and complexity reached by medieval logicians. The themes go from that of 
quantification, to oratory connectives, oratorical modal and temporal aspects, 
to gramatical and linguistic considerations.

Keywords: Theological sentences - Modality - Temporality - Existence.

mailto:juancamposb@hotmail.com


34

Juan Manuel Campos Benítez

1. Introducción

Presentamos en este artículo algunos ejemplos teológicos tomados de 
textos de lógica medieval; se trata de oraciones donde aparece algo relacionado 
con la teología, así que nuestros ejemplos pueden tratar desde Dios hasta el 
Anticristo.

Cuando uno lee dichos textos es fácil encontrar  ejemplos. Al principio 
me sorprendía encontrarlos, pues pensaba que los ejemplos teológicos hay 
que buscarlos en textos de teología. Pronto me di cuenta de que aparecían 
justo después de exponer una tesis lógica, una regla lógica e incluso una 
regla relacionada con usos gramaticales de ciertas expresiones. Cuando 
había objeciones o dudas respecto a ellas, aparecían los ejemplos teológicos 
precisamente para ilustrar la tesis defendida; entendí pues, que eran 
importantes y que su presencia sistemática apuntaba hacia algo, aunque no 
sabía exactamente hacia qué.

Decía Etienne Gilson que la filosofía medieval hay que abstraerla de 
los escritos de teólogos. Es cierto, y pensarlos así hace más justicia a su 
pensamiento, incluyendo la lógica. Desde este punto de vista nada han de 
extrañar los ejemplos teológicos que abundan en sus textos. Sus obras lógicas 
apuntan precisamente hacía allí; ya Ockham decía, refiriéndose a ciertas 
expresiones cuantificadoras, que no eran muy usadas en teología y que por 
eso las mencionaba de pasada1.

La lógica tiene una larga historia y sus objetos han sido estudiados desde 
la Antigüedad: los términos, las oraciones, los argumentos, y sus correlatos en 
el pensamiento, la idea, el juicio, el raciocinio. Ya desde la Antigüedad misma 
aparecen, integrados a los aspectos básicos de la lógica (las conectivas, y los 
cuantificadores más la identidad) temas como la posibilidad y la temporalidad. 
Los medievales siguen este ejemplo y abundan en estos temas, no solo modales 
y temporales sino también epistémicos y deónticos. En nuestros días, estos 
temas se estudian en las llamadas ‘extensiones’ de la lógica, y han sido muy 
cultivadas, especialmente por la filosofía analítica.

Los ejemplos teológicos aparecen cuando hay dudas sobre aspectos 
lógicos complejos. Por ejemplo, cuando se explican los tipos de referencia 
de un término o las nociones modales sobre la necesidad, posibilidad, 

1 Ista non sunt multum usitata in theologia, ideo pertranseo de eis.



35

Ejemplos teológicos en la lógica medieval

imposibilidad y contingencia, o cuando se explicitan nociones temporales. 
Hay también ejemplos  relacionados con epistémicas y deónticas que dejamos 
para otra ocasión. De hecho, he tratado de escoger para este primer escrito 
los ejemplos más sencillos (aunque hay otros mucho más complejos, incluso 
algunos apabullantes) que estimo ilustran muy bien lo que quiero mostrar.

Los ejemplos pueden ser complejos y, para entenderlos mejor, recurro al 
simbolismo contemporáneo que sintetiza en fórmulas bien estructuradas el 
pensamiento expresado en dichos ejemplos. Presento una breve descripción 
de los símbolos empleados, luego expongo los ejemplos de un autor del siglo 
XIII y tres del siglo XIV.

1.1. Breve descripción del simbolismo

Recurro al simbolismo lógico para mostrar mejor la forma lógica de 
varios ejemplos, cuando sea necesario, pues no en todos aparece. Por eso lo 
expongo brevemente2.

	 1.1.1. Lógica de conectivas

Las conectivas unen oraciones formando oraciones compuestas llamadas 
‘hipotéticas’ por los medievales. Son nuestras oraciones moleculares. Una 
oración cualquiera se simboliza con ‘p’, ‘q’.

˄: conjunción: y 
˅: disyunción: o
→: implicación: si p entonces q
~: negación: no es el caso que, no.

	 1.1.2. Cuantificadores

Los símbolos son estos: ∃xFx, ∀xFx.

∃x es el cuantificador existencial, que se lee así: «existe al menos una cosa 
x tal que x es F», o «algo es F», «algún x es F». ‘F’ es una propiedad cualquiera 
de x. ∀xFx es el cuantificador universal y se lee así: «para toda cosa x, x es F», 
«todo es F», «cada x es F». Utilizamos también la identidad: a=b, a es idéntico 
a b. «Existe Sócrates» se expresa así: ∃x(x=s). Cs: «Sócrates camina». Nótese 
que los nombres propios van en minúscula y las propiedades en mayúscula.

2 El lector puede consultar todo esto en Lógica simbólica para todos, de Walter Redmond. ◊n  es 
análogo, aunque hay diferencias con lo que ahí se denomina «posibilidad física».



36

Juan Manuel Campos Benítez

	 1.1.3. Operadores modales

◊ es el operador de la posibilidad. Se puede aplicar a proposiciones o a 
cosas. En general, cuando se aplica un operador modal a proposiciones se le 
llama modalidad de dicto y cuando se aplica a cosas dentro de una oración se 
llama modalidad de re.

◊p: posiblemente p, p es posible.

□p: necesariamente p, p es necesaria.
◊n: naturalmente apto, naturalmente posible por la naturaleza de lo que 

ostenta esta posibilidad.

	 1.1.4. Operadores temporales

F: futuro, se aplica a proposiciones y también a cuantificadores. Si p 
representa la oración «llueve», Fp se lee «lloverá», «en algún instante futuro 
llueve». F∃x(x=s) se lee «existirá Sócrates», «en algún instante futuro existe 
Sócrates».

P: pasado. Pp quiere decir «llovió», «en algún instante pasado llueve», 
P∃x(x=s) se lee «existió Sócrates», «en algún instante pasado Sócrates existe».

H: siempre en el pasado

G: siempre en el futuro.

A: ahora. Ap: «ahora llueve» (equivalente a «llueve»). Es redundante en 
nuestro ejemplo anterior, pero no lo es en nuestro ejemplo teológico donde 
recurrimos a él.

2. Un ejemplo de William de Sherwood (ca 1200-ca 1272)

William de Sherwood ofrece el primero de sus ejemplos teológicos en el 
capítulo I, cuando expone las nociones modales.

Los modos se refieren a la manera en que una proposición es verdadera o 
falsa, y a esto se le denomina modalidad nominal, pues el modo es una especie 
de nombre o sustantivo;  cuando el modo, la manera en que un predicado 
afirma del sujeto o se dice cómo está en el sujeto, se denomina modalidad 
adverbial. Los modos son cuatro: posible, imposible, contingente y necesario.

El primer ejemplo se refiere al modo nominal. Comienzo exponiendo una 
distinción dentro del segundo modo (imposible) que nos ayudará a entender 
mejor su ejemplo teológico. En efecto, distingue dos tipos de imposibilidad 



37

Ejemplos teológicos en la lógica medieval

y para ello recurre a nociones temporales. El primero consiste en aquello que 
no puede ser verdadero ahora, ni pudo ser verdadero en el pasado ni tampoco 
será verdadero en el futuro, por ejemplo: «un hombre es un burro»3.  Nunca 
se da el caso, ni se dio ni se dará que un hombre sea un burro; se trata pues de 
una proposición imposible y a este tipo de imposibilidad le llama per se. Pero 
hay otro tipo de imposibilidad aplicada a una proposición que no puede ser 
verdadera ahora ni puede ser verdadera en el futuro y que, no obstante, pudo 
ser verdadera en el pasado; su ejemplo es «no he caminado».

Supongamos que el día de ayer quería salir a caminar, pero por una razón 
u otra no pude hacerlo; digamos que tuve que escoger entre salir a caminar 
o escuchar las noticias por la radio. Tenía la opción y escogí escuchar las 
noticias; pude, no obstante, optar por salir a caminar pero no lo hice. Hoy  puedo 
afirmar «no he caminado», pero la proposición «he caminado», refiriéndome 
al día de ayer, no puede ser verdadera ahora ni lo será en el futuro, pero pudo 
en su momento ser verdadera, pues realmente tuve la opción de caminar. La 
proposición «he caminado» es falsa ahora, lo será siempre en el futuro, pero 
pudo haber sido verdadera en el pasado. La proposición «no he caminado» es 
verdadera ahora y lo será en el futuro, pero pudo haber sido falsa en el pasado. 
A este tipo de imposibilidad Sherwood la llama per accidens.

La misma distinción se aplica a la necesidad: aquello que no puede ser 
falso ahora ni pudo ser falso en el pasado ni podrá ser falso en el futuro. 
«Aquello» se refiere a una proposición, pues es lo que puede catalogarse 
como verdadero o falso, y el ejemplo de Sherwood, nuestro primer ejemplo 
teológico, es

(E1) «Dios existe»  (Deus est)

Que debe entenderse como una proposición necesaria per se, es decir:

Siempre ha sido verdadera, es ahora verdadera y siempre será verdadera

H∃x(x=d)   ˄  A∃x(x=d)  ˄  G∃x(x=d)

 o bien, formulada negativamente:

3 Introductiones in logicam 1.23; citamos capítulo y apartado: Et sciendum, quod impossibile 
dicitur duobus modis: uno modo, quod non potest nec poterit nec potuit esse uerum, et est 
impossibile per se, ut > homo est asinus<: alio modo, quod non potest nec poteris esse uerum, 
potuit tamen, ut cum dicam >ego non ambulaui< et est impossibile per accidens.



38

Juan Manuel Campos Benítez

Nunca ha sido falsa, no es falsa ahora y nunca será falsa.

~P∼∃x(x=d)   ˄ ∼A∼∃x(x=d)  ˄  ∼F∼∃x(x=d)

La proposición necesaria per accidens, «no he caminado», es verdadera 
ahora y siempre lo será en el futuro, pero pudo en su momento ser falsa. Pongo 
en negritas la posibilidad de haber caminado en el pasado.

AP∼Cs ˄ GP∼Cs ˄ ◊PCs

3. Guillermo de Ockham (ca 1287-1347)

3.1. Encontramos un primer ejemplo teológico en la Summa logicae, parte 
primera, capítulo 6 (1.6), cuando habla de los términos concretos y los términos 
abstractos. No es fácil de exponer y recurre a distinciones gramaticales. Dice 
que los términos sinónimos pueden entenderse en sentido estricto y en sentido 
amplio. El sentido estricto es tal y como lo usan los hablantes, el uso común 
de los sinónimos. El sentido amplio consiste en que dos términos significan de 
la misma manera; todo lo que significa uno es significado de la misma manera 
por el otro término, aunque no todos los usuarios crean esto o se equivoquen 
con expresiones que son sinónimas, en este sentido.

Su ejemplo:

(E2) «Dios» y «deidad» (Deus et deitas).

Pero hay términos donde no hay tal sinonimia, como en «hombre» y 
«humanidad». Pues no todo lo que significa uno es significado por el otro, o 
significado de la misma manera. Por ejemplo, la oración

(E3)  «El hijo de Dios es hombre» (Filius Dei est homo)

 no significa lo mismo que

(E4) «El Hijo de Dios es la humanidad» (Filius Dei est humanitas)

pues la primera es verdadera y la segunda falsa; no significan lo mismo o 
de la misma manera. El término «hombre» tiene referencia en la oración E3, y 
se refiere al Hijo de Dios, pero la referencia es distinta en la oración E4

4.

4 SL 1.7: Propter quod ista est concedenda ‘Filius Dei est homo’, haec autem falsa est ‘Filius 
Dei est humanitas’. Et ita, cum non quidlibet quod per unum istorum importatur, eodem modo 
importetur per reliquum, non sunt synonyma.



39

Ejemplos teológicos en la lógica medieval

3.2. Exponiendo la distinción aristotélica entre ente en potencia y ente en 
acto, Ockham dice que «ente» puede predicarse, por medio del verbo ser, de 
manera asertórica (de ineses)  mediante una oración de existencia y de manera 
posible mediante una oración de posibilidad. Su ejemplo de oración asertórica 
de existencia es «Sócrates es un ente» (Sortes est ens). La forma lógica de esta 
oración, recurriendo al simbolismo de la lógica de predicados, es:

Sócrates existe: ∃x (x=s)

Su ejemplo de oración modal presenta el operador de la posibilidad y 
constituye nuestro ejemplo teológico:

(E5) «El anticristo puede ser un ente» (Antichristus potest esse ens)5

Esto es: el Anticristo puede existir. Estrictamente hablando, hay que 
referir esa posibilidad al futuro:

 ◊F∃x(x=a)

3.3. En SL 2.4, Ockham rechaza cierta interpretación de las oraciones 
categóricas en un silogismo. El problema es éste: supongamos que no hay 
asnos, entonces el siguiente silogismo, arguyen algunos, es inválido. «Todo 
animal es un hombre, todo asno es un animal, luego todo asno es un hombre». 
Es inválido porque, arguyen, la segunda premisa ha de entenderse como una 
condición o consecuencia, tal como ocurre en esta oración: «Si es blanco, 
entonces es coloreado».

Ockham responde diciendo que el silogismo es válido, pues respeta las 
leyes silogísticas y el error que comenten quienes lo rechazan es confundir una 
oración categórica con una hipotética. Confunden pues, una oración atómica 
con una molecular o una oración sencilla con una compuesta, para usar la 
terminología de nuestros días. No son lo mismo, pues una puede ser verdadera 
mientras la otra falsa. Sus ejemplos son teológicos:

(E6) «Un Dios que no crea es Dios» (Deus non creans est Deus)

Que es ahora falsa, pues Dios ha creado, pero la condicional es verdadera

(E7) «Si un Dios que no crea existe, Dios existe»

5 Que también puede ser expresado como «El anticristo es un ente en potencia», (Antichristus 
est ens in potentia) y así de otras, agrega Ockham pues, en efecto, admite varias formas 
equivalentes de decir lo mismo: «in propositione de possibili, uel aequiualenti propositioni de 
possibili». 1.38.



40

Juan Manuel Campos Benítez

(Si Deus noncreans est, est Deus)

Así pues, no son equivalentes6.

4. Alberto de Sajonia (ca 1320-1390)

4.1. Alberto de Sajonia ofrece una distinción entre dos clases de términos: 
los privativos y los infinitos. Por ejemplo, el término ‘injusto’, es privativo, pero 
connota lo opuesto, lo justo, pues alguien injusto es alguien que es apto para ser 
justo. Un juez debe ser justo, es naturalmente apto para serlo, pero puede ser 
injusto; una piedra es ‘no-justa’, es decir, no es justa y no es naturalmente apta 
para serlo. Un término infinito es aquel, como ‘no-justo’, que no connota aptitud 
natural para ser predicado de algo, como de la piedra, en este caso7.

Podemos expresar estas distinciones con otros ejemplos: ‘invidente’, un 
término privativo, se dice de alguien que carece de la visión, pero que fue 
naturalmente apto para tenerla. Es sinónima de ‘ciego’, aunque sintácticamente 
no lo sea, pues ‘invidente’ tiene un prefijo negativo del que carece ‘ciego’, aunque 
ambas tengan la misma referencia en oraciones como «Jorge es invidente» y 
«Jorge es ciego».

Llegamos pues, a dos ejemplos teológicos de Alberto de Sajonia:

(E8)  «El cielo es inengendrable» (Caelum est ingenerabile)

(E9) «El cielo es incorruptible» (Caelum est incorruptibile)

(E8) y (E9) dice Alberto –o Albertuccio, para diferenciarlo del mayor, Alberto 
Magno– son falsas. Son falsas porque ambas se analizan en una conjunción que 
tiene una parte falsa. En efecto, abreviamos cielo con ‘c’ e inengendrable con 
‘I’, engendrado con ‘E’. Tenemos este análisis de E6 que vale también para E7:

Ic : ∼Ec ˄ ◊n Ec  

6 Vnde istae propositiones distinguuntur ‘asinus est animal’ et ‘si asinus est, animal est’, quia 
una est categorica et alia condicionalis et hypothetica, nec conuertuntur; sed una potest esse 
uera, alia exsistente falsa. Sicut haec est modo falsa ‘Deus non-creans est Deus’, et tamen ista 
condicionalis est uera ‘si Deus non-creans est, Deus est’ et ‘si hoc est Deus noncreans, est 
Deus’. SL 2.4.
7 Perutilis logica I.5.72, citamos Tratado, Capítulo y parágrafo: sicut ly ‘iniustus’ significat 
omne quod non est iustum, quod aptum natum est esse iustum. Et per hoc bene conceditur ista: 
‘lapis est non iustus’; sed negatur ista ‘lapis est iniustus’, propter hoc quod lapis non est aptus 
natus eese iustus.



41

Ejemplos teológicos en la lógica medieval

«El cielo es inengendrable» quiere decir que no es engendrado pero es 
naturalmente apto para ser engendrado (así como el invidente no ve, pero 
es naturalmente apto para ver). Tenemos una conjunción con una parte 
falsa, lo cual muestra que toda la oración es falsa8. Y, no obstante, concede 
que podemos aceptarlas como verdaderas si omitimos la segunda parte del 
conyunto (‘conyuntos’ se llaman las partes de una conjunción, como los 
análisis de E8 y E9), aunque sean falsas en virtud o fuerza de la expresión (de 
uirtute sermonis). De hecho, es así como los hablantes entienden este tipo de 
expresiones.

4.2. Exponiendo una de las propiedades de los términos, su referencia9, y 
la ampliación de la misma, dice Albertuccio que hay verbos que no requieren 
la existencia de su complemento, como los verbos ‘significar’, ‘entender’. 
Explico esto así: supongamos que Sócrates come un pan. No puede comer un 
pan si ese pan no existe. El verbo ‘comer’ exige, pues, la existencia del pan 
en la oración «Sócrates come un pan». Sin embargo, no se requiere que el pan 
exista en la oración “Sócrates entiende lo que es un pan”. Puede entender lo 
que es una rosa incluso en invierno, cuando no hay rosas. Lo mismo ocurre 
con el verbo ‘referir’, que no requiere de la existencia actual de lo referido, 
pues un término puede referir a cosas actuales, pero también a cosas pasadas, 
futuras o posibles.

Supongamos que un término se refiere a algo. Pues bien, ese algo a lo 
que se refiere el término puede ser: algo actual, es decir, algo que existe, pero 
también puede ser algo que existió en el pasado, o que existirá en el futuro, 
o referir algo que puede existir aunque no exista o haya existido o existirá. 
Los verbos ‘significar’ y ‘referir’ tienen fuerza ampliativa. Un ejemplo 
de una oración donde aparece un término que significa algo, pero no algo 
necesariamente existente en el mundo actual, es:

8 En I.5.78 dice: sequitur quod haec est falsa: ‘caelum est ingenerabile’, et ‘caelum est 
incorruptibile’. Patet quia sequitur ‘igitur caelum non est generabile, sed est aptum 
natum generari’; modo secunda pars consequentis est falsa. Similiter sequitur ‘caelum est 
incorruptibile, igitur caelum non est corruptibile sed est aptum natus corrumpi’; modo, iterum, 
secunda pars consequentis est falsa. Llamo ‘análisis’ a lo que Albertuccio llama ‘consecuente’.
9 Se refiere a la suppositio, que traduzco aquí como ‘referencia’, aunque en rigor la expresión 
latina es mucho más compleja pues abarca tipos de referencia, como veremos. También, como 
veremos más adelante, significar puede ser una forma compleja de referir, y eso nos lleva a 
pensar en teorías contemporáneas de la referencia, como la de Russell y otros, pero no podemos 
entrar aquí en esa discusión.



42

Juan Manuel Campos Benítez

(E10) «Este término ‘Anticristo’ significa algo»

(Iste terminus ‘Antechrestus’ significat aliquid)              

El verbo «significar» es ampliativo, se refiere a lo que es, o fue, o será o 
es posible; tenemos esta simbolización de la referencia ampliada del término 
‘Anticristo’, simbolizado aquí como ‘a’:

∃x (x=a) ˅ P∃x (x=s) ˅ F∃x (x=s) ˅ ◊∃x (x=s)

Lo cual nos muestra la complejidad de su ejemplo teológico.

4.3. Albertuccio establece una regla que no es fácil de comprender y 
que ilustra con un ejemplo teológico. La regla dice: «‘El sujeto de cualquier 
proposición de necesario en sentido diviso se amplía para suponer en lugar 
de aquello que es o puede ser’, por ejemplo ‘todo B es necesario que sea A’, 
pues esto equivale a decir: ‘todo lo que es o puede ser B, es necesario que 
sea A’»10.

Explico esto así: toda oración tiene sujeto y predicado y puede estar 
cuantificada. Podemos añadirle un modo o modalidad, que en nuestro caso 
debe ser de re, es decir, dentro de la oración. Recordemos que la modalidad 
puede ser de dicto, como en la oración «Es necesario que todo hombre sea 
animal»; puede ser de re, como en la oración «Todo hombre es necesariamente 
animal»  o «Todo hombre es necesario que sea animal».

Dado el ejemplo (Todo B es necesario que sea A), el modo ‘necesario’ se 
aplica al predicado. Pero el sujeto admite ampliación, pues se refiere a lo que 
es o puede ser, y notamos que Albertuccio no hace aquí referencia al tiempo 
pasado ni al futuro sino solo al presente y a la posibilidad. Su ejemplo para 
ilustrar esta regla es:

(E11): «Todo creante, por necesidad, es Dios» (Omne creans, de 
necessitate est Deus)

Que analiza así:

«Todo lo que es o puede ser creante es, por necesidad, Dios»

(Omne quod est, uel potest esse creans, de necessitate est Deus)  

Cuya forma lógica es:

10 II.7.590, trad. de Ángel Muñoz García.



43

Ejemplos teológicos en la lógica medieval

∀x((Cx ˅ ◊Cx) → □x =d)

5. Jean Buridan (ca 1300-ca 1358)

5.1. Hablando de oraciones hipotéticas temporales, es decir, oraciones 
en tiempos distintos al presente, dice Buridan que para que sean verdaderas 
deben ser ambas verdaderas al mismo tiempo, pero que esto no es suficiente. 
Debe, además, tomarse en cuenta el tiempo de cada oración y ser verdaderas 
para ese tiempo, aunque no en ese tiempo. Expongo su ejemplo, que ilustra lo 
que queremos decir, usando ‘a’ para Aristóteles y ‘b’ para el Anticristo

(E12) «Aristóteles existió y el Anticristo existirá»

Es decir:

A( P∃x (x=a)  ˄ F∃x (x=b) )

E12 es verdadero ahora, pero sus partes refieren a tiempos distintos: una al 
pasado y otra al futuro, y deben ser verdaderas para ese tiempo, pero no en ese 
tiempo11. La primera oración es falsa en tiempos de Aristóteles y la segunda en 
falsa en tiempos del Anticristo. Toda la oración es verdadera ahora, pero sus 
partes apuntan a direcciones temporales opuestas.

5.2. El cuadrado de oposición aristotélico fue expandido por los 
medievales en octágonos que combinan varias cosas: cuantificación para 
sujeto y predicado, cuantificación del sujeto, cualificación modal del predicado 
y cuantificación de genitivos. Por ejemplo: «Todo hombre es algún animal», 
«Todo hombre posiblemente corre» y «De todo hombre algún asno corre», 
respectivamente. Buridan ofrece tres octágonos que pueden apreciarse en un 
artículo de Stephen Read12, estudioso de obra de Buridan.

Exponiendo el segundo octágono, donde tenemos la cualificación modal 
del predicado, Buridan dice que hay oraciones propiamente subcontrarias 
(también contrarias, pero aquí nos interesan las subcontrarias por el ejemplo 
teológico) y oraciones no propiamente subcontrarias, aunque puedan 

11 Buridan, Summulae de dialectica, I.7.7. Quantum ad ueritatem uel falsitatem notandum est 
quod ad ueritatem temporalis non sufficit quod ambae essent uerae in eodem tempore, quia 
istae duae ‘Aristoteles fuit’ et ‘antichristus erit’ sunt uerae in eodem tempore, quia modo, sed 
requiritur et sufficit quod copulae categoricarum significent idem tempus et quod uerae sint pro 
illo tempore, licet non in illo. Citamos Tratado, capítulo y subcapítulo. 
12 S. Read, 2012, pp. 100, 102, 106. 



44

Juan Manuel Campos Benítez

clasificarse como subcontrarias. Las subcontrarias son particulares y son 
ambas verdaderas y no pueden ser ambas falsas, y en el caso del octágono 
modal corresponden a las oraciones13:

«Algún hombre posiblemente corre» y «Algún hombre posiblemente no 
corre»

que expresadas en nuestro simbolismo quedan así:

∃x(Hx ˄ ◊Cx)   ˄ ∃x(Hx ˄ ◊∼Cx)

Estas oraciones son propiamente subcontrarias porque son particulares 
por partida doble: por la cuantificación y por la cualificación modal. En efecto, 
la cualificación modal admite dos modos, uno ‘universal’ y otro ‘particular’. 
El universal corresponde a la necesidad y el particular a la posibilidad; en 
nuestros ejemplos los sujetos y los predicados son ambos particulares, el 
primero por la cuantificación y el segundo por la cualificación modal, por 
eso son propiamente particulares. El octágono presenta otro par de oraciones 
que pueden ser ambas verdaderas y no pueden ser ambas falsas, como las 
particulares, pero cuya cualificación modal es distinta. Aquí tenemos nuestros 
ejemplos teológicos:

(E13) «Algún ser es necesariamente Dios» y «Algún ser necesariamente 
no es Dios»

(‘aliquod ens necesse est esse deum’ et ‘aliquod ens necesse est non esse 
deum’)

cuya traducción al simbolismo actual muestra algunas dificultades. En 
efecto, son oraciones con sujeto gramatical cuantificado y un predicado con 
cualificación modal (e implícitamente cuantificado, pero no es importante 
ahora indagar su cuantificación). El sujeto gramatical es «ser», cuantificado 
particularmente; el predicado es ‘Dios’ cualificado modalmente.

Literalmente hablando, tendríamos esta fórmula:

∃x(Sx ˄ □Dx) ˄ ∃x(Sx ˄ □∼Dx)

13 Las oraciones del octágono modal pueden encontrarse «en potencia» en autores del siglo 
XIII, donde es fácil reconstruir este octágono a partir de un solo ejemplo. Por ejemplo, en 
De propositionibus modalibus, atribuido a Tomás de Aquino. Ahí, equipara necesidad con 
cuantificación universal y posibilidad con cuantificación particular.



45

Ejemplos teológicos en la lógica medieval

Donde ‘Sx’ quiere decir «x es ser» y ‘Dx’ quiere decir «x es Dios». 
Tenemos dos dificultades. La primera consiste en que ‘ser’ ya está capturado 
en el cuantificador particular, que se lee como «Existe al menos una cosa x tal 
que…», así que podríamos omitir ‘Sx’ en las fórmulas de arriba. La segunda 
consiste en el predicado ‘D’, pues al decir «Dios existe» o «Algún ser es Dios» 
estamos pensando en un individuo, no en una propiedad. El problema parece 
sencillo: ¿debemos escribir ‘Dios’ con letra minúscula o con letra mayúscula?

Si la noción de ser está ya capturada por el cuantificador y Dios es un 
individuo, no una propiedad, nuestra fórmula quedaría así:

∃x□(x=d) ˄ ∃x□∼(x=d)

Pueden defenderse ambas opciones; de hecho, los medievales admiten 
que ‘Dios’ es un término general, pues se predica de muchos (Zeus, Hera), 
aunque exista solamente uno. Es como ciertos términos: ‘sol’, ‘luna’ y otros.14 
Así pues, este ejemplo nos coloca ante la disyuntiva de interpretaciones. El 
lector podrá darse cuenta que no estamos lejos del problema trinitario; quede 
pues, este ejemplo como punto de partida para ulteriores reflexiones.

Con esto terminamos nuestra exposición de algunos ejemplos teológicos 
en la lógica medieval.

6. A manera de conclusión

El estudio de la lógica medieval depara sorpresas, pero hay que estar 
preparado para recibirlas. La mejor preparación consiste en el conocimiento 
de la lógica contemporánea y también de otros aspectos: la lingüística y la 
pragmática, entendida como el estudio de las relaciones entre el lenguaje y 
su uso por parte de los hablantes. Nos hemos concentrado en la lógica para 
explicar nuestros ejemplos teológicos; la tarea no ha sido fácil, pues hemos 
tenido que recurrir a la lógica de conectivas, a la lógica de cuantificadores, a 
la lógica de la identidad, a la lógica modal y a la lógica temporal.

Con todo, es mucho lo que falta por estudiar: los ejemplos teológicos son 
cientos, están esparcidos en los textos medievales y no todos tienen que ver 
con la lógica, también están expuestos desde la gramática y la pragmática. 
Podemos decir que tal vez una de las motivaciones más importantes para el 
estudio de la lógica por los medievales ha sido precisamente la teología, un 

14 Por ejemplo, Buridan 2.3.5; Ockham 2.1.



46

Juan Manuel Campos Benítez

terreno donde cobra mucha importancia. En todo caso, mi intención ha sido 
despertar la curiosidad del lector y mostrarle algo de la riqueza contenida en 
la lógica medieval, una riqueza que no dudo en comparar con lo mejor de 
nuestros redescubrimientos lógicos contemporáneos.

Bibliografía

Alberto de Sajonia, A., Perutilis logica, edición crítica, traducción y notas de Á. 
Muñoz García, México, UNAM, 1988.

Buridan, J., Summulae de dialectica, trad. de G. Klima, New Haven, Yale University 
Press, 2001. Versión latina, aunque sin las figuras de los   octágonos, disponible en: 
http://individual.utoronto.ca/pking/resources/buridan/Summulae_de_dialectica.txt

Campos, J. M., «Referencia y modalidad en autores realistas y nominalistas de los 
siglos XIII y XIV», Mediaevalia Americana. Revista de la Red Latinoamericana de 
Filosofía Medieval, Buenos Aires, Diciembre de 2014, pp. 215-228. Disponible en: 
http://www.docfoc.com/download/documents/referencia-y-modalidad-en-autores-
realistas-y-nominalistas-de-los-siglos-xiii.

Gilson, É., La filosofía en la edad media, trad. de Arsenio Pacios y Salvador Caballero, 
Madrid, Gredos, 1985.

Ockham, W., Summa logicae, edición de P. Boehner, New York, Saint Bonaventure 
University Press, 1974.

Read, S., «John Buridan‘s Theory of Consequence and his Octagons of Opposition», 
en Around and Beyond the Square of Opposition, ed. de J. Y. Béziau y D. Jacquette, 
Basel, Springer, 2012, pp. 93–110.

Redmond, W., Lógica simbólica para todos, Xalapa, Universidad Veracruzana, 
1999. Tomás de Aquino, «De propositionibus modalibus», disponible en http://www.
corpusthomisticum.org/dpp.html.

William de Sherwood, Introductiones in logicam, edición bilingüe de H. Brands y C. 
Kann, Hamburgo, Felix Meiner Verlag, 1995.

http://individual.utoronto.ca/pking/resources/buridan/Summulae_de_dialectica.txt
http://www.docfoc.com/download/documents/referencia-y-modalidad-en-autores-realistas-y-nominalistas-de-los-siglos-xiii
http://www.docfoc.com/download/documents/referencia-y-modalidad-en-autores-realistas-y-nominalistas-de-los-siglos-xiii
http://www.corpusthomisticum.org/dpp.html
http://www.corpusthomisticum.org/dpp.html

	_GoBack

