
5

CLASSICA
BOLIVIANA

¡SMM0MP¿mmm

UNIONE LATINA 

UNIÁO LATINA

U niversidad N uestra Señora D e La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPAÑA



CLASSICA BOLIVIANA
I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos

LA PAZ JUNIO 1998



Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redacción:
Sergio Sánchez Armaza 
Carmen Soliz Urrutia 
Estela Alarcón Mealla

Colaboración especial:
Guido Orias Luna 
Carlos Seoane Urioste

Depósito Legal
4-1-773-99

Diseño e impresión
PROINSA 
Tel. 227781 - 223527 
Av. Saavedra 2055 
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999 

Portada:
Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona 
lago Titikaka, periodo colonial. Museos 
Municipales de La Paz.
Foto Teresa Gisbert



E n  el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unión Latina y la

Universidad Nuestra Señora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes 
países de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos, 
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original, 
el latín, y los que derivan de él: español, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se 
consideraron otros temas que representaron una importante contribución a los estudios 
Clásicos tanto para el país anfitrión, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unión Latina, a través de su Dirección de Promoción y Enseñanza de Lenguas, tiene 
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios 
clásicos entre los países miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de 
la latinidad. La representación en Bolivia desarrolla en el país una serie de actividades, como 
seminarios sobre lenguas y culturas clásicas, publicaciones y cursos de enseñanza del idioma 
madre: el latín.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del 
I Encuentro, en esta publicación que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este 
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha 
sido creada la' Sociedad de Estudios Clásicos, integrada por destacados intelectuales y 
personalidades.

El Encuentro surgió de una iniciativa de la Unión Latina y la Universidad Nuestra 
Señora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto 
para divulgar lo que significó y significa la cultura latina en todos los ámbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Señora de La 
Paz como a la Embajada de España en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer 
realidad esta reunión y la publicación fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti 
Secretario General 

Unión Latina



INDICE

Agradecimientos 7

Jorge Paz Navajas: Introducción 9

Josep M. Barriadas: Discurso de Bienvenida 11

Mario Frías Infante: Mi odisea de traducir la Odisea 13

H.C.F. Mansilla: Lo rescatable de la tradición clásica para el 
campo de la ciencia política 17

Iván Guzmán de Rojas: Contrastes semánticos del Aymara registrado 
por Bertonio con el Castellano de Gracián 29

Juan Araos Uzqueda: Apología, Critón, Fedón: Acta judiciaria 47

Francisco Rodríguez Adrados: Escisiones y unificaciones en la historia del Griego 61

Rodolfo P. Buzón: Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones 69

Héctor García Cataldo: Poesía Lírica Griega Acaica o de la 
cotidianeidad atemporal 81

Prof. Iván Salas Pinilla: El Destino en la Ilíada y su campo semántico 97

Teresa Gisbert: Los dioses de la antigüedad clásica en Copacabana 121

Teodoro Hampe Martínez: La tradición clásica en el Perú virreinal: 
una visión de conjunto 137

Andrés Orias Bleichner: El Soplo Clásico en la Escritura de 
Bartolomé Arzáns 145



Fem ando Cajías de la Vega: La arquitectura neoclásica en Bolivia 153

Josep M . Bam adas: La escuela humanística de Cotocollao:
evocación de una vivencia 157

Santiago R; M . Gelonch V.: Algunas notas acerca de la investigación
en los Estudios Clásicos (Investigación,
Hermenéutica, Postmodemidad y Mito) 165

Ernesto Bertolaja: La política de la Unión Latina en el ámbito
de los estudios clásicos en América Latina 183

Andrés Eichmann Oehrli: Reminiscencias clásicas en la lírica de la
Real Audiencia de Charcas 187

Salvador Romero Pittari: El latín en la literatura boliviana finisecular 211

Enrique Ipiña Melgar: Sócrates y las tendencias pedagógicas actuales 215

Teresa Villegas de Aneiva: Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura
virreinal boliviana 221



■--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  CLASSICA BOLIVIANA -----------

A gradecim ientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron 
desde un inicio la realización del Encuentro y la publicación del presente volumen, y han 
hecho posible los auspicios para su publicación.

Luis Prados Covarrubias alentó la realización del Encuentro; a él debemos la 
participación del insigne investigador Don Francisco Rodríguez Adrados, que nos ha honrado 
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sánchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcón Mealla es el 
mayor mérito. Han creído que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo 
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organización del Encuentro hasta anteayer, 
en que esta página ingresó a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina, 
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temática y sus cualidades personales. Ningún 
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripción de las grabaciones, con ideas y 
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orias.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboración, y la lista de las personas 
a quienes se debe agradecer sería muy larga de transcribir, empezando por todos los que han 
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chávez y el de 
Selva Fernández.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.

7



I

1L



CLASSICA BOLIVIANA -----------

Las sibilas y  las virtudes teologales  
en la pintura virreinal boliv iana1

Teresa Villegas de Aneiva

De los numerosos temas que en las artes plásticas de nuestra época colonial enlazan 
la Antigüedad clásica con la zona andina, me ocuparé aquí de la presencia de las Sibilas. 
Me ha parecido que no suelen tenerse demasiado en cuenta: en general alcanzan más 
difusión las figuras de santos o de ángeles -por cierto más numerosos- del patrimonio 
artístico boliviano. En segundo lugar, me referiré a la presencia de personificaciones que 
también suelen ser pasadas por alto: las de las virtudes teologales, en representaciones 
alegóricas. Como se verá, en ambos casos se trata de representaciones destinadas al culto 
y a la catequesís; el primero utiliza un elemento proveniente de la Antigüedad, al que de 
algún modo "cristianiza" -lo considera parte de la "historia de la salvación"- y el segundo 
es ya un producto cristiano desde su mismo origen.

1. Las Sibilas

La Antigüedad clásica nos dejó el notable personaje de la Sibila, unida a los viejos 
centros de adivinación u oráculos. Podemos citar entre ellos, el del Dios Apolo en Delfos, 
el de Délos y el de Eleusis. Continuaron la tradición los romanos, que luego se unió a la de 
otros oráculos que legendariamente existían en Persia, Egipto, Cumas, Libia, etc. La 
transmisión a la Edad Media de estos personajes míticos, viene unida al cristianismo, por 
suponerse que la Sibila, en diversos períodos y épocas de la antigüedad, al igual que los 
profetas del Antiguo Testamento, habían predicho el nacimiento de un Redentor, 
precisando las circunstancias y otros aspectos de la vida de ese Redentor que para los 
cristianos, fue Cristo el Hijo de Dios.

Ya en la Edad Media, se hace un paralelismo entre las visiones de los Profetas del 
Antiguo Testamento y las Sibilas. Así podemos ver en pinturas de los siglos XII y XIII a los 
profetas hebreos unidos indiscriminadamente a las visionarias clásicas de la Antigüedad 
con sus diversos y curiosos atuendos. Quien definitivamente consagra la unión de las 
profecías del Antiguo Testamento con los oráculos clásicos es Miguel Angel, en sus 
monumentales frescos de la Capilla Sixtina. Allí aparecen alternando con los profetas 
Jeremías, Daniel, Isaías, Ezequiel y Jonás, las Sibilas Délfica, Cumana, Etiópica, Líbica, 
Pérsica y Eritrea. El que apareciera en el lugar más importante de la cristiandad -e l Palacio

1 La exposición de esta ponencia fue acompañada por numerosas diapositivas muy ilustrativas que lamentablemente no pudieron 
incluirse en la presente edición.

221



del Vaticano- esta mezcla de la profecía de la antigüedad unida a la del Antiguo 
Testamento, consagró el aspecto general de una sola ciencia profética, inspirada por Dios 
a los mensajeros del pueblo hebreo y a las Videntes del mundo clásico. De ahí es que 
aparecen, en el Renacimiento y especialmente en Flandes, series con las Sibilas en las que 
éstas portan determinados atributos, y generalmente letreros que las identifican con sus 
respectivos oráculos. Estas series a veces se hallan adornadas con cartelas, orlas de flores, 
etc., y fueron reproducidas en la pintura americana.

Son conocidas las Sibilas de la Casa del Deán, en Puebla, México, pintura mural del 
Siglo XVI, en la que aparecen nueve Sibilas en elegante cabalgata, portando cada una un 
estandarte y un medallón alusivo a su profecía. De la misma época son los frescos, en el 
ábside de la Iglesia de Acolman, también en México, con los profetas Daniel y Samuel, 
alternados con las Sibilas Pérsica y Cumana. Se conserva también en la antigua 
Universidad de México doce lienzos con las Sibilas, que corresponden a la segunda mitad 
del Siglo XVIII. Son figuras de medio cuerpo con cartela al pie en que se leen versos 
relativos a sus profecías referentes a Cristo.

El tema de las Sibilas se ha extendido también al Perú donde hay muestras de 
importancia en Lima y Cuzco. Así como las Mejicanas corresponden al Siglo XVI, las 
peruanas son del Siglo XVII. Sin duda, las más importantes son las que aparecen en el 
Cuzco, provienen de grabados flamencos a juzgar por las orlas que las rodean y que sin 
duda recuerdan los modelos creados por los hermanos Seghers, pintores de Flandes. Las 
más relevantes son las cinco sibilas que aún se conservan en el Nuevo Seminario de San 
Jerónimo y que han sido estudiados por los investigadores Mesa-Gisbert.

En nuestro país, las representaciones mitológicas y alegóricas han sido más 
frecuentes de lo que podría suponerse. En fecha temprana, tenemos noticia de que en las 
"Mascaradas" que se hacían con motivo de las fiestas religiosas o civiles en la Villa Imperial 
de Potosí, aparecían las Sibilas entre otros personajes, como anunciadoras en la época del 
paganismo, del nacimiento de Cristo. Así relata Arzáns y Vela en la Historia de la Villa 
Imperial de Potosí que en las fiestas de canonización de San Ignacio de Loyola en 1624 se 
armaron diez altares en las esquinas del centro de la ciudad, alternando escenas 
mitológicas y religiosas. Entre ellas estaban las doce Sibilas: "Pérsica, Líbica, Délfica, 
Cumea, Cumana, Samia, Tiburtina, Helespóntica, Egipcia, Eritrea, Cimea y Carmenta, cada 
una con sus sentencias y verdades escritas con letras de oro, profetizando cosas milagrosas 
en confirmación de la fe católica". Estas Sibilas, modeladas en escultura, habrá que suponer 
que, como el mismo Arzáns nos dice, fueron obras realizadas por dos artistas: "flamenco 
el uno y alemán el otro".

En ocasión de la solemne recepción que la Villa Imperial tributó al recién designado

-----------  CLASSICA BOLIVIANA---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

222



CLASSICA BOLIVIANA-----------

virrey del Perú, el arzobispo Fray Diego Rubio Morcillo de Auñon en abril de 1716, según 
nos cuenta Arzáns, los señores azogueros prepararon en la noche de la llegada una 
"mascarada". En dicho desfile alegórico, en que participaron además de los "Reyes de 
España", los "Incas del Perú", la "imagen del Cerro" y varias figuras mitológicas y 
alegóricas, no estuvieron ausentes las Sibilas, en esta oportunidad a caballo, como las que 
vemos en los murales de Puebla, ataviadas de riquísimas telas y portando entre las manos 
tarjas con sus nombres y profecías. Dada la unilateralidad del mundo colonial, en que las 
mujeres no podían participar en este tipo de representaciones, fueron "mancebos de 
hermosos rostros" quienes asumieron los papeles de las mensajeras de los dioses greco- 
romanos. Según nos cuenta el historiador potosino, los atuendos y atributos fueron 
sacados de "antiguas pinturas", lo que prueba que en Potosí tampoco fueron extrañas las 
obras pictóricas con "Sibilas" durante el Siglo XVII.

En fecha más avanzada, por lo menos de fines del siglo XVIII, en uno de los 
inventarios que se hace de los bienes artísticos de la iglesia de San Francisco de Potosí, el 
investigador Mario Chacón, que estudió a fondo el arte potosino, indica que existieron 
trece cuadros colgados cuyo tema eran las Sibilas.

De principios del siglo XVII, contemporáneo al mencionado acontecimiento festivo 
de Potosí, queda el primitivo altar mayor que hizo el indio escultor Don Sebastián 
Acostopa Inga, para colocar en él la imagen de la Virgen de Copacabana. Este retablo, que 
aún se encuentra en el Santuario de Copacabana como retablo lateral, fue firmado y 
acabado en 1618 y muestra la particularidad de tener a los costados y flanqueando la 
hornacina central, seis medallones tallados en maguey con las Sibilas, cada una de las 
cuales lleva en el marco el nombre correspondiente. Ellas son: Cumana, Egipcia, Samia, 
Cimeria, Pérsica y Etiópica, representadas en forma de elegantes damas de larga cabellera 
rubia y vistosos tocados, mostrándonos una belleza aniñada, que el artista imprimió a 
estos personajes extraños para él, pero que tenían profundo significado para la Virgen de 
Copacabana como anunciadores de su maternidad.

En cuanto a la presencia de esta iconografía en la pintura, se han encontrado tan sólo 
dos cuadros representando Sibilas, y que se hallan en colecciones particulares de La Paz. 
Se trata de la Sibila Pérsica y de la Sibila Cumana, como consta en los letreros que se hallan 
en la parte superior de ambas obras. Sin duda formaban parte de series hoy perdidas, ya 
que en general, estos personajes formaban conjunto, como ya hemos visto a través de lo 
mencionado anteriormente.

La "Sibila Pérsica", está representada por la figura de medio cuerpo de una dama, 
que lleva una vestimenta similar a las Sibilas del Perú. Se trata de una "cota" de

223



f

-------  CLASSICA BOLIVIANA ----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

ascendencia romana que nos hace ver la influencia del grabado. Como atributo porta una 
cruz y una corona, características de la adivinadora Pérsica. Esta pintura que muestra una 
mano de dibujo duro, debemos ubicarla dentro de la escuela paceña del siglo XVII. 
Indudablemente es obra de algún maestro indígena o méstizo y haciendo una comparación 
con otras obras publicadas de este período podemos atribuirla al maestro que pintó dos 
vírgenes de Pomata, una de las cuales se encuentra en la Pinacoteca de San Francisco de La 
Paz, fechada en 1683 y otra en la iglesia de Lampa, en Puno, Perú. Los ojos bajos en forma 
de almendra, la nariz recta y los pómulos salientes son características comunes a los tres 
rostros y vemos que en ellas, sin duda, ha influido la imagen de la Virgen de Copacabana 
de Tito Yupanqui.

La "Sibila Cumana", también de figura de medio cuerpo, está representada por una 
dama que porta un libro abierto y una cruz. El fondo es de paisaje y en la parte superior 
debajo del nombre, se lee su profecía: "Iam Redit et virgo" haciendo referencia a la 
virginidad de la Madre de Dios.

Lo interesante de esta figura, es que el atuendo que lleva puesto se halla influido por 
los tejidos indígenas. Las franjas y los adornos corresponden a las características que 
muestra el arte textil de nuestro país. Y más aún, el emblema metálico que lleva sobre el 
hombro representando una máscara de puma, repite los similares que aparecen en las 
figuras de los caciques indios de fines del siglo XVII. Lo mismo se puede ver en los célebres 
cuadros de la Procesión de Corpus en el Cuzco, especialmente, en el del "cerro de San 
Sebastián, Santiago y San Cristóbal" y en el retrato de Don Alonso Chihuan Tito Inca, 
además de algunos cuadros de la serie de incas del Siglo XIX como los de Viracocha y 
Yahuar Huaca, en el Museo Arqueológico del Cuzco.

Este adorno, constituyó parte de los atributos y signos distintivos de los reyes Incas, 
de acuerdo a las investigaciones de la Arq. Teresa Gisbert, quien nos dice que estas 
máscaras de puma posiblemente sean aditamentos de la época virreinal.

Estilísticamente ambos cuadros de las Sibilas están relacionados, pero no es 
posible asegurar si se trata de una misma serie aunque provienen de la misma región: 
La Paz.

Las representaciones de Sibilas en nuestro país, conocidas hasta ahora, tanto 
documentalmente como por los ejemplos anotados, se ubican cronológicamente desde la 
segunda década del siglo XVII hasta fines del Siglo XVIII, y creemos que éstos han sido 
los personajes de la mitología antigua que más han pervivido dentro de la sociedad 
virreinal.

224



----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  CLASSICA BOLIVIANA-------

2. Las virtudes teologales

En la zona del Altiplano paceño, las pinturas con temas alegóricos corresponden al 
último tercio del Siglo XVII. Tal es el caso de las Virtudes Teologales que realizó Leonardo 
Flores para la iglesia de Pucarani, hoy desgraciadamente perdidas para nuestro 
patrimonio. Estas Virtudes -Fe, Esperanza y Caridad- son representadas con sus típicos 
atributos en forma de jóvenes mujeres con largas y elegantes vestiduras provenientes de 
grabados. Su presencia indica que los santos no constituyeron la única temática usada por 
los artistas de esta región.

La representación iconográfica de estos conceptos teológicos está llena de símbolos 
y formas peculiares, creando un mundo de alegorías. En el caso de la Fe, ésta apárece 
sosténiendo una cruz, símbolo del Nuevo Testamento y del sacrificio de Cristo, 
simbolizado también por el cáliz que sostiene en la mano izquierda; a sus pies está Goliat 
vencido, como rasgo del triunfo de la religión católica. Al fondo, una representación que 
alude a Cristo como fundador de la Iglesia, hecho que se simboliza por lá entrega de las 
llaves a San Pedro. En un medallón que aparece como título del cuadro se lee: "Santifecetur 
fsic] nomen tuum" que es la primera petición del Padre Nuestro: "Santificado sea tu Nombre".

La Esperanza, apoyada en la típica áncora como emblema de la salvación eterna, 
eleva la mirada hacia la golondrina que posa en su mano como alusión a la Resurrécción. 
En la parte inferior aparece, como exponente de esta Virtud, Sansón con su atributo; la 
quijada de asno; es figura que representa la esperanza en los momentos de mayor 
sufrimiento y que la divinidad parece alejarse de la criatura humana. En segundo plano se 
hace alusión a uno de los dogmas del Credo: "Descendió a los infiernos; al tercer día 
resucitó de entre los muertos". La representación muestra a Cristo con la bandera de la 
resurrección, inclinándose hacia las almas que descendieron al infierno antes de su llegada 
y que tuvieron esperanza en la salvación. En el medallón se inscribe la segunda petición 
del Padre Nuestro: "Adveniat regnum tuum”: "venga a nosotros tu Reino".

La Caridad está representada por una madona que sostiene a un niño en Sus brazos 
y protege a otro bajo su manto. Simboliza el amor al prójimo como a sí mismo. Como tema 
secundario se encuentra la escena del supremo acto de amor con lá muerte en la Cruz del 
Hijo de Dios hecho hombre, que se representa con la Crucifixión en el Gólgota. En el 
medallón se encuentra escrita la tercera petición: "Fiat voluntas tua sicut in coelo et in 
térra": "hágase tu Voluntad en la tierra como en el cielo".

Debemos suponer que esta serie de las Virtudes Teologales formaba parte de un 
conjunto mayor, complementándose con las Virtudes Cardinales y las cuatro restantes

225



------ CLASSICA BOLIVIANA

peticiones del Padre Nuestro, similar a la serie que existe en la Catedral de Quito (Ecuador) 
obra de Miguel de Santiago y que ha sido estudiada por el investigador Fr. José María 
Vargas, demostrándonos que fue este tipo de pintura alegórica uno de los medios más 
utilizados para la enseñanza de la doctrina cristiana durante la evangelización en 
Hispanoamérica.

Antiguo Retablo Mayor del Santuario de Copacabana, obra del escultor 
Sebastián Acostopa Inga, que muestra seis medallones tallados con las Sibilas 
Cumana, Egipcia, Samia, Cimeria, Pérsica y Etiópica.
Obra firmada y fechada en 1618

Detalle de la fotografía anterior.

226



I

1L



Studio et labore, honéstate ac 
m axim a quam  f ie r i p o ss it 
modestia, ad astra usque eamus: 
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit 
amor, ne obliuioni demus prope 
sequentia ipsius uerba: labor 
omnia uincit. Hum anitatem  in 
prim is ut exem plum  unum in 
nostris laboribus enixe colamus, 
prae oculis sem per habeam us 
eamque imo corde prosequamur. 
Hoc iter nostrum ; hoc decus 
nostrum; hoc et praemium semper 
nobis satis sit.

J.M. Barnadas


	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 7.pdf (p.9-14)
	Untitled.pdf (p.15-16)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


