
5

CLASSICA
BOLIVIANA

¡SMM0MP¿mmm

UNIONE LATINA 

UNIÁO LATINA

U niversidad N uestra Señora D e La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPAÑA



CLASSICA BOLIVIANA
I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos

LA PAZ JUNIO 1998



Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redacción:
Sergio Sánchez Armaza 
Carmen Soliz Urrutia 
Estela Alarcón Mealla

Colaboración especial:
Guido Orias Luna 
Carlos Seoane Urioste

Depósito Legal
4-1-773-99

Diseño e impresión
PROINSA 
Tel. 227781 - 223527 
Av. Saavedra 2055 
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999 

Portada:
Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona 
lago Titikaka, periodo colonial. Museos 
Municipales de La Paz.
Foto Teresa Gisbert



E n  el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unión Latina y la

Universidad Nuestra Señora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes 
países de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos, 
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original, 
el latín, y los que derivan de él: español, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se 
consideraron otros temas que representaron una importante contribución a los estudios 
Clásicos tanto para el país anfitrión, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unión Latina, a través de su Dirección de Promoción y Enseñanza de Lenguas, tiene 
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios 
clásicos entre los países miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de 
la latinidad. La representación en Bolivia desarrolla en el país una serie de actividades, como 
seminarios sobre lenguas y culturas clásicas, publicaciones y cursos de enseñanza del idioma 
madre: el latín.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del 
I Encuentro, en esta publicación que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este 
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha 
sido creada la' Sociedad de Estudios Clásicos, integrada por destacados intelectuales y 
personalidades.

El Encuentro surgió de una iniciativa de la Unión Latina y la Universidad Nuestra 
Señora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto 
para divulgar lo que significó y significa la cultura latina en todos los ámbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Señora de La 
Paz como a la Embajada de España en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer 
realidad esta reunión y la publicación fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti 
Secretario General 

Unión Latina



INDICE

Agradecimientos 7

Jorge Paz Navajas: Introducción 9

Josep M. Barriadas: Discurso de Bienvenida 11

Mario Frías Infante: Mi odisea de traducir la Odisea 13

H.C.F. Mansilla: Lo rescatable de la tradición clásica para el 
campo de la ciencia política 17

Iván Guzmán de Rojas: Contrastes semánticos del Aymara registrado 
por Bertonio con el Castellano de Gracián 29

Juan Araos Uzqueda: Apología, Critón, Fedón: Acta judiciaria 47

Francisco Rodríguez Adrados: Escisiones y unificaciones en la historia del Griego 61

Rodolfo P. Buzón: Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones 69

Héctor García Cataldo: Poesía Lírica Griega Acaica o de la 
cotidianeidad atemporal 81

Prof. Iván Salas Pinilla: El Destino en la Ilíada y su campo semántico 97

Teresa Gisbert: Los dioses de la antigüedad clásica en Copacabana 121

Teodoro Hampe Martínez: La tradición clásica en el Perú virreinal: 
una visión de conjunto 137

Andrés Orias Bleichner: El Soplo Clásico en la Escritura de 
Bartolomé Arzáns 145



Fem ando Cajías de la Vega: La arquitectura neoclásica en Bolivia 153

Josep M . Bam adas: La escuela humanística de Cotocollao:
evocación de una vivencia 157

Santiago R; M . Gelonch V.: Algunas notas acerca de la investigación
en los Estudios Clásicos (Investigación,
Hermenéutica, Postmodemidad y Mito) 165

Ernesto Bertolaja: La política de la Unión Latina en el ámbito
de los estudios clásicos en América Latina 183

Andrés Eichmann Oehrli: Reminiscencias clásicas en la lírica de la
Real Audiencia de Charcas 187

Salvador Romero Pittari: El latín en la literatura boliviana finisecular 211

Enrique Ipiña Melgar: Sócrates y las tendencias pedagógicas actuales 215

Teresa Villegas de Aneiva: Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura
virreinal boliviana 221



■--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  CLASSICA BOLIVIANA -----------

A gradecim ientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron 
desde un inicio la realización del Encuentro y la publicación del presente volumen, y han 
hecho posible los auspicios para su publicación.

Luis Prados Covarrubias alentó la realización del Encuentro; a él debemos la 
participación del insigne investigador Don Francisco Rodríguez Adrados, que nos ha honrado 
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sánchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcón Mealla es el 
mayor mérito. Han creído que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo 
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organización del Encuentro hasta anteayer, 
en que esta página ingresó a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina, 
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temática y sus cualidades personales. Ningún 
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripción de las grabaciones, con ideas y 
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orias.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboración, y la lista de las personas 
a quienes se debe agradecer sería muy larga de transcribir, empezando por todos los que han 
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chávez y el de 
Selva Fernández.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.

7



I

1L



CLASSICA BOLIVIANA

Sócrates y  las tendencias pedagógicas actuales

Enrique Ipiña Melgar

La personalidad de Sócrates está consagrada entre las grandes personalidades del 
clasicismo helénico. Su presencia e influencia en la construcción del humanismo no sólo se 
mantienen hasta el día de hoy sino que es posible apreciar cómo crecen con el paso del tiempo. 
No se ha establecido, sin embargo, la personalidad histórica de Sócrates. El hecho de que se 
sepa quién fue su padre -un picapedrero según unos o un escultor según otros- llamado 
Sofronisco, o que se conozca el nombre y la ocupación de Faenarete, su madre, comadrona, o 
el que se sepa con cierta precisión el año del nacimiento y el de la muerte del hombre genial 
-entre el 470 y el 469 hasta el 399 antes de Cristo-: nada de todo ello contribuye mucho a definir 
quién era y cómo era realmente. Porque no tenemos un solo escrito suyo; porque todo lo que 
sabemos de él lo sabemos a través de las obras de sus discípulos.

Así, la personalidad que se refleja en las obras de Platón, en sus célebres Diálogos -y  que 
es la más generalmente aceptada- aparece como la rica personalidad de un hombre sabio y 
bueno, de gran habilidad dialéctica, pero incapaz de dolo o, por lo menos, de aquella astucia 
muy cercana al dolo. La imagen que Jenofonte nos transmite, si bien se asemeja en muchos 
rasgos a la imagen platónica, admite muchos rasgos, que pueden considerarse hasta vulgares. 
En ambos casos, Sócrates resulta ser muy diferente del que se muestra en las obras de 
Aristófanes, imagen caricaturesca pero, como toda caricatura, referida a la verdadera 
personalidad del que en ella está representado1. Las eruditas discusiones que en torno a este 
problema se han desarrollado entre biógrafos, historiadores y especialistas de diversa índole, 
pueden ser seguidas y llevadas hasta la especulación: pero hacerlo aquí nos alejaría del 
propósito de este sencillo trabajo.

Sin embargo, asumiendo la importancia de un conocimiento menos conjetural de la 
personalidad de Sócrates, debemos partir de la imagen que tenemos aceptada como la más 
reconocida: el Sócrates de los Diálogos de Platón, apoyándonos en una razón muy sencilla: la 
coherencia entre pensamiento y vida que se desprende de la lectura de los Diálogos.

A mí, particularmente, me interesan más el método filosófico de Sócrates, asentado en 
la pregunta, y el método didáctico de aprendizaje por la investigación, que se desarrolla en el 
diálogo. Ambos métodos exigen que su creador sea una mente agudamente inquisitiva; capaz 
de remitirse en todo momento de las ideas a los hechos y viceversa, un hábil polemista 
-diríamos hoy- expuesto a la interpelación y a la censura de los demás en la misma medida en 
que era capaz de esgrimir la ironía para destruir los conocimientos mal formados o inexactos.

1 Frerrater Mora, José, Diccionario de Filosofía, Ed. Sudamericana, Buenos Aires, 1971,T. II, pp. 697 y ss.

215



Dejemos, pues, de lado la cuestión de la personalidad del gran maestro del pensamiento 
y démonos por satisfechos con esas consideraciones para tratar de penetrar un poco en su 
manera de pensar que, finalmente, no puede ser muy diferente de su manera de ser. Esa 
manera de pensar profundamente inquisitiva era una búsqueda infatigable de la verdad; una 
búsqueda siempre insatisfecha de las respuestas fáciles o del recurso a la autoridad; sin duda, 
fue por eso que se hizo profundamente antipático a los hombres sabios, prudentes y estimados 
de su tiempo. La equiparación del saber con la virtud acompaña esa búsqueda que, por 
consiguiente, supera un interés puramente cognoscitivo para elevarse al plano moral y 
convertirse en la búsqueda del bien moral que finalmente se identificará con el bien supremo: 
bueno, justo y verdadero. Para Sócrates no es posible ser sabio y ser malvado en la medida en 
que la sabiduría es auténtica: porque si el saber es reflejo del ser, necesariamente es un saber 
virtuoso, referido al ser bueno tanto como al ser justo y verdadero. Aunque no se trata de una 
búsqueda de naturaleza propiamente metafísica, sino más bien etico-axiológica, no hay duda 
de los supuestos ontológicos que dan consistencia a este método de filosofar; básicamente la 
confianza en la razón correctamente conducida para llegar a la adecuación del pensar y el ser2. 
Queda, de esa manera, fundada una vía de investigación metafísica que, apartándose de la 
senda abierta por Parménides, encuentra que la búsqueda del ser no es distinta de la búsqueda 
de la felicidad del hombre. Esta identificación de la esencia con el valor constituye la base del 
humanismo socrático y, me atrevería a decir, la base del humanismo de Occidente. Gracias a 
ella quedan definitivamente superados los absurdos a los que una razón desprendida del 
sentido común y de la realidad humana construía en la primerq edad de la filosofía griega. En 
lo sucesivo, la filosofía deberá discurrir por el único camino, del cual no se ha a vuelto a 
separar: el camino del hombre.

La confianza en el razonamiento para descubrir lo verdadero y lo bueno, no estaría libre 
de dificultades si se investigara en soledad. Pero el método socrático del razonamiento está 
lejos de esa actitud que él podría haber considerado presuntuosa. Lejos de esa actitud, el 
filósofo socrático aparece como un humilde promotor de la búsqueda en común. Así, el diálogo 
se convierte en la manera adecuada de buscar respuestas para la actitud inquisitiva, en la 
convicción de que, juntando la capacidad de cada uno de los dialogantes en una red de 
inteligencias y voluntades, es posible llegar a la verdad, a la bondad, a la justicia.

Por otra parte, pienso que la pregunta, clave del pensamiento socrático, no es un recurso 
didáctico solamente. Podríamos decir que se constituye en un cuestionamiento metódico que, 
más de dos milenios después, encontraría en la duda cartesina un eco diferente. Es necesario 
emplear la pregunta como el instrumento capaz de arrancar del fondo del corazón humano, 
donde reposa como escondida, la verdad que debe hacerse explícita para iluminar nuestros 
pasos.

La pregunta como método es equiparable a la actitud básica inicial, de todo ser humano

------------ CLASSICA BOLIVIANA ---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

2 Salazar Bondy, Augusto, Didáctica de la Filosofía, Ed. Arica S.A., Lima, 1967, pp. 117 y ss.

216



CLASSICA BOLIVIANA -----------

que busca la verdad. Sin embargo, no se trata solamente de un cuestionamiento personal. Se 
trata más bien de la más genuina confianza en las posibilidades de la pregunta que se le hace 
al otro, al interlocutor, como un primer paso, esencial para el método socrático de enseñar: la 
ironía.

No es algo necesariamente cruel o sarcástico; no consiste en poner en ridículo al 
pretendido saber del otro: al contrario, tratando al otro con el respeto que como persona 
merece, el maestro ironiza mostrando la precariedad de los saberes oficialmenle reconocidos 
como tales; la insuficiencia de lo generalmente admitido; y todo el daño que del error podría 
derivarse, si se lo tuviera y mantuviera como verdad inconmovible.

Analizados los diversos diálogos platónicos en los que Sócrates participa como el 
cuestionador de los participantes, y dejando de lado la cuestión de si es Sócrates mismo o el 
primer Platón el autor de determinados diálogos, es fácil percibir en su tranquila desenvoltura 
la crítica del conformismo como el peor vicio de los hombres; es decir, la ausencia del espíritu 
crítico como prueba casi palpable de la incapacidad para ejercitar la inteligencia.

En la República de Platón3, Sócrates narra la alegoría o mito de la Caverna, y nos muestra 
la suerte del filósofo que se rebela contra la estupidez de los tiranos y su poder asentado en la 
ignorancia; y que lucha por la liberación del espíritu humano. En el mito de la caverna es 
posible apreciar con mucho realismo que la ironía, como destrucción de los falsos saberes, no 
sucede sin dolor. Esgrimida como un instrumento de liberación, deberá provocar una ruptura 
dolorosa entre el sometimiento al error en la falsa seguridad del saber acrítico y la búsqueda 
valiente de la única seguridad aceptable en la verdad. La evasión del valiente que huye de las 
profundidades de la caverna y de su mundo de hipocresía y esclavitud en la ignorancia, no se 
produce sin la lucha y el dolor que simbolizan el juicio crítico, la liberación por la crisis. Por 
eso, el término crisis se aplica a la separación, a la ruptura, al discernimiento de lo que es un 
ídolo falso o un verdadero espíritu4. Esa ruptura que sólo es posible en el juicio, constituye el 
segundo paso del método socrático y en él hay algo que muere o se pone -al menos- en trance 
de muerte, para alumbrar el ser, para llegar a ser. Por eso todo aprendizaje es un 
alumbramiento, un trance entre la ignorancia, oscuridad parecida a la muerte, y la vida del 
espíritu iluminado. La evasión del rebelde que lucha por su libertad y logra evadirse de la 
lúgubre ignorancia -la esclavitud- de la caverna tiene toda la calidad de un parto, mayéutica 
de un nuevo nacimiento que simboliza la libertad en la verdad y que, por consiguiente, es una 
verdad moralmente deseable: es el bien supremo.

No me cabe duda de que el método socrático no puede limitarse a un método didáctico 
de la filosofía. En su paradigma IRON1A-CR1S1S-MAYEUTICA está plasmado ya, de manera 
inequívoca, el método científico, y representa, en consecuencia, el proceso natural de

3 República, libro VII.
4 Palabras de Sócrates en el Tedíeles.

217



------- CLASSICA BOLIVIANA -------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

cualquier aprendizaje. Encuentro en este paradigma sugestivas analogías con el que 
se ha dado en llamar el paradigma ignaciano que, en la mejor tradición de la 
pedagogía jesuítica, aquella que renovó totalmente orientaciones pedagógicas de la 
Edad Moderna, ha sido formulado como el paradigma EXPER1ENCIA-REFLEXION- 
ACCION. No en vano los jesuítas cultivaron con tanto esmero el humanismo helénico. 
Ignacio de Loyola, guiado por el Espíritu como Sócrates decía haberlo sido por su 
daim on, siguió un camino semejante, haciendo de la experiencia y la reflexión -es 
decir del discernim iento o juicio crítico sobre la calidad de la experiencia-, la base de 
sus proyectos para la acción consecuente.

Encuentro tam bién una analogía muy próxim a a la identidad entre el 
paradigma socrático y el paradigma implícito en el método de la educación popular 
y liberadora de Paulo Freyre: codificación-descodificación-praxis de la acción  donde la 
realidad vivida sin reflexión está como codificada, de modo que en ella se 
fundamenta el saber ingenuo; esa realidad codificada deberá ser procesada analítica 
y reflexivam ente; es decir, descodificada, en busca de sus funciones y relaciones 
hasta determinar causas, efectos y condiciones hasta definir, con claridad, el proyecto 
de acción a seguir.

De manera semejante, encuentro analogías muy sugestivas entre el paradigma 
socrático y los planteam ientos de los llamados pedagogos constructivistas (Piaget, 
Vitgotsky y otros) para los cuales el aprendizaje se construye a partir de la 
experiencia previa en un proceso crítico de acumulación de los saberes orientados 
siem pre al proyecto.

Pienso que las políticas educativas que hoy orientan y dirigen los procesos de 
reforma de la educación en América Latina y en otras/regiones del mundo están en la 
línea de esos paradigmas; en proceso de franco rechazo al paradigma tradicional 
-herencia de un positivismo mal asimilado entre nosotros- que se podría resumir 
com o EXPOS1CION-ASIMILACION-REPETICION. Paradigma ciertam ente causante 
de la actitud pasiva del alumno, de la carencia de espíritu crítico y de la falta de 
aliento para la renovación y la proposición.

¿Cómo no ver en el diálogo socrático el antecedente del círculo de cultura de 
Freyre, tan generalizado en nuestros enfoques de educación de adultos, de 
actualización y capacitación? Del mismo modo, ¿cómo no identificar la actitud 
inquisitiva del viejo Sócrates con el protagonismo del aprendizaje y el nuevo rol del 
maestro como facilitador y guía de los aprendizajes, que no como expositor de la 
verdad?

218

A



CLASSICA BOLIVIANA

Frente a estas analogías, aparece nítidam ente que las grandes diferencias entre 
el saber de los .tiempos socráticos y el saber actual no afectan a la naturaleza del 
conocim iento humano, sino más bien a los contenidos que comporta y a las 
competencias que el educando logra desarrollar por medio de esos contenidos y el 
ejercicio de sus aptitudes en esas competencias. Aparece que la diferencia entre la 
educación socrática y las tendencias pedagógicas de la actualidad no estriba, 
entonces, en lo esencial, sino en lo que todos reconocem os como accidental, 
conscientes como somos de la provisionalidad de esos contenidos, una vez que ya no 
podemos creer que ninguno de los avances de la ciencia podría ser mirado como 
definitivo.

Si se trata de un saber esencialista, que afecta más a las actitudes y a los que 
generan o determinan esas actitudes, antes que a las aptitudes y competencias que se 
desarrollan por la educación y que van cambiando con los tiempos, a mí me resulta 
muy claro que entre la educación socrática y la nuestra no deberían verse diferencias 
fundamentales. Es más, pienso que ha llegado la hora de reconstruir el humanismo 
sobre las mismas bases esenciales: la búsqueda de lo verdadero, de lo justo y de lo 
bueno. Se trataría de construir otra vez una formación general básica que, en palabras 
del célebre pedagogo sueco Thorsten Hussen, es la mejor formación profesional que 
hoy se podría dar; hoy, cuando la especialización profesional es en la mayoría de los 
casos concebida como una capacitación provisional, porque necesitará, sin duda 
alguna, de una pronta reconversión para atender a las futuras y cambiantes 
demandas laborales.

Pienso que esa formación general básica debería construirse a partir de la 
experiencia de los educandos, acudiendo siempre a la crítica de la experiencia habida 
por medio del análisis y de la reflexión, personal y colectivam ente; acudiendo al 
diálogo de saberes, otorgando al educando el protagonismo de su propia educación, 
asumiendo los educadores un rol más humilde pero más sabio, como humilde y sabio 
era aquel lejano maestro que, sin rubor, confesaba no saber sino que no sabía nada.

Y, en realidad, ¿qué podemos saber hoy los educadores? ¿De qué podemos 
estar seguros? Se afirma por diversas fuentes que en menos de diez años el 80% de 
productos de la industria actual estará fuera de uso, sustituido por nuevos y por 
ahora desconocidos productos emergentes de procesos y de necesidades que tal vez, 
en buena medida, sean aún desconocidos. Nuestro saber debe volver a las fuentes del 
humanismo y nos debe llevar a enseñar algo muy diferente de las falsas seguridades o 
de los optimismos tecnologistas y pseudocientíficos. Así nos lo recomienda claramente 
el informe de la Comisión Delors a la UNESCO sobre la educación en el siglo XXI: que 
los niños y jóvenes aprendan a aprender, a conocer, a hacer, a ser y a convivir.

219



---------- - CLASSICA BOLIVIANA

Termino con una sencilla conclusión: que es preciso volver a los maestros del 
humanismo clásico para no perder el camino; particularm ente en estos tiempos de 
cambio generalizado.

220



I

1L



Studio et labore, honéstate ac 
m axim a quam  f ie r i p o ss it 
modestia, ad astra usque eamus: 
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit 
amor, ne obliuioni demus prope 
sequentia ipsius uerba: labor 
omnia uincit. Hum anitatem  in 
prim is ut exem plum  unum in 
nostris laboribus enixe colamus, 
prae oculis sem per habeam us 
eamque imo corde prosequamur. 
Hoc iter nostrum ; hoc decus 
nostrum; hoc et praemium semper 
nobis satis sit.

J.M. Barnadas


	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 6.pdf (p.9-14)
	Untitled.pdf (p.15-16)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


