CLASSICA
BOLIVIANA

mmm iSMMOMP;

UNIONE LATINA
UNIAO  LATINA

Universidad N uestra Sefiora De La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPANA



CLASSICA BOLIVIANA

| Encuentro Boliviano de Estudios Clasicos

e

$INS

LA PAZ JUNIO 1998




Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redaccion:
Sergio Sdnchez Armaza
Carmen Soliz Urrutia
Estela Alarcén Mealla

Colaboracién especial:
Guido Orias Luna
Carlos Seoane Urioste

Depdsito Legal
4-1-773-99

Disefio e impresién
PROINSA

Tel. 227781 - 223527
Av. Saavedra 2055
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999

Portada:

Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona del
lago Titikaka, periodo colonial. Museos
Municipales de La Paz.

Foto Teresa Gisbert



En el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unién Latina y la

Universidad Nuestra Sefiora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes
paises de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clésicos,
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original,
el latin, y los que derivan de él: espafiol, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se
consideraron otros temas que representaron una importante contribucién a los estudios
clésicos tanto para el pais anfitrién, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unién Latina, a través de su Direccién de Promocién y Ensefianza de Lenguas, tiene
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios
cldsicos entre los paises miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de
la latinidad. La representacién en Bolivia desarrolla en el pais una serie de actividades, como
seminarios sobre lenguas y culturas cldsicas, publicaciones y cursos de ensefianza del idioma
madre: el latin.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del
I Encuentro, en esta publicacién que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha
sido creada la Sociedad de Estudios Clésicos, integrada por destacados intelectuales y
personalidades. ’ :

El Encuentro surgié de una iniciativa de la Unién Latina y la Universidad Nuestra
Seflora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto
para divulgar lo que significé y significa la cultura latina en todos los dmbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Sefiora de La
Paz como a la Embajada de Espafia en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer
realidad esta reunién y la publicacién fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti
Secretario General
Union Latina



Jorge Paz Navajas:
Josep M. Barnadas:
Mario Frias Infante:

H.C.F. Mansilla:
Ivin Guzman de Rojas:

Juan Araos Uzqueda:
Francisco Rodriguez Adrados:
Rodolfo P. Buzén:

Héctor Garcia Cataldo:

Prof. Ivan Salas Pinilla:
Teresa Gisbert:

Teodoro Hampe Martinez:

And;és Orias Bleichner:

INDICE

Agradecimientos

Introduccién

Discurso de Bienvenida

Mi odisea de traducir la Odisea

Lo rescatable de la tradicién clasica para el
campo de la ciencia politica

Contrastes semanticos del Aymara registrado
por Bertonio con el Castellano de Gracidn

Apologia, Critén, Fedén: Acta judiciaria
Escisiones y unificaciones en la historia del Griego
Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones

Poesia Lirica Griega Acaica o de la
cotidianeidad atemporal

El Destino en la Iliada y su campo semantico

11

13

17

29
47
61
69

81
97

Los dioses de la antigiiedad clasica en Copacabana 121

La tradicién clasica en el Peru virreinal:
una visién de conjunto

El Soplo Clasico en la Escritura de
Bartolomé Arzans

137

145



Fernando Cajias de la Vega:

Josep M. Barnadas:

Santiago R. M. Gelonch V.:

Ernesto Bertolaja:

Andrés Eichmann Oehrli:

Salvador Romero Pittari:
Enrique Ipifia Melgar:

Teresa Villegas de Aneiva:

La arquitectura neoclasica en Bolivia

La escuela humanistica de Cotocollao:
evocacion de una vivencia

Algunas notas acerca de la investigaciéon
en los Estudios Clasicos (Investigacion,
Hermenéutica, Postmodernidad y Mito)

La politica de la Unién Latina en el ambito
de los estudios cladsicos en América Latina

Reminiscencias cldsicas en la lirica de la
Real Audiencia de Charcas

El latin en la literatura boliviana finisecular

Sécrates y las tendencias pedagdgicas actuales

Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura

virreinal boliviana

153

157

165

183

187
211

215

221



CLASSICA BOLIVIANA ——

Agradecimientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron
desde un inicio la realizacién del Encuentro y la publicacién del presente volumen, y han
hecho posible los auspicios para su publicacién.

Luis Prados Covarrubias alenté la realizacion del Encuentro; a él debemos la
participacién del insigne investigador Don Francisco Rodriguez Adrados, que nos ha honrado
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sanchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcén Mealla es el
mayor mérito. Han creido que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organizacién del Encuentro hasta anteayer,
en que esta pdgina ingresé a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina,
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temética y sus cualidades personales. Ningtin
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripcion de las grabaciones, con ideas y
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orfas.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboracidn, y la lista de las personas
a quienes se debe agradecer seria muy larga de transcribir, empezando por todos los que han
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chévez y el de
Selva Ferndndez.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.






T N

CLASSICA BOLIVIANA ——

Sécrates y las tendencias pedagégicas actuales
Enrique Ipiha Melgar

La personalidad de Sdcrates estd consagrada entre las grandes personalidades del
clasicismo helénico. Su presencia e influencia en la construccién del humanismo no sélo se
mantienen hasta el dia de hoy sino que es posible apreciar cémo crecen con el paso del tiempo.
No se ha establecido, sin embargo, la personalidad histérica de Sécrates. El hecho de que se
sepa quién fue su padre —un picapedrero segin unos o un escultor segiin otros- llamado
Sofronisco, o que se conozca el nombre y la ocupacién de Faenarete, su madre, comadrona, o
el que se sepa con cierta precisién el afio del nacimiento y el de la muerte del hombre genial
—entre el 470 y el 469 hasta el 399 antes de Cristo— nada de todo ello contribuye mucho a definir
quién era y c6mo era realmente. Porque no tenemos un solo escrito suyo; porque todo lo que
sabemos de él lo sabemos a través de las obras de sus discipulos.

Asi, la personalidad que se refleja en las obras de Platén, en sus célebres Didlogos —y que
es la mds generalmente aceptada— aparece como la rica personalidad de un hombre sabio y
bueno, de gran habilidad dialéctica, pero incapaz de dolo o, por lo menos, de aquella astucia
muy cercana al dolo. La imagen que Jenofonte nos transmite, si bien se asemeja en muchos
rasgos a la imagen platénica, admite muchos rasgos, que pueden considerarse hasta vulgares.
En ambos casos, Socrates resulta ser muy diferente del que se muestra en las obras de
Aristéfanes, imagen caricaturesca pero, como toda caricatura, referida a la verdadera
personalidad del que en ella estd representado'. Las eruditas discusiones que en torno a este
problema se han desarrollado entre bidgrafos, historiadores y especialistas de diversa indole,
pueden ser seguidas y llevadas hasta la especulacién: pero hacerlo aqui nos alejaria del
proposito de este sencillo trabajo.

Sin embargo, asumiendo la importancia de un conocimiento menos conjetural de la
personalidad de Sécrates, debemos partir de la imagen que tenemos aceptada como la mas
reconocida: el Sécrates de los Didlogos de Platén, apoydndonos en una razén muy sencilla: la
coherencia entre pensamiento y vida que se desprende de la lectura de los Didlogos.

A mi, particularmente, me interesan mds el método filoséfico de Sécrates, asentado en
la pregunta, y el método didactico de aprendizaje por la investigacion, que se desarrolla en el
didlogo. Ambos métodos exigen que su creador sea una mente agudamente inquisitiva; capaz
de remitirse en todo momento de las ideas a los hechos y viceversa, un habil polemista
~diriamos hoy- expuesto a la interpelacién y a la censura de los demés en la misma medida en
que era capaz de esgrimir la ironia para destruir los conocimientos mal formados o inexactos.

1 Frerrater Mora, José, Diccionario de Filosofta, Ed. Sudamericana, Buenos Aires, 1971,T. II, pp. 697 y ss.
215



—— CLASSICA BOLIVIANA

Dejemos, pues, de lado la cuestién de la personalidad del gran maestro del pensamiento
y démonos por satisfechos con esas consideraciones para tratar de penetrar un poco en su
manera de pensar que, finalmente, no puede ser muy diferente de su manera de ser. Esa
manera de pensar profundamente inquisitiva era una bisqueda infatigable de la verdad; una
buisqueda siempre insatisfecha de las respuestas faciles o del recurso a la autoridad; sin duda,
fue por eso que se hizo profundamente antipético a los hombres sabios, prudentes y estimados
de su tiempo. La equiparacién del saber con la virtud acomparfia esa blisqueda que, por
consiguiente, supera un interés puramente cognoscitivo para elevarse al plano moral y
convertirse en la busqueda del bien moral que finalmente se identificara con el bien supremo:
bueno, justo y verdadero. Para Sécrates no es posible ser sabio y ser malvado en la medida en
que la sabiduria es auténtica: porque si el saber es reflejo del ser, necesariamente es un saber
virtuoso, referido al ser bueno tanto como al ser justo y verdadero. Aunque no se trata de una
busqueda de naturaleza propiamente metafisica, sino mas bien etico-axiolégica, no hay duda
de los supuestos ontoldgicos que dan consistencia a este método de filosofar; basicamente la
confianza en la razén correctamente conducida para llegar a la adecuacién del pensar y el ser’.
Queda, de esa manera, fundada una via de investigacién metafisica que, apartandose de la
senda abierta por Parménides, encuentra que la bisqueda del ser no es distinta de la biisqueda
de la felicidad del hombre. Esta identificacién de la esencia con el valor constituye la base del
humanismo socratico y, me atreveria a decir, la base del humanismo de Occidente. Gracias a
ella quedan definitivamente superados los absurdos a los que una razén desprendida del
sentido comtn y de la realidad humana construia en la primera edad de la filosofia griega. En
lo sucesivo, la filosofia debera discurrir por el tinico camino, del cual no se ha a vuelto a
separar: el camino del hombre.

La confianza en el razonamiento para descubrir lo verdadero y lo bueno, no estaria libre
de dificultades si se investigara en soledad. Pero el método socrético del razonamiento estd
lejos de esa actitud que él podria haber considerado presuntuosa. Lejos de esa actitud, el
filésofo socrético aparece como un humilde promotor de la bisqueda en comtn. Asi, el didlogo
se convierte en la manera adecuada de buscar respuestas para la actitud inquisitiva, en la
conviccién de que, juntando la capacidad de cada uno de los dialogantes en una red de
inteligencias y voluntades, es posible llegar a la verdad, a la bondad, a la justicia.

Por otra parte, pienso que la pregunta, clave del pensamiento socrético, no es un recurso
didéctico solamente. Podriamos decir que se constituye en un cuestionamiento metédico que,
mas de dos milenios después, encontraria en la duda cartesina un eco diferente. Es necesario
emplear la pregunta como el instrumento capaz de arrancar del fondo del corazén humano,
donde reposa como escondida, la verdad que debe hacerse explicita para iluminar nuestros
pasos.

La pregunta como método es equiparable a la actitud bésica inicial, de todo ser humano

2 Salazar Bondy, Augusto, Diddctica de la Filosofia, Ed. Arica S.A., Lima, 1967, pp. 117 y ss.
216



CLASSICA BOLIVIANA ——

que busca la verdad. Sin embargo, no se trata solamente de un cuestionamiento personal. Se
trata mas bien de la mds genuina confianza en las posibilidades de la pregunta que se le hace
al otro, al interlocutor, como un primer paso, esencial para el método socrético de ensefar: la
ironia.

No es algo necesariamente cruel o sarcdstico; no consiste en poner en ridiculo al
pretendido saber del otro: al contrario, tratando al otro con el respeto que como persona
merece, el maestro ironiza mostrando la precariedad de los saberes oficialmenle reconocidos
como tales; la insuficiencia de lo generalmente admitido; y todo el dafio que del error podria
derivarse, si se lo tuviera y mantuviera como verdad inconmovible.

Analizados los diversos didlogos platénicos en los que Socrates participa como el
cuestionador de los participantes, y dejando de lado la cuestion de si es Sécrates mismo o el
primer Platén el autor de determinados didlogos, es fécil percibir en su tranquila desenvoltura
la critica del conformismo como el peor vicio de los hombres; es decir, la ausencia del espiritu
critico como prueba casi palpable de la incapacidad para ejercitar la inteligencia.

En la Repiiblica de Platén’, Sécrates narra la alegoria o mito de la Caverna, y nos muestra
la suerte del filésofo que se rebela contra la estupidez de los tiranos y su poder asentado en la
ignorancia; y que lucha por la liberacién del espiritu humano. En el mito de la caverna es
posible apreciar con mucho realismo que la ironfa, como destruccién de los falsos saberes, no
sucede sin dolor. Esgrimida como un instrumento de liberacién, deberd provocar una ruptura
dolorosa entre el sometimiento al error en la falsa seguridad del saber acritico y la bisqueda
valiente de la unica seguridad aceptable en la verdad. La evasién del valiente que huye de las
profundidades de la caverna y de su mundo de hipocresia y esclavitud en la ignorancia, no se
produce sin la lucha y el dolor que simbolizan el juicio critico, la liberacién por la crisis. Por
eso, el término crisis se aplica a la separacion, a la ruptura, al discernimiento de lo que es un
idolo falso o un verdadero espiritu’. Esa ruptura que sélo es posible en el juicio, constituye el
segundo paso del método socratico y en él hay algo que muere o se pone -al menos- en trance
de muerte, para alumbrar el ser, para llegar a ser. Por eso todo aprendizaje es un
alumbramiento, un trance entre la ignorancia, oscuridad parecida a la muerte, y la vida del
espiritu iluminado. La evasién del rebelde que lucha por su libertad y logra evadirse de la
ligubre ignorancia -la esclavitud- de la caverna tiene toda la calidad de un parto, mayéutica
de un nuevo nacimiento que simboliza la libertad en la verdad y que, por consiguiente, es una
verdad moralmente deseable: es el bien supremo.

No me cabe duda de que el método socratico no puede limitarse a un método didéctico
de la filosofia. En su paradigma IRONIA-CRISIS-MAYEUTICA esta plasmado ya, de manera
inequivoca, el método cientifico, y representa, en consecuencia, el proceso natural de

"3 Repiiblica, libro VIL
4 Palabras de Sécrates en el Tedtetes.

217



—— CLASSICA BOLIVIANA
cualquier aprendizaje. Encuentro en este paradigma sugestivas analogias con el que
se ha dado en llamar el paradigma ignaciano que, en la mejor tradicién de la
pedagogia jesuitica, aquella que renové totalmente orientaciones pedagdgicas de la
Edad Moderna, ha sido formulado como el paradigma EXPERIENCIA-REFLEXION-
ACCION. No en vano los jesuitas cultivaron con tanto esmero el humanismo helénico.
Ignacio de Loyola, guiado por el Espiritu como Sécrates decia haberlo sido por su
daimon, siguié un camino semejante, haciendo de la experiencia y la reflexién -es
decir del discernimiento o juicio critico sobre la calidad de la experiencia-, la base de
sus proyectos para la accién consecuente.

Encuentro también una analogia muy préxima a la identidad entre el
paradigma socrético y el paradigma implicito en el método de la educacién popular
y liberadora de Paulo Freyre: codificacion-descodificacién-praxis de la accién donde la
realidad vivida sin reflexién estd como codificada, de modo que en ella se
fundamenta el saber ingenuo; esa realidad codificada debera ser procesada analitica
y reflexivamente; es decir, descodificada, en busca de sus funciones y relaciones
hasta determinar causas, efectos y condiciones hasta definir, con claridad, el proyecto
de accién a seguir.

De manera semejante, encuentro analogias muy sugestivas entre el paradigma
socrdtico y los planteamientos de los llamados pedagogos constructivistas (Piaget,
Vitgotsky y otros) para los cuales el aprendizaje se construye a partir de la
experiencia previa en un proceso critico de acumulacién de los saberes orientados
siempre al proyecto.

Pienso que las politicas educativas que hoy orientan y dirigen los procesos de
reforma de la educacién en América Latina y en otrastegiones del mundo estdn en la
linea de esos paradigmas; en proceso de franco rechazo al paradigma tradicional
—herencia de un positivismo mal asimilado entre nosotros— que se podria resumir
como EXPOSICION-ASIMILACION-REPETICION. Paradigma ciertamente causante
de la actitud pasiva del alumno, de la carencia de espiritu critico y de la falta de
aliento para la renovacién y la proposicién. :

{COmo no ver en el didlogo socratico el antecedente del circulo de cultura de
Freyre, tan generalizado en nuestros enfoques de educacién de adultos, de
actualizacién y capacitacién? Del mismo modo, ;cémo no identificar la actitud
inquisitiva del viejo Sécrates con el protagonismo del aprendizaje y el nuevo rol del
maestro como facilitador y guia de los aprendizajes, que no como expositor de la
verdad?

218



» CLASSICA BOLIVIANA ——

Frente a estas analogias, aparece nitidamente que las grandes diferencias entre
el saber de los tiempos socrdticos y el saber actual no afectan a la naturaleza del
conocimiento humano, sino mdas bien a los contenidos que comporta y a las
competencias que el educando logra desarrollar por medio de esos contenidos y el
ejercicio de sus aptitudes en esas competencias. Aparece que la diferencia entre la
educacién socrdtica y las tendencias pedagégicas de la actualidad no estriba,
entonces, en lo esencial, sino en lo que todos reconocemos como accidental,
conscientes como somos de la provisionalidad de esos contenidos, una vez que ya no
podemos creer que ninguno de los avances de la ciencia podria ser mirado como
definitivo.

Si se trata de un saber esencialista, que afecta mas a las actitudes y a los que
generan o determinan esas actitudes, antes que a las aptitudes y competencias que se
desarrollan por la educacién y que van cambiando con los tiempos, a mi me resulta
muy claro que entre la educacién socrética y la nuestra no deberian verse diferencias
fundamentales. Es mads, pienso que ha llegado la hora de reconstruir el humanismo
sobre las mismas bases esenciales: la busqueda de lo verdadero, de lo justo y de lo
bueno. Se trataria de construir otra vez una formacién general basica que, en palabras
del célebre pedagogo sueco Thorsten Hussen, es la mejor formacion profesional que
hoy se podria dar; hoy, cuando la especializacién profesional es en la mayoria de los
casos concebida como una capacitacién provisional, porque necesitara, sin duda
alguna, de una pronta reconversién para atender a las futuras y cambiantes
demandas laborales.

Pienso que esa formacién general basica deberia construirse a partir de la
experiencia de los educandos, acudiendo siempre a la critica de la experiencia habida
por medio del anélisis y de la reflexién, personal y colectivamente; acudiendo al
didlogo de saberes, otorgando al educando el protagonismo de su propia educacion,
asumiendo los educadores un rol mds humilde pero méas sabio, como humilde y sabio
era aquel lejano maestro que, sin rubor, confesaba no saber sino que no sabia nada.

Y, en realidad, ;qué podemos saber hoy los educadores? ;De qué podemos
estar seguros? Se afirma por diversas fuentes que en menos de diez afios el 80% de
productos de la industria actual estard fuera de uso, sustituido por nuevos y por
ahora desconocidos productos emergentes de procesos y de necesidades que tal vez,
en buena medida, sean atin desconocidos. Nuestro saber debe volver a las fuentes del
humanismo y nos debe llevar a ensefar algo muy diferente de las falsas seguridades o
de los optimismos tecnologistas y pseudocientificos. Asi nos lo recomienda claramente
el informe de la Comisién Delors a la UNESCO sobre la educacién en el siglo XXI: que .
los nifios y jévenes aprendan a aprender, a conocer, a hacer, a ser y a convivir.

219



—— CLASSICA BOLIVIANA

Termino con una sencilla conclusién: que es preciso volver a los maestros del
humanismo cldsico para no perder el camino; particularmente en estos tiempos de
cambio generalizado.

220







Studio et labore, honéstate ac
maxima quam fieri possit
modestia, ad astra usque eamus:
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit
amor, ne obliuioni demus prope
sequentia ipsius uerba: labor
omnia uincit. Humanitatem in
primis ut exemplum unum in
nostris laboribus enixe colamus,
prae oculis semper habeamus
eamque imo corde prosequamur.
Hoc iter nostrum; hoc decus
nostrum; hoc et praemium semper
nobis satis sit.

J.M. Barnadas



	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 6.pdf (p.9-14)
	Untitled.pdf (p.15-16)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


