CLASSICA
BOLIVIANA

mmm iSMMOMP;

UNIONE LATINA
UNIAO  LATINA

Universidad N uestra Sefiora De La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPANA



CLASSICA BOLIVIANA

| Encuentro Boliviano de Estudios Clasicos

e

$INS

LA PAZ JUNIO 1998




Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redaccion:
Sergio Sdnchez Armaza
Carmen Soliz Urrutia
Estela Alarcén Mealla

Colaboracién especial:
Guido Orias Luna
Carlos Seoane Urioste

Depdsito Legal
4-1-773-99

Disefio e impresién
PROINSA

Tel. 227781 - 223527
Av. Saavedra 2055
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999

Portada:

Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona del
lago Titikaka, periodo colonial. Museos
Municipales de La Paz.

Foto Teresa Gisbert



En el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unién Latina y la

Universidad Nuestra Sefiora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes
paises de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clésicos,
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original,
el latin, y los que derivan de él: espafiol, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se
consideraron otros temas que representaron una importante contribucién a los estudios
clésicos tanto para el pais anfitrién, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unién Latina, a través de su Direccién de Promocién y Ensefianza de Lenguas, tiene
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios
cldsicos entre los paises miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de
la latinidad. La representacién en Bolivia desarrolla en el pais una serie de actividades, como
seminarios sobre lenguas y culturas cldsicas, publicaciones y cursos de ensefianza del idioma
madre: el latin.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del
I Encuentro, en esta publicacién que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha
sido creada la Sociedad de Estudios Clésicos, integrada por destacados intelectuales y
personalidades. ’ :

El Encuentro surgié de una iniciativa de la Unién Latina y la Universidad Nuestra
Seflora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto
para divulgar lo que significé y significa la cultura latina en todos los dmbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Sefiora de La
Paz como a la Embajada de Espafia en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer
realidad esta reunién y la publicacién fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti
Secretario General
Union Latina



Jorge Paz Navajas:
Josep M. Barnadas:
Mario Frias Infante:

H.C.F. Mansilla:
Ivin Guzman de Rojas:

Juan Araos Uzqueda:
Francisco Rodriguez Adrados:
Rodolfo P. Buzén:

Héctor Garcia Cataldo:

Prof. Ivan Salas Pinilla:
Teresa Gisbert:

Teodoro Hampe Martinez:

And;és Orias Bleichner:

INDICE

Agradecimientos

Introduccién

Discurso de Bienvenida

Mi odisea de traducir la Odisea

Lo rescatable de la tradicién clasica para el
campo de la ciencia politica

Contrastes semanticos del Aymara registrado
por Bertonio con el Castellano de Gracidn

Apologia, Critén, Fedén: Acta judiciaria
Escisiones y unificaciones en la historia del Griego
Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones

Poesia Lirica Griega Acaica o de la
cotidianeidad atemporal

El Destino en la Iliada y su campo semantico

11

13

17

29
47
61
69

81
97

Los dioses de la antigiiedad clasica en Copacabana 121

La tradicién clasica en el Peru virreinal:
una visién de conjunto

El Soplo Clasico en la Escritura de
Bartolomé Arzans

137

145



Fernando Cajias de la Vega:

Josep M. Barnadas:

Santiago R. M. Gelonch V.:

Ernesto Bertolaja:

Andrés Eichmann Oehrli:

Salvador Romero Pittari:
Enrique Ipifia Melgar:

Teresa Villegas de Aneiva:

La arquitectura neoclasica en Bolivia

La escuela humanistica de Cotocollao:
evocacion de una vivencia

Algunas notas acerca de la investigaciéon
en los Estudios Clasicos (Investigacion,
Hermenéutica, Postmodernidad y Mito)

La politica de la Unién Latina en el ambito
de los estudios cladsicos en América Latina

Reminiscencias cldsicas en la lirica de la
Real Audiencia de Charcas

El latin en la literatura boliviana finisecular

Sécrates y las tendencias pedagdgicas actuales

Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura

virreinal boliviana

153

157

165

183

187
211

215

221



CLASSICA BOLIVIANA ——

Agradecimientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron
desde un inicio la realizacién del Encuentro y la publicacién del presente volumen, y han
hecho posible los auspicios para su publicacién.

Luis Prados Covarrubias alenté la realizacion del Encuentro; a él debemos la
participacién del insigne investigador Don Francisco Rodriguez Adrados, que nos ha honrado
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sanchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcén Mealla es el
mayor mérito. Han creido que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organizacién del Encuentro hasta anteayer,
en que esta pdgina ingresé a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina,
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temética y sus cualidades personales. Ningtin
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripcion de las grabaciones, con ideas y
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orfas.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboracidn, y la lista de las personas
a quienes se debe agradecer seria muy larga de transcribir, empezando por todos los que han
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chévez y el de
Selva Ferndndez.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.






CLASSICA BOLIVIANA ——
Los dioses de la antigiiedad clasica en Copacabana

Teresa Gisbert
Universidad Nuestra Sefiora de La Paz

El humanismo en un poema sacro sobre Copacabana

En el siglo XVI los doctrineros ponen en concordancia los mitos indigenas con el
humanismo imperante, equiparandolos. Por otra parte se procede a la substitucién de las
deidades prehispénicas por el Dios cristiano, la Virgen Maria y los santos; ejemplo del método
utilizado es la identificacién de la Virgen Maria con el Cerro de Potosi y la unién del apdstol
Santiago con el dios del rayo: Illapa'. Los dioses andinos son "lo pagano" del Nuevo Mundo;

: para los pensadores del Renacimiento tienen su equivalente en la mitologia de la antigiiedad
clasica; por ejemplo la sirena mediterrdnea, tentadora de Ulises, es la Quesintuu del lago
Titicaca, tentadora del dios Tunupa. La Virgen es quien lideriza la lucha contra estas deidades
que indistintamente adquieren forma andina o greco-romana pues en ambos casos son
manifestaciones del demonio.

Entre los responsables de este proceso de transformacién estdn los agustinos Alonso
Ramos Gavildn y Antonio de la Calancha, junto a los cuales trabajé Fernando de Valverde,
autor de un poema sacro titulado "Santuario de Ntra Sra de Copacabana en el Peri", obra que
muestra cémo los dioses andinos son insertados en el mundo mitol6gico greco-romano dentro
de un contexto teoldgico propio de la Espaiia barroca de la Contrareforma.

El autor: Fernando de Valverde

Fernando de Valverde procedia de una acaudalada familia limena. El libro de la Orden
existente en Roma dice :”Los titulos de su nobleza y sangre estdn autorizados con las hazafias de la
conquista del Perii, de cuyos nunca bastante alabados mayores desciende™. Naci6 en el tltimo tercio
del siglo XVI y murié el afio de 1657. Escribi6 varios libros, entre ellos: De Deo Uno et Trino; El
Sacro Emanuel; La Casada Santa, obra mistica, al parecer dedicada a monjas; una Vida de Cristo
donde hace la concordancia de los cuatro Evangelios, el cual fue recogido por la Inquisicién y,
finalmente, est4 su obra mas mentada, su poema sagrado sobre Copacabana’.

Fuera de estos libros, casi todos ellos desconocidos, Valverde escribié la relacién de las

honras fiinebres realizadas en Lima a la muerte de Felipe 111, la relacién de las fiestas que se

' hicieron en honor de Felipe IV, y un sermén fiinebre en la Cofradia del Cristo de Burgos de Lima,
mas varios panegiricos.

Valverde fue maestro del cronista Bernardo de Torres y de Miguel de Aguirre, consejero
del Virrey de Mancera, quien, a su vez, defendi6 al Dr. Francisco de Avila, extirpador y gran

121



= CLASSICA BOLIVIANA

conocedor de "idolatrias". Finalmente trabaj6 junto a Antonio de la Calancha y:conocié la obra
de Ramos Gavildn.

Como Visitador de bibliotecas e imagenes de la ciudad de Lima, cargo que le confié el
Tribunal de la Inquisicién, Valverde debié conocer a muchos artistas, entre los cuales estaba el
pintor romano Angelino Medoro, amigo de Santa Rosa, quien trabajaba para la Orden
Agustina hacia los afios de 1619. Esto explica sus inquietudes con respecto a la creacién
artistica, siempre presentes en su obra. Valverde es un platénico para quien la belleza es reflejo
de Dios, "arquetipo” que imprimfa su imagen en las criaturas, como lo hace con Maria que, a
manera de lienzo o tabla, recibe en si el bosquejo que Dios estampa en ella.

Se dedica a la arquitectura, disciplina en la que pone toda su fantasia. Su obra mdés
notable en este campo es el Santuario de Jerusalén que construye en el interior del Monasterio
de la Encarnacién de Lima*. Este Santuario constaba de una capilla situada dentro de un atrio
penitencial al que ingresaban las monjas por breve tiempo. Se trataba de una clausura dentro
de la clausura. Su extraia arquitectura pretende ser una réplica del Templo de Salomén®.
Valverde también proyecté una escalera para la Recoleta de Lima, mds una sala para el
Convento de la Orden que, segtin el cronista agustino Bernardo de Torres, estaba inspirada en
el "Museo de Alejandria". Valverde estuvo en Copacabana el afio de 1636 cuando la obra del
Santuario (salvo el atrio) se estaba terminando.

La obra literaria

Un afio después de su visita a Copacabana, ya en Lima, Valverde se pone a escribir su
poema sobre Copacabana; tarea en la que se empefia durante tres afios. La obra consta de 18
silvas desarrolladas en 294 folios y estd concebida como una nueva "Odisea". En ella sittia
Valverde a un grupo de pastores que recorren las riberas del lago Titicaca. Ellos est4n sujetos a
visiones y sucesos similares a los que vivi6 Ulises; pero dentro del pensamiento del autor hay
escenas muy complejas como el desdoblarse la personalidad de uno de los pastores hasta llegar
a la misma presencia de Dios; otro emprende la bisqueda de Maria sé6lo después de tener la
visién del Infierno.

En este poema pululan ninfas, tritones y satiros, en tanto que los dngeles guerreros
hacen de intermediarios entre la divinidad y los pastores, protagonistas del poema. Estos
dngeles son semejantes en su forma y en sus nombres a los célebres arcangeles arcabuceros que
se ven en las series de la pintura andina. Se presentan Miguel y Gabriel, pero también aparecen
angeles no ortodoxos como Baraquiel y Haniel, este tiltimo -totalmente inédito- es presentado
como principe protector del Perti.

La presencia de Copacabana, dios prehispanico anterior a los incas, es confusa en tanto

122



CLASSICA BOLIVIANA —

que se hace evidente la presencia del Sol, como la més conocida deidad del imperio. También
interviene en la trama el dios del viento. )

La obra de Valverde no aperta nada significativo al conocimiento del hecho histérico en
si mismo, pero nos muestra el mecanismo mental que permitié identificar la antigiiedad clésica
con la mitologia andina. También muestra cémo Dios, los dngeles y los santos cristianos,
irrumpen en este mundo "pagano” que con la conquista adquiere una doble faz, indigena por
un lado y europeo-renacentista por otro.

El poema es culterano y sigue muy de cerca a Géngora y a Calderén, tomandose
muchas libertades con respecto al trasfondo histérico que contiene, por lo que Valverde nos
advierte que cuando “él estilo es simple y veridico, es profesion de historiador (...)" pero él es poeta
y no historiador, por eso nos dice que los versos “deben ser imitaciones hermosas, y verosimiles, de
lo que pudo y debid ser” indicando que el suyo es un nuevo tipo de poema “compuesto de Epico, y
Bucdlico”.

La accién del poema recae en tres pastores que muestran la dualidad del hombre como
hijo de la gracia y como hijo de la naturaleza y del pecado. El hombre en estas tres formas
posibles, estd representado por un lado por los pastores: Adamio, hijo de la naturaleza, y
Megerino hijo del pecado; y por otro, por Graciano que representa el estado del hombre libre
de pecado y vencedor de las debilidades propias de su estado natural.

El escenario es el entorno del lago Titicaca salpicado por rebafios de camélidos que
cuidan los indigenas de la zona; ello induce a Valverde hacer de su poema heroico un poema
pastoril. Nos dice en el prélogo: “Introduje a esta soberana Princesa de los cielos Pastora en los
Montes de Copacabana, porque lo pidid asi la naturaleza y propiedad de la provincia, donde toda la
ocupacidn es pastoril”. Y para enaltecer mds la accién de la Virgen y su presencia entre los pobres
nos dice que Copacabana es “un desdichado pueblo de Indios Collas, que son de los mds bdrbaros y
torpes del Perd, y que por consiguiente estas maravillas no las hacia entre Emperadores, Reyes o
Principes, sino entre pastores, y ganaderos humildes, que es la ocupacién y ejercicio de los Indios del
Collao”.

En su obra, Valverde muestra su erudicién sin ningtn recato, hecho que tal vez se deba
al deseo de jerarquizarse en un medio altamente competitivo, donde pugnaban no sélo las
diferentes 6rdenes, sino entre los miembros de una misma orden religiosa. Al lado de Valverde,
en la misma comunidad, habia ilustres catedraticos y escritores como Antonio de la Calancha,
Alonso Ramos Gavilén y Bernardo de Torres". '

La portada de la obra de Valverde se ilustra con un grabado de Francisco Bejarano’.
Alli se presenta a la Virgen sobre el globo terrdqueo donde est4 inserto el Pert, a ambos lados

123



— CLASSICA BOLIVIANA

hay dos figuras femeninas que personifican la Fe y la Gracia. A la izquierda puede verse un
indio adorando un idolo.

Otras obras de la misma temaética

Del "El Santuario de Ntra Sra de Copacabana en el Perii” de Valverde, Luis Alberto Sanchez
dice: "poema de mediocre inspiracién y no poca longitud” y lo contrapone a "El Angélico” (1645)
dedicado a Santo Tomds de Aquino, obra de Adridn Alesio (hijo del insigne pintor italiano
Mateo Pérez de Alesio). De Alesio, Luis Alberto Sanchez dice: “fue, sin duda, un poeta de
auténtico estro; malogrado por-la época en que le cupo vivir. Versificaba con facilidad y hasta con
donaire™. » :

En todo caso "El Angélico” y "El Santuario de Ntra Sra de Copacabana en el Perii” son los
dos grandes poemas de su tiempo, los cuales deben més al manierismo que al propio barroco.
Valverde es preludio de los grandes poetas barrocos como "El Lunarejo”, Juan de Ayllén y
Peralta Barnuevo.

Al analizar el poema de Valverde no podemos menos que recordar el drama “La aurora
de Copacabana” escrito por Calderdn de la Barca (1659) y las historias de Copacabana escritas
por Alonso Ramos Gavildn y Antonio de la Calancha. Estas tltimas seguramente sirvieron a
Valverde de inspiracién y consulta.

Copacabana causé un gran impacto, pues fuera de los libros consignados esta el de
Hipélito Marraccio (Roma, 1656), la obra de Gabriel de Leén (Madrid, 1663) y la de Andrés de
San Nicolas (Madrid, 1663). En el siglo XVIII tenemos al italiano Pietro Bombelli (Roma, 1792).

El mundo clisico como - punto referencial del poema

En su obra Valverde pretende pasarnos “a la region del mundo inteligible, dando vida al
Arquetipo, donde; segiin Platon, vive la verdad™. Parrafo éste que nos muestra cémo en el siglo
XVII los modelos platénicos eran la pauta para muchas realizaciones literarias.

Valverde justifica el motivo "heroico” de su poema y la accién tinica del mismo, pese al
ambiente pastoril en que estd concebido, citando autores clasicos, y asi nos dice en su prélogo:
"Si bien Tedcrito guardd siempre en sus idilios servir al mundo el plato de la simplicidad pastoril, 9. a dos
bocados empalaga; Virgilio, que en todas materias di6. el alma a la Poesia, mostrd, que las Eglogas se
podian realzar con injertos ricos, y hermosos de sabiduria, y levantar el dnimo al cantar cosas mayores
que las riisticas, y que fuessen de su linaje heroycas (...)

‘En conformidad de lo dicho, afiado atento que no es mi asunto celebrar absolutamente la persona,

124



CLASSICA BOLIVIANA —

y excelencias de la Virgen, porque la Reyna de los dngeles en esa universalidad no puede ser objeto de
Poema, pues conforme al juyzio de Aristételes el poema no celebra persona, sino Accion. Publicar las
grandezas todas de una persona si el estilo es simple, y veridico, es profession de historiador, cuales
fueron Suetonio de los Césares y los que le siguieron, Tdcito Capitolino, Amiano, y otros: si el estilo es
exornado, pertenece a Encomiastas, o Panegyristas (...). El poeta elige de un sujeto heroyco una sola
accién, que celebrar. ’

"Admirable es en este punto la doctrina del filosofo [Aristételes] que hablando de la Fdbula
Poética engrandece a Homero, de que no tomd por assunto de su Iliada celebrar la persona de Aquiles,
sino solo una accion suya que fue destruir a Troya (...) porq. toda sciencia o Arte liberal requiere en su

”

objeto unidad formal objetiva....”.

Y afiade: "La de la Virgen que canta mi Poema es fundar en el Perd el imperio de ld Fe y la
Gracia: y la Accién de Graciano subordinada a la de Maria, o expressiva della, es conducir triunfados a
su Templo a Adamio y Megerino, blasfemo éste contra la Gracia, si delincuente aquel contra la fe (...).
Por esta razén me fue presiso introduzir mysticos todos o los principales interlocutores del poema: entre
los cuales [estd] Graziano, que es el Aquiles desta lliada, el Ulises desta Odissea y el Eneas desta
Eneyda”.

Refiriéndose a los dioses citados por Homero y Hesiodo dice: "Y aunque aquellos dioses
eran en si falsos, en la aprension de aquellos grandes Poetas no eran menos verdaderos que en la nuestra
lo es Christo Jesiis...”, afirmacién que nos muestra cudn tolerantes fueron los intelectuales del
siglos XVI y XVII con la antigiiedad greco-romana a la cual admiraban.

Valverde explica que su "poema” es un “teatro de invenciones” donde la accién de lo
divino se presenta a través de personajes humanos. Nos dice que en él "logra la escondida
excelencia, a que aspir6 felizmente el ingenioso sudor del grande Homero, que para hacer de los suyos
una sagrada contemperacion de lo divino, y lo humano, introduxo los afectos divinos personificados en
una general Prosopopeya: y asi dio al mundo el divino esfuerzo, y valentin en la persona de Marte, la
sabiduria divina en Minerva, la luz, y medicina en Apolo, los amores en Venus, la eterna juventud en
Hebe, la locucion divina en Iris y Mercurio: de manera que pareciendo que trata de la cuestion de Troya
en la Iliada, toda ella es un teatro de invenciones hermosas, en que nos dio las acciones divinas, vestidas
en el traje de las nuestras...”.

Luego Valverde enaltece la "ficcién”, valga decir la capacidad de crear como literato, y
asi dice: "Si estamos al juyzio de Aristételes, y de otros Sabios, no es Poeta el que refiere, aungue sea en
' verso, las cosas que sucedieron (...). Lo mismo ensefia Lactancio Firmiano, y después del S. Isidoro, y en
nuestra lengua, el Pinciano. Pero antes que todos lo ensefié Platon (...). Por esta causa mas sabios en esta
Jacultad borran la matricula a Lucrecio, Nicandro, Opiano, Dionisio, Lucano y otros; y en este tribunal
solo pasa por Poeta el que finge verosimil la materia o Fabula....” .

125

L



— CLASSICA BOLIVIANA

Finalmente, refiriéndose a su propia obra dice: "Por donde siendo esta obra una ficcion
hermosa, ajustada a lo necessario o verosimil de las acciones de Maria, de Dios, de los pastores Santos,
y no menos de los pecadores, atendiendo a lo verosimil en lo que se introduce, y a lo necesario en las
consecuciones, y a lo verdadero en el sucesso, que ha habido, ninguno podrd negarle la verdadera forma
de Poema”. Contintia diciendo que la ficcién de esta obra nos permite ver como a pesar de
nuestra condicién, recibimos la gracia, y explica: "En el Poema que le damos, verd el diligente una
agradable constelacion de ficciones bien luzidas, que muestran con su esplendor, cuan dentro de nuestras
miserias tenemos los sublimes tesoros de la Gracia, por mano de Maria(...)".

Los dioses andinos y su paralelo en la antigiiedad clasica

Los dioses andinos a los que se refiere Valverde en su poema pueden ser divididos en
dos categorias: los dioses propios de los puquinas, antiguos habitantes la zona del lago
Titicaca™, que son dioses oscuros, acudticos y subterraneos; y los dioses incaicos que son dioses
celestes como el Sol y el Viento (involucrado en el rayo). Hay entre estas dos categorias una
tercera, apenas mentada en el poema: los dioses propios de la naturaleza sacralizada.

Respecto del primer grupo podemos decir que en él estd el idolo Copacabana
dominando todo el valle como se indica en la Silva V1. Este dios es considerado femenino y se
lo equipara a Venus. El idolo, con cuerpo de pez y rostro humano, era en términos europeos
una sirena, la cual habitaba en la roca sagrada de la Isla Titicaca. Valverde la describe as:

En este pues, infausto promontorio

en hondas grutas, y espantosos senos
se encastillé la furia mas cruenta,

que aborté de la Estigia el territorio:
(.)

poderosa Sirena,

que encanta vidas con su misma pena,
Venus la llama el mundo (...).

En la Silva X el pastor Graciano ve el Averno en el lago Titicaca (nominado Terebinto
por el poeta). Primero aparece una bestia en medio del lago, a la cual llama pesce y monstruo feo,
y que nuevamente es la representacién del dios Copacabana identificable en su forma de
sirena; ser que era considerado como un "monstruo” marino™.

La batalla entre la Virgen y Venus se inicia en el momento en que Venus, viendo llegar
a Maria, se hunde en una cueva del lago (Silva VI):

De su Copacabana a nuestros montes

(.)
vino Amarilis [Maria] (...).
Viole el semblante Venus,

126 -



CLASSICA BOLIVIANA —
y en la profunda cueva

se hundio (...).

Bramg en la cdrcel la prefiez cautiva:
oyéndola:gimio triste Amarilis

y haciendo sefias a un Cherub [Querubin] galante
mando que el impio muro

(aunque todo Plutén lo defendiese)

con fuertes armas de su luz rompiese

y de la corte de su Reyno obceno

a la deidad lasciva,

despues de tan cruenta, fugitiva,

a los ojos del Sol aprisionada

sacase; (...)

y que al cruel satdnico Cupido

tambien sacase con prisidn de luces

Aqui esti clara la identidad de Plutén con el demonio y de Cupido con Satin, de
manera que estos dioses quedan alineados junto a los demonios, enfrentdndose a la Virgen y a
los querubines. A su vez estos mismos dioses de la antigliedad greco-romana se superponen a
los dioses andinos, asi Venus no es otra que Copacabana en su forma de sirena, como también
ocurre con Eolo, que se identifica con Illapa, dios de vientos y tempestades.

Valverde eligi6 al dios del viento para darle un papel protagénico, y asi, en el poema,
Eolo es expulsado del lago por el dngel Baraquiel. En la Silva XI el dios del viento y las
tempestades se presenta diciendo:

no tuve , no, necesidad de el culto

que el Perii me ofrecié (...)

bien sabes, que en el mundo antiguo v
estuve con crédito de Dios, y templos tuve.

Después del lamento del viento, aparece una sombra que nos dice que es el Sol, y se
presenta lamentindose de haber sido manchado de oscuridad:

Del gran Perii por tantos afios mio

me destierra un decreto injusto, impio,
y midndarme que salga en este traje
para mayor de mi soberbia ultraje.
Vestido voy de sombras, y de noche (...).

Continada:

(...) soy ministro
de Luzbel el Monarca del Averno.

L

127




—— CLASSICA BOLIVIANA
Finalmente el triunfo de la Virgen Maria (Amarilis) sobre los monstruos del lago supera,
segun el complejisimo verso de Valverde, el triunfo de Anfitrite y Tetis, diosas de las aguas:

Que ni Anfitrite, con llamarla esposa
el Jupiter del piélago profundo

y adjudicarle el titulo de hermosa;

ni la belleza suma

de la célebre Tetis dicha tanta
lograron, siendo Reynas de la espuma,
como Amarilis, pues la adoran bellas
del lago ninfas, y del cielo estrellas.

La teoria del arte en la obra de Valverde

El Santuario de Copacabana aloja una imagen de la Virgen que fue tallada por el
escultor indio Francisco Tito Yupanqui entre los afnos de 1582 y 1583. Este hizo su aprendizaje
como escultor en Potosi, en el taller del espafiol Diego de Ortiz. Tuvo muchos tropiezos tanto
en su aprendizaje como en llevar la imagen a Copacabana, donde se resistian a recibirla.
Finalmente consiguié su objetivo.

En la Silva XVII se muestra el asombro del pastor Graciano ante la imagen que pregunta
a Eumenia, fingida profetiza de Maria: .

;qué colores son estos, qué pigmentos,
que exceden los comunes elementos?

Esta Imagen que vemos, es sin duda
de corporal materia tosca, y muda:
de donde pues le vino esta excelencia (...).

La profetisa contesta:

todo lo que admirais en él, zagales,
prodigios son de manos celestiales,

Y asi un hecho artistico, como la ejecucién de una escultura, se va convirtiendo en
milagro. Valverde explica que la Naturaleza, para crear a Maria, ensaya con dibujos y bocetos,
sin conseguir nada hasta que la Gracia interviene. Es un parrafo interesante pues nos muestra
el proceso de la creacidn artistica no como una simple copia de grabados, sino como producto
de la inspiracién divina. El texto dice que la Naturaleza

Mesa llen6 curiosa de pigmentos
de dibujos, disefios, y monteas,

128



CLASSICA BOLIVIANA ——

fatigando a la industria sus intentos,
varias borrando, y prefiriendo ideas.

La Gracia la detuvo diciendo:

Atiende cual preparo
colores naturales con virtudes,

(.)
con esta divinisima mistura
tus colores podris templar agora

Valverde, que entendia de arte, sabe de bocetos, dibujos y pinceles, pero considera
importante la intervencion de la gracia divina para el perfeccionamiento de la obra. Otros
religiosos dedicados al arte, como Diego de Ocafia, también insisten en que la gracia de Dios
debe estar presente.

Una vez disefiado "el arquetipo”, Maria busca en el Pert una mano ruda que lo
materialice y ésta es la de Tito Yupanqui: pese a lo cual el escultor indio es comparado con los
mejores artistas griegos.

Tito Iupanque el Zeuxis fue dichoso
desta mas bella, y soberana Juno;

En esta Silva XVII también se hace un paralelo entre lo cristiano y el mundo clasico. Asi,
se encuentran expresiones como ésta: "Esta Venus celeste, Virgen pura”, y con respecto a
Yupanqui cita a Timantes y Lisipo como antes lo habia hecho con Zeuxis. Mas adelante
Valverde cita también a Policleto, para que no nos quede duda del renombre que el artista
indio alcanzé.

Descripcion del poema de acuerdo a la secuencia de las silvas

Hemos extractado del frondoso poema ciertos temas relacionados con el mundo clasico;
también hemos hecho mencién de la teoria artistica; pero todo ello estd inserto en
innumerables episodios que transcurren como suefios superpuestos a través del viaje de los
pastores. Es necesario dar una idea del hilo conductor formado por las diferentes silvas, las
cuales, a su vez, por la abundancia de imagenes que presentan -a través de un lenguaje
gongorino- hacen dificil la comprensién del argumento. El lector tiende a detenerse en la
belleza de algunos versos y figuras literarias, y facilmente pierde la linea conductora del
Poema, muchas veces velada por disquisiciones teoldgicas.

La accién se desarrolla a orillas del lago Titicaca, entre Chucuito y Copacabana. Estd .

129




—— CLASSICA BOLIVIANA
protagonizada por el pastor Graciano (hijo de la gracia divina), méds dos personajes: Adamio
(hijo de la naturaleza) y Megerino (hijo del pecado). Los pastores y ninfas que acompaiian a
Graciano, ven salir varios monstruos del lago, denominado Terebinto, el cual es presentado
como la boca del Averno. Los monstruos representan antiguas deidades pre-incas;
especialmente el idolo Copacabana que tenia apariencia de Sirena. Este mismo grupo de
pastores ve cémo los dngeles, por orden de Maria, destierran al Sol y otros astros, que son
sujetos de adoracién.

Silva I

Graciano, que es pastor en Chucuito, adora a la pastora Maria que vive en Copacabana.
En una fiesta, Marfisa cuenta que en Carabaya hay un satiro que lleva unas cortezas de drbol
con la imagen de Maria; el arbol era adorado por los salvajes de la regién. La ninfa Pasitea
pregunta quién es Maria y Graciano la describe en términos del Cantar de los Cantares.

Silva II

Sale de la sierra Adamio, pastor hijo de la naturaleza, quien relata un suefio donde vio
el Infierno que le estaba destinado. Adamio experimenta sentimientos encontrados como el
temor de no salvarse y la esperanza de que esto ocurra. Aparece un joven que le dice que
busque a Marfa.

Silva 11T

Graciano explica a los pastores las caracteristicas de la Culpa y la Gracia. Los pastores
debaten si Maria es hija de la Gracia o madre de ella. Se indica que Marifa es Pastora y Cordera.

Silva IV

Se distingue la gracia sobrenatural de las gracias auxiliares. Se afirma que Maria es hija
de la gracia, indicando que es mujer y por lo tanto verdadera hija de Adan. Llegan los pastores
que han matado a un ciervo el cual tenia en su cornamenta la imagen de Maria favoreciendo
al Perti. Reparten la carne del ciervo y la comen; alusién ésta a la Eucaristia.

Silva V

Continttan las disquisiciones teolégicas, sobre todo en lo referente a la Encarnacién del
Verbo. Valverde nos dice que el Padre Eterno es un "Sol generoso” y advierte que el Sol natural
no es mas que un reflejo de este Sol Divino que echa sombras sobre el vientre de Marfa.

Esta manera de ver la Encarnacién identificando a Dios con el Sol y haciendo que la
concepcidn se produzca por la luz que este Sol proyecta sobre la Virgen, también estd presente

130



CLASSICA BOLIVIANA ——

en la obra de Ramos Gavildn y en un mural de la Iglesia de Andahuaylillas (Cuzco) mandado
a pintar por Pérez de Bocanegra.

Silva VI

Esté concebida en términos de la mitologia clasica, en el supuesto de que en Copacabana
reiné la lascivia. Calancha y Ramos dicen que el idolo de Copacabana era el un dios lascivo y
lo comparan con el dios fenicio Dagén. Kircher nos da la imagen de Dagén como un ser
femenino con cola de pez y de él nos dice: "Dagén, llamada también Derceta, Atargatis y,
posteriormente, la Venus de los mares". Proceso por el cual Venus es identificada con la sirena
y con Copacabana.

Graciano cuenta a los pastores los estragos que hacian en Copacabana Venus y Cupido
e indica cémo Maria deja a Venus aprisionada en un monte de mirra rodeada de sus
compafieras: Costumbre, Solicitud y Tristeza; y a Cupido lo deja en un monte de incienso atado
a un madero y asaetado, lo acompanian el Deseo y el Desengafio.

Silva VII

Adamio no puede ver a Maria, porque estd en el cielo, pero le dicen que en Copacabana
estd su imagen, ya que a ruego del dngel Haniel, Maria puso su corte alli. El arcangel Haniel se
queja de la suerte del Pert, del cual él es custodio. Para consolarlo se relatan los milagros que
hace la Virgen desde Copacabana para beneficiar a la regién y se ejemplifica con el milagro en
favor de Callisaya, indio de Larecaja que habia sido iniciado en las artes de la hechicerfa. Es
en este episodio que Valverde equipara Satands con Plutén.

En esta Silva VII hace su aparicién la Idolatria que el poeta nos muestra apostrofando
a los astros:

Decid, astros infames, qué delito
cometi, sino daros sacro culto
como a Dioses sin serlo?

Cabe anotar que el poeta en esta parte delata una fuerte influencia de Calder6n de la
Barca en su obra La vida es suefio.

Silva VIII

Llega una paloma con carta de Demosile, sibila hispanica. En ella se ve a Espana de
rodillas ante Marfa, quejandose de haber sufrido tanto tiempo la morisma. Maria le dice que,

131



—— CLASSICA BOLIVIANA
siendo tanta su fe, le da un Nuevo Mundo, y al hacerlo, aumenta la riqueza de Espaiia con las
minas de Potosi y Oruro.

Silva IX

En el cielo los Hados forman un tribunal ante el que se presentan los Patriarcas Elias,
Benito, Bruno, Basilio, mas San Agustin y San Pedro. Estos tltimos platican con San Miguel y
el dngel Haniel sobre los Concilos Tridentino y Limense. Los patriarcas piden la capellania de
Copacabana y los Hados fallan en favor de Agustin.

La descripcién del evento recuerda los Carros Triunfales pintados para las iglesias de
Machaca y Guaqui, con los herejes-bajo el carro, la Virgen en la cima y los fundadores en la
parte media. En esta silva se mencionan varios santuarios dedicados a la Virgen, entre ellos el
de Pucarani. También se relata el martirio de Diego Ortiz.

Silva X

Aparece Megerino, hijo de las furias, que representa al demonio. Sale de la laguna
Megerino, y ve a dos monstruos peleando, uno de ellos parece rememorar al dios Copacabana.
Megerino sube al monte y alli ve a dos gigantes que son réplicas suyas y que representan el
lado oscuro de la naturaleza humana. Finalmente llega una paloma (simbolo de Maria) y un
dguila (simbolo de S. Agustin). Megerino cae en el lago y la paloma lo salva.

Silva XI

Los pastores van hasta el rio Hilabio, que les relata cémo Maria arrojé a las antiguas
deidades a las cavernas que rodean el lago; para hacerlo, la Virgen aparece con un ejército de
querubines; asi se muestra la lucha mediante la cual los dngeles expulsan a los astros y a los
elementos naturales. Hilabio cuenta como el dngel Baraquiel desterr6 al dios Eolo y cémo este
mismo angel le cierra la puerta del Paraiso a Adan.

Silva XII

La reina del Averno, Megera, esta presa en la Isla Titicaca por orden de Maria; Megera,
ayudada por Plutén, envia un ejército de tritones y focas en tanto que Maria manda a Iris y se
realiza un combate.

Pasada la lucha entre la Virgen y los monstruos del lago, se le aparece al pastor Graciano
un péjaro que lo lleva a una especie de Paraiso que es un deleitoso bosque ubicado entre los
montes y hielos de la puna; alli Graciano se encuentra con un centauro, hecho que no debe

132



CLASSICA BOLIVIANA ——

pasar desapercibido pues en algin kero procedente del la zona de Copacabana estin
representados los centauros. En el bosque encuentra Graciano un panal cuya mijel bebe,
produciéndole alucinaciones.

Silva XIII

Graciano en su suefio entra a un Palacio que recuerda los de Las mil y una noches donde
escucha "voces desnudas de cuerpos™ son voces duplicadas que imitan al Eco.

En esta parte el autor retorna a las disquisiciones teoldgicas de las cuatro primeras
silvas, basandose en imagenes dobles como en un constante juego de espejos que termina
cuando el propio pastor se desdobla y ve su pensamiento en la imagen de un ser descrito con
las mismas caracteristicas de los dngeles. Junto al Pensamiento, en forma de dngel, estd el
Cuidado en forma de fiera, momento en que el pastor despierta y todo el encanto se desvanece.
La ultima parte de esta silva es una inclusién plenamente barroca que tiene que ver muy poco
con el entorno andino en el que se desarrolla la trama.

Silva XIV

Es un remedo de la Odisea en el episodio en que aparecen Polifemo y Circe, los cuales
son descritos por Valverde como Euridemo y Mania, quienes tenian presos y encantados a
varios pastores amigos de Graciano.

Silva XV

Aparecen, también siguiendo a la Odisea, las sombras de los antepasados, entre ellas la
de Tupac Inca Yupanqui. A continuacién Graciano ve a Luzbel y a la Muerte hasta que
finalmente avanza hacia Copacabana guiado por el Arcdngel San Gabriel.

Silva XVI

Totalmente simbdlica; en ella aparecen trece 4guilas, seis blancas, seis negras y una
carmesi; esta tltima representa a San Agustin, seguido de los agustinos de habito negro y las
aguilas blancas que representan la pureza. Luego el poeta compara a los indios, sujetos a
esclavitud por el Faraén Luzbel, con la cautividad de Israel en Egipto. La comparacién del
Pueblo de Israel con los pueblos Andinos era aceptada por muchos sectores.

) Finalmente los pastores llegan al Santuario de Copacabana que Valverde compara con
Memfis soberbia en Pyras y Obeliscos", con Mausoleo y con el muro de Babilonia. Al mirar e}
rostro de 1a imagen de la Virgen, los pastores ven en ella el rostro de Dios. Naturalmente en el

133




—— CLASSICA BOLIVIANA
poema se describe el rostro de Maria con las metaforas propias de su tiempo. Las nifias de sus
ojos son "En cristal -animado dos sirenas"; en la boca Dios "sembré feliz la grana fina"; y el
cuello es "Columna de marfil", etc.

Silva XVII
Aqui Valverde describe la historia de la imagen y se dan conceptos sobre arte.

Finalmente, se exponen los lamentos de Collas y Urus a raiz de los hielos, y las reyertas
entre los Hanansayas y Urinsayas de Copacabana, oponiéndose estos tltimos a que la Virgen
sea entronizada en el Santuario. El texto continia con el relato histérico y termina con un gran
panegirico y alabanza de los pastores Adamio y Megerino, convertidos por Graciano.

Silva XVIII

El poema termina en forma apotedsica con la entrada de la América Meridional: Nueva
Granada, Quito, Chile, Tucumén, Paraguay y Brasil. Le sigue el Pert a cuyo lado derecho
vienen las ciudades del llano encabezadas por Lima y al izquierdo las de la sierra encabezadas
por Cuzco. Van detras Potosi, que ofrenda una lampara de plata, y Carabaya que entrega una
corona de oro.

En realidad esta Silva estd pensada como una "mascarada” o procesién alegérica donde
los diferentes personajes y los distintos carros desfilan ante la imagen patronal y las
autoridades.

Conclusiones

No es el objetivo de este trabajo analizar la estructura literaria del poema de Valverde,
sino mostrar como se lee la realidad andina a Ia luz de la mentalidad humanista de europeos
o criollos europeizantes. El paralelo idolatria indigena y paganismo greco-romano, permite a
los eruditos de los siglos XVI'y XVII utilizar La ciudad de Dios de San Agustin como parametro
de comparaciéon. Ramos Gavildn, Calancha y Valverde tienen presente esta obra cuando
enfocan la realidad religiosa del Collao. Su punto de vista difiere del de los jesuitas como
Bertonio, Acosta o Cobo, quienes suelen ser mucho maés objetivos. Pero el método utilizado por
los agustinos, ya sea a través de la poesia como la de Valverde, ya sea en sus detalladas crénicas
como las de Ramos y Calancha, nos permiten conocer mejor lo interno del pensamiento andino
aculturado.

Valverde, que visita Copacabana y que se basa en la obra de sus dos hermanos
agustinos, Ramos y Calancha, deja volar su fantasia y nos muestra cémo el manierismo y el

134



CLASSICA BOLIVIANA ~——

barroco insertan, con una osadia admirable, seres miticos andinos en una ficticia realidad
tomada de Homero, Virgilio y otros autores clasicos. Esto en cuanto a la temética, pues la forma
se debe al gongorismo imperante.

NOTAS

Este trabajo, en funcién de su importancia para conocer el rol de los dngeles en el

mundo andino fue presentado en su primera versién en Parfs, en el Coloquio organizado por
el CENERES. Una segunda versién con el mismo objetivo, fue mi colaboracién al homenaje a
Maria Rostorowsky publicado en Lima por el IEP. En este trabajo se estudia el poema
puntualizando la presencia del mundo clésico en Valverde.

1
2
3

[&2 I

8
9

Gisbert (1980) pp. 17 ss.

Torres (1974) p. 800.

De los problemas de Valverde con la Inquisicién nos habla Luis Alberto Sanchez en su
Literatura Peruana, Tomo III, p. 212.

Ibidem., p. 808.

Gisbert y Mesa (1985) p. 137 ss.

Sobre los escritores de la Orden Agustina ver Lohmann Villena, Guillermo, Pensamiento de
agustinos ilustres del Perii en los siglos XVI-XVII en Actas del Congreso Internacional del V
Centenario, Valladolid, 16-21 abril 1990.

Bejarano era agustino y se habia dedicado a la pintura. Su maestro Mateo Pérez de Alesio,
junto a Angelino Medoro y Bernardo Bitti, fue el pintor italiano més importante que llegé
a Lima (1598). Ver Mesa-Gisbert (1972).

Sanchez L. A. (1951), Tomo I, pp. 110 y 111.

Valverde (1641), Prélogo.

10 Para puquinas ver Bouysse (1988), p. 53 ss.
11 Valverde, fol. 146.

BIBLIOGRAFIA:

Bertonio, Ludovico, Vocabulario de la lengua Aimara (1612), edicién facsimilar, La Paz 1956,
Ministerio de Educacién.

Bouysse-Cassagne, Thérese, Liuvias y Cenizas, Hisbol, La Paz , 1988.

Calancha, Antonio de la, Historia del Santuario e Imdgen de Ntra. Sra de Copacabana, en Crénicas

Agustinas del Perd, Edicién "Biblioteca Misionalia Hispanica", Vol. XVII, Madrid, 1972, pp. 107
~659.

Calderé6n de la Barca, Pedro, La Aurora en Copacabana, en Obras Completas (Dramas), Aguilar,

- 135



—— CLASSICA BOLIVIANA
Madrid, 1945.

Cobo, Bernabé, Historia del Nuevo Mundo (1565), Tomo II, Biblioteca de Autores Espaiioles,
Madrid, 1966.

Duviols, Pierre, La destruccion de las religiones andinas, UNAM, México, 1977.

Espinoza Soriano, Waldemar, Alonso Ramos Gavildn. Vida y obra del cronista de Copacabana, en
Historia y Cultura N. 6, Lima, 1973.

Gisbert, Teresa, - Iconogrdfia y mitos indigenas en el arte, La Paz, 1980.
- Calderén de la Barca y la pintura virreinal andina, en Iconologia y Sociedad: Arte
Colonial Hispanoamericano, UNAM, México, 1987.

Gruzinsky, Serge, La colonizacién de lo imaginario, Siglos XVI-XVIII, México, 1991.

Lohmann Villena, Guillermo, Pensamiento de agustinos ilustres del Perii en los siglo XVI-XVII, en

Actas del Congreso Internacional del V Centenario, Valladolid, 16-21 abril, 1990.

Mac Cormack, Sabine, - Religion in the Andes:Vision and Imagination in Early Colonial Perij,
Princeton University, New Jersey, 1991.
- From the Sun of the Incas to the Virgin of Capacabana, en
Representation, University of California, 1984.
- Calderon’s la Aurora de Copacabana: the conversion of the Incas in the
Light of seventeenth-century spanish theology, culture and political theory

en Journal of Theological Studies, Oxford, Vol. XXXII, October,
1982.

Mesa, José de - Gisbert ,Teresa, La escultura virreinal en Bolivia, La Paz, 1972.

Ramos Gavildn, Alonso, Historia del Santuario de Nuestra Sefiora de Copacabana, (1621), Prado
Pastor, Lima, 1988.

Sanchez, Luis Alberto, La literatura peruana, Guarania, 6 vol. Asuncién, 1951.
‘Sebastian, Santiago, El barroco Iberoamericano, Ediciones‘ Encuentro, Madrid, 1990.
Seoane, éarlos — Eichmann, Andrés, Lirica Colonial Boliviana, Editorial Quipus, La Paz, 1993.

Totres, Bernardo de, Crénica Agustina, 3 vol., Prado Pastor, Lima, 1974.

136






Studio et labore, honéstate ac
maxima quam fieri possit
modestia, ad astra usque eamus:
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit
amor, ne obliuioni demus prope
sequentia ipsius uerba: labor
omnia uincit. Humanitatem in
primis ut exemplum unum in
nostris laboribus enixe colamus,
prae oculis semper habeamus
eamque imo corde prosequamur.
Hoc iter nostrum; hoc decus
nostrum; hoc et praemium semper
nobis satis sit.

J.M. Barnadas



	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 4.pdf (p.9-24)
	Untitled.pdf (p.25-26)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


