
5

CLASSICA
BOLIVIANA

¡SMM0MP¿mmm

UNIONE LATINA 

UNIÁO LATINA

U niversidad N uestra Señora D e La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPAÑA



CLASSICA BOLIVIANA
I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos

LA PAZ JUNIO 1998



Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redacción:
Sergio Sánchez Armaza 
Carmen Soliz Urrutia 
Estela Alarcón Mealla

Colaboración especial:
Guido Orias Luna 
Carlos Seoane Urioste

Depósito Legal
4-1-773-99

Diseño e impresión
PROINSA 
Tel. 227781 - 223527 
Av. Saavedra 2055 
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999 

Portada:
Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona 
lago Titikaka, periodo colonial. Museos 
Municipales de La Paz.
Foto Teresa Gisbert



E n  el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unión Latina y la

Universidad Nuestra Señora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes 
países de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos, 
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original, 
el latín, y los que derivan de él: español, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se 
consideraron otros temas que representaron una importante contribución a los estudios 
Clásicos tanto para el país anfitrión, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unión Latina, a través de su Dirección de Promoción y Enseñanza de Lenguas, tiene 
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios 
clásicos entre los países miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de 
la latinidad. La representación en Bolivia desarrolla en el país una serie de actividades, como 
seminarios sobre lenguas y culturas clásicas, publicaciones y cursos de enseñanza del idioma 
madre: el latín.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del 
I Encuentro, en esta publicación que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este 
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha 
sido creada la' Sociedad de Estudios Clásicos, integrada por destacados intelectuales y 
personalidades.

El Encuentro surgió de una iniciativa de la Unión Latina y la Universidad Nuestra 
Señora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto 
para divulgar lo que significó y significa la cultura latina en todos los ámbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Señora de La 
Paz como a la Embajada de España en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer 
realidad esta reunión y la publicación fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti 
Secretario General 

Unión Latina



INDICE

Agradecimientos 7

Jorge Paz Navajas: Introducción 9

Josep M. Barriadas: Discurso de Bienvenida 11

Mario Frías Infante: Mi odisea de traducir la Odisea 13

H.C.F. Mansilla: Lo rescatable de la tradición clásica para el 
campo de la ciencia política 17

Iván Guzmán de Rojas: Contrastes semánticos del Aymara registrado 
por Bertonio con el Castellano de Gracián 29

Juan Araos Uzqueda: Apología, Critón, Fedón: Acta judiciaria 47

Francisco Rodríguez Adrados: Escisiones y unificaciones en la historia del Griego 61

Rodolfo P. Buzón: Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones 69

Héctor García Cataldo: Poesía Lírica Griega Acaica o de la 
cotidianeidad atemporal 81

Prof. Iván Salas Pinilla: El Destino en la Ilíada y su campo semántico 97

Teresa Gisbert: Los dioses de la antigüedad clásica en Copacabana 121

Teodoro Hampe Martínez: La tradición clásica en el Perú virreinal: 
una visión de conjunto 137

Andrés Orias Bleichner: El Soplo Clásico en la Escritura de 
Bartolomé Arzáns 145



Fem ando Cajías de la Vega: La arquitectura neoclásica en Bolivia 153

Josep M . Bam adas: La escuela humanística de Cotocollao:
evocación de una vivencia 157

Santiago R; M . Gelonch V.: Algunas notas acerca de la investigación
en los Estudios Clásicos (Investigación,
Hermenéutica, Postmodemidad y Mito) 165

Ernesto Bertolaja: La política de la Unión Latina en el ámbito
de los estudios clásicos en América Latina 183

Andrés Eichmann Oehrli: Reminiscencias clásicas en la lírica de la
Real Audiencia de Charcas 187

Salvador Romero Pittari: El latín en la literatura boliviana finisecular 211

Enrique Ipiña Melgar: Sócrates y las tendencias pedagógicas actuales 215

Teresa Villegas de Aneiva: Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura
virreinal boliviana 221



■--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  CLASSICA BOLIVIANA -----------

A gradecim ientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron 
desde un inicio la realización del Encuentro y la publicación del presente volumen, y han 
hecho posible los auspicios para su publicación.

Luis Prados Covarrubias alentó la realización del Encuentro; a él debemos la 
participación del insigne investigador Don Francisco Rodríguez Adrados, que nos ha honrado 
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sánchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcón Mealla es el 
mayor mérito. Han creído que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo 
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organización del Encuentro hasta anteayer, 
en que esta página ingresó a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina, 
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temática y sus cualidades personales. Ningún 
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripción de las grabaciones, con ideas y 
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orias.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboración, y la lista de las personas 
a quienes se debe agradecer sería muy larga de transcribir, empezando por todos los que han 
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chávez y el de 
Selva Fernández.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.

7



I

1L



CLASSICA BOLIVIANA-----------

Los dioses de la antigüedad clásica en C opacabana

Teresa Gisbert 
Universidad Nuestra Señora de La Paz

El humanismo en un poema sacro sobre Copacabana

En el siglo XVI los doctrineros ponen en concordancia los mitos indígenas con el 
humanismo imperante, equiparándolos. Por otra parte se procede a la substitución de las 
deidades prehispánicas por el Dios cristiano, la Virgen María y los santos; ejemplo del método 
utilizado es la identificación de la Virgen María con el Cerro de Potosí y la unión del apóstol 
Santiago con el dios del rayo: Illapa1. Los dioses andinos son "lo pagano" del Nuevo Mundo; 
para los pensadores del Renacimiento tienen su equivalente en la mitología de la antigüedad 
clásica; por ejemplo la sirena mediterránea, tentadora de Ulises, es la Quesintuu del lago 
Titicaca, tentadora del dios Tunupa. La Virgen es quien lideriza la lucha contra estas deidades 
que indistintamente adquieren forma andina o greco-romana pues en ambos casos son 
manifestaciones del demonio.

Entre los responsables de este proceso de transformación están los agustinos Alonso 
Ramos Gavilán y Antonio de la Calancha, junto a los cuales trabajó Fernando de Valverde, 
autor de un poema sacro titulado "Santuario de Ntra Sra de Copacabana en el Perú", obra que 
muestra cómo los dioses andinos son insertados en el mundo mitológico greco-romano dentro 
de un contexto teológico propio de la España barroca de la Contrareforma.

El autor: Femando de Valverde

Fernando de Valverde procedía de una acaudalada familia limeña. El libro de la Orden 
existente en Roma dice : "Los títulos de su nobleza y sangre están autorizados con las hazañas de la 
conquista del Perú, de cuyos nunca bastante alabados mayores desciende"1. Nació en el último tercio 
del siglo XVI y murió el año de 1657. Escribió varios libros, entre ellos: De Deo Uno et Trino; El 
Sacro Emanuel; La Casada Santa, obra mística, al parecer dedicada a monjas; una Vida de Cristo 
donde hace la concordancia de los cuatro Evangelios, el cual fue recogido por la Inquisición y, 
finalmente, está su obra más mentada, su poema sagrado sobre Copacabana3.

Fuera de estos libros, casi todos ellos desconocidos, Valverde escribió la relación de las 
honras fúnebres realizadas en Lima a la muerte de Felipe m, la relación de las fiestas que se 
hicieron en honor de Felipe IV, y un sermón fúnebre en la Cofradía del Cristo de Burgos de Lima, 
más varios panegíricos.

Valverde fue maestro del cronista Bernardo de Torres y de Miguel de Aguirre, consejero 
del Virrey de Mancera, quien, a su vez, defendió al Dr. Francisco de Avila, extirpador y gran

121



-------- CLASSICA BOLIVIANA----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

conocedor de "idolatrías". Finalmente trabajó junto a Antonio de la Calancha y conoció la obra 
de Ramos Gavilán.

Como Visitador de bibliotecas e imágenes de la ciudad de Lima, cargo que le confió el 
Tribunal de la Inquisición, Valverde debió conocer a muchos artistas, entre los cuales estaba el 
pintor romano Angelino Medoro, amigo de Santa Rosa, quien trabajaba para la Orden 
Agustina hacia los años de 1619. Esto explica sus inquietudes con respecto a la creación 
artística, siempre presentes en su obra. Valverde es un platónico para quien la belleza es reflejo 
de Dios, "arquetipo" que imprimía su imagen en las criaturas, como lo hace con María que, a 
manera de lienzo o tabla, recibe en sí el bosquejo que Dios estampa en ella.

Se dedica a la arquitectura, disciplina en la que pone toda su fantasía. Su obra más 
notable en este campo es el Santuario de Jerusalén que construye en el interior del Monasterio 
de la Encamación de Lima4. Este Santuario constaba de una capilla situada dentro de un atrio 
penitencial al que ingresaban las monjas por breve tiempo. Se trataba de una clausura dentro 
de la clausura. Su extraña arquitectura pretende ser una réplica del Templo de Salomón5. 
Valverde también proyectó una escalera para la Recoleta de Lima, más una sala para el 
Convento de la Orden que, según el cronista agustino Bernardo de Torres, estaba inspirada en 
el "Museo de Alejandría". Valverde estuvo en Copacabana el año de 1636 cuando la obra del 
Santuario (salvo el atrio) se estaba terminando.

La obra literaria

Un año después de su visita a Copacabana, ya en Lima, Valverde se pone a escribir su 
poema sobre Copacabana; tarea en la que se empeña durante tres años. La obra consta de 18 
silvas desarrolladas en 294 folios y está concebida como una nueva "Odisea". En ella sitúa 
Valverde a un grupo de pastores que recorren las riberas del lago Titicaca. Ellos están sujetos a 
visiones y sucesos similares a los que vivió Ulises; pero dentro del pensamiento del autor hay 
escenas muy complejas como el desdoblarse la personalidad de uno de los pastores hasta llegar 
a la misma presencia de Dios; otro emprende la búsqueda de María sólo después de tener la 
visión del Infierno.

En este poema pululan ninfas, tritones y sátiros, en tanto que los ángeles guerreros 
hacen de intermediarios entre la divinidad y los pastores, protagonistas del poema. Estos 
ángeles son semejantes en su forma y en sus nombres a los célebres arcángeles arcabuceros que 
se ven en las series de la pintura andina. Se presentan Miguel y Gabriel, pero también aparecen 
ángeles no ortodoxos como Baraquiel y Haniel, este último -totalmente inédito- es presentado 
como príncipe protector del Perú.

La presencia de Copacabana, dios prehispánico anterior a los incas, es confusa en tanto

122



---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- CLASSICA BOLIVIANA-------

que se hace evidente la presencia del Sol, como la más conocida deidad del imperio. También 
interviene en la trama el dios del viento.

La obra de Valverde no aporta nada significativo al conocimiento del hecho histórico en 
sí mismo, pero nos muestra el mecanismo mental que permitió identificar la antigüedad clásica 
con la mitología andina. También muestra cómo Dios, los ángeles y los santos cristianos, 
irrumpen en este mundo "pagano" que con la conquista adquiere una doble faz, indígena por 
un lado y europeo-renacentista por otro.

El poema es culterano y sigue muy de cerca a Góngora y a Calderón, tomándose 
muchas libertades con respecto al trasfondo histórico que contiene, por lo que Valverde nos 
advierte que cuando "el estilo es simple y verídico, es profesión de historiador (...)" pero él es poeta 
y no historiador, por eso nos dice que los versos "deben ser imitaciones hermosas, y verosímiles, de 
lo que pudo y debió ser" indicando que el suyo es un nuevo tipo de poema "compuesto de Epico, y 
Bucólico".

La acción del poema recae en tres pastores que muestran la dualidad del hombre como 
hijo de la gracia y como hijo de la naturaleza y del pecado. El hombre en estas tres formas 
posibles, está representado por un lado por los pastores: Adamio, hijo de la naturaleza, y 
Megerino hijo del pecado; y por otro, por Graciano que representa el estado del hombre libre 
de pecado y vencedor de las debilidades propias de su estado natural.

El escenario es el entorno del lago Titicaca salpicado por rebaños de camélidos que 
cuidan los indígenas de la zona; ello induce a Valverde hacer de su poema heroico un poema 
pastoril. Nos dice en el prólogo: “Introduje a esta soberana Princesa de los cielos Pastora en los 
Montes de Copacabana, porque lo pidió así la naturaleza y propiedad de la provincia, donde toda la 
ocupación es pastoril". Y para enaltecer más la acción de la Virgen y su presencia entre los pobres 
nos dice que Copacabana es "un desdichado pueblo de Indios Collas, que son de los más bárbaros y 
torpes del Perú, y que por consiguiente estas maravillas no las hacía entre Emperadores, Reyes o 
Príncipes, sino entre pastores, y ganaderos humildes, que es la ocupación y ejercicio de los Indios del 
Callao".

En su obra, Valverde muestra su erudición sin ningún recato, hecho que tal vez se deba 
al deseo de jerarquizarse en un medio altamente competitivo, donde pugnaban no sólo las 
diferentes órdenes, sino entre los miembros de una misma orden religiosa. Al lado de Valverde, 
en la misma comunidad, había ilustres catedráticos y escritores como Antonio de la Calancha, 
Alonso Ramos Gavilán y Bernardo de Torres6.

La portada de la obra de Valverde se ilustra con un grabado de Francisco Bejarano7. 
Allí se presenta a la Virgen sobre el globo terráqueo donde está inserto el Perú, a ambos lados

123



-------  CLASSICA BOLIVIANA ----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

hay dos figuras femeninas que personifican la Fe y la Gracia. A la izquierda puede verse un 
indio adorando un ídolo.

Otras obras de la misma temática

Del "El Santuario de Ntra Sra de Copacabaña en el Perú" de Valverde, Luis Alberto Sánchez 
dice: "poema de mediocre inspiración y no poca longitud" y  lo contrapone a "El Angélico" (1645) 
dedicado a Santo Tomás de Aquino, obra de Adrián Alesio (hijo del insigne pintor italiano 
Mateo Pérez de Alesio). De Alesio, Luis Alberto Sánchez dice: "fue, sin duda, un poeta de 
auténtico estro, malogrado por la época en que le cupo vivir. Versificaba con facilidad y hasta con 
donaire"*.

En todo caso "El Angélico" y "El Santuario de Ntra Sra de Copacabana en el Perú” son los 
dos grandes poemas de su tiempo, los cuales deben más al manierismo que al propio barroco. 
Valverde es preludio de los grandes poetas barrocos como "El Lunarejo", Juan de Ayllón y 
Peralta Barnuevo.

Al analizar el poema de Valverde no podemos menos que recordar el drama "La aurora 
de Copacabana" escrito por Calderón de la Barca (1659) y las historias de Copacabana escritas 
por Alonso Ramos Gavilán y Antonio de la Calancha. Estas últimas seguramente sirvieron a 
Valverde de inspiración y consulta.

Copacabana causó un gran impacto, pues fuera de los libros consignados está el de 
Hipólito Marraccio (Roma, 1656), la obra de Gabriel de León (Madrid, 1663) y la de Andrés de 
San Nicolás (Madrid, 1663). En el siglo XVIII tenemos al italiano Pietro Bombelli (Roma, 1792).

El mundo clásico cómo punto referencial del poema

En su obra Valverde pretende pasarnos "a la región del mundo inteligible, dando vida al 
Arquetipo, donde, según Platón, vive la v e r d a d Párrafo éste que nos muestra cómo en el siglo 
XVII los modelos platónicos eran la pauta para muchas realizaciones literarias.

Valverde justifica el motivo "heroico” de su poema y la acción única del mismo, pese al 
ambiente pastoril en que está concebido, citando autores clásicos, y así nos dice en su prólogo: 
"Si bien Teócrito guardó siempre en sus idilios servir al mundo el plato de la simplicidad pastoril, q. a dos 
bocados empalaga; Virgilio, que en todas materias dió el alma a la Poesía, mostró, que las Eglogas se 
podían realzar con injertos ricos, y hermosos de sabiduría, y levantar el ánimo al cantar cosas mayores 
que las rústicas, y quefuessen de su linaje heroycas (...)

'En conformidad dé lo dicho, añado atento que no es mi asunto celebrar absolutamente la persona,

124



CLASSICA BOLIVIANA --------- -

y excelencias de la Virgen, porque la Reyna de los ángeles en esa universalidad no puede ser objeto de 
Poema, pues conforme al juyzio de Aristóteles el poema no celebra persona, sino Acción. Publicar las 
grandezas todas de una persona si el estilo es simple, y verídico, es professión de historiador, cuales 
fueron Suetonio de los Césares y los que le siguieron, Tácito Capitolino, Amiano, y otros: si el estilo es 
exornado, pertenece a Encomiastas, o Panegyristas (...). El poeta elige de un sujeto heroyco una sola 
acción, que celebrar.

'Admirable es en este punto la doctrina del filósofo [Aristóteles] que hablando de la Fábula 
Poética engrandece a Homero, de que no tomó por assunto de su Ilíada celebrar la persona de Aquiles, 
sino solo una acción suya que fue destruir a Troya (...) porq. toda sciencia o Arte liberal requiere en su 
objeto unidad formal objetiva....".

Y añade: "La de la Virgen que canta mi Poema es fundar en el Perú el imperio de la Fe y la 
Gracia: y la Acción de Graciano subordinada a la de María, o expressiva della, es conducir triunfados q 
su Templo a Adamio y Megerino, blasfemo éste contra la Gracia, si delincuente aquel contra la fe  (...). 
Por esta razón me fue presiso introduzir mysticos todos o los principales interlocutores del poema: entre 
los cuales [está] Graziano, que es el Aquiles desta Piada, el Ulises desta Odissea y el Eneas desta 
Eneyda".

Refiriéndose a los dioses citados por Homero y Hesíodo dice: "Y aunque aquellos dioses 
eran en sí falsos, en la aprensión de aquellos grandes Poetas no eran menos verdaderos que en la nuestra 
lo es Christo Jesús...", afirmación que nos muestra cuán tolerantes fueron los intelectuales del 
siglos XVI y XVn con la antigüedad greco-romana a la cual admiraban.

Valverde explica que su "poema" es un "teatro de invenciones" donde la acción de lo 
divino se presenta a través de personajes humanos. Nos dice que en él "logra la escondida 
excelencia, a que aspiró felizmente el ingenioso sudor del grande Homero, que para hacer de los suyos 
una sagrada contemperación de lo divino, y lo humano, introduxo los afectos divinos personificados en 
una general Prosopopeya: y así dio al mundo el divino esfuerzo, y valentía en la persona de Marte, la 
sabiduría divina en Minerva, la luz, y medicina en Apolo, los amores en Venus, la eterna juventud en 
Hebe, la locución divina en Iris y Mercurio: de manera que pareciendo que trata de la cuestión de Troya 
en la Ilíada, toda ella es un teatro de invenciones hermosas, en que nos dio las acciones divinas, vestidas 
en el traje de las nuestras...".

Luego Valverde enaltece la "ficción", valga decir la capacidad de crear como literato, y 
así dice: "Si estamos al juyzio de Aristóteles, y de otros Sabios, no es Poeta el que refiere, aunque sea en 
verso, las cosas que sucedieron (...). Lo mismo enseña Lactancio Firmiano, y después del S. Isidoro, y en 
nuestra lengua, el Pinciano. Pero antes que todos lo enseñó Platón (...). Por esta causa mas sabios en esta 
facultad borran la matrícula a Lucrecio, Nicandro, Opiano, Dionisio, Tucano y otros; y en este tribunal 
solo pasa por Poeta el que finge verosímil la materia o Fabula...." .

125



Finalmente, refiriéndose a su propia obra dice: "Por donde siendo esta obra una ficción 
hermosa, ajustada a lo necessario o verosímil de las acciones de María, de Dios, de los pastores Santos, 
y no menos de los pecadores, atendiendo a lo verosímil en lo que se introduce, y alo necesario en las 
consecuciones, y alo verdadero en él sucesso, que ha habido, ninguno podrá negarle la ■verdadera forma 
de Poema". Continúa diciendo que la ficción de esta obra nos permite ver cómo a pesar de 
nuestra condición, recibimos la gracia, y explica: "En el Poema que le damos, verá él diligente una 
agradable constelación de ficciones bien luzidas, que muestran con su esplendor, cuan dentro de nuestras 
miserias tenemos los sublimes tesoros de la Gracia, por mano de María(...)".

Los dioses andinos y su paralelo en la antigüedad clásica

Los dioses andinos a los que se refiere Valverde en su poema pueden ser divididos en 
dos categorías: los dioses propios de los puquinas, antiguos habitantes la zona del lago 
Titicaca10, que son dioses oscuros, acuáticos y subterráneos; y los dioses incaicos que son dioses 
celestes como el Sol y el Viento (involucrado en el rayo). Hay entre estas dos categorías una 
tercera, apenas mentada en el poema: los dioses propios de la naturaleza sacralizada.

Respecto del primer grupo podemos decir que en él está el ídolo Copacabana 
dominando todo el valle como se indica en la Silva VI. Este dios es considerado femenino y se 
lo equipara a Venus. El ídolo, con cuerpo de pez y rostro humano, era en términos europeos 
una sirena, la cual habitaba en la roca sagrada de la Isla Titicaca. Valverde la describe así:

En este pues, infausto promontorio 
en hondas grutas, y espantosos senos 
se encastilló la furia mas cruenta, 
que abortó de la Estigia el territorio:
(...)
poderosa Sirena,
que encanta vidas con su misma pena.
Venus la llama el mundo (...).

En la Silva X  el pastor Graciano ve el Averno en el lago Titicaca (nominado Terebinto 
por el poeta). Primero aparece una bestia en medio del lago, a la cual llama pesce y monstruo feo, 
y que nuevamente es la representación del dios Copacabana identificable en su forma de 
sirena; ser que era considerado como un "monstruo" marino11.

La batalla entre la Virgen y Venus se inicia en el momento en que Venus, viendo llegar 
a María, se hunde en una cueva del lago (Silva VI):

De su Copacabana a nuestros montes
( ...)
vino Amarilis ¡María] (...).
Viole el semblante Venus,

------------ CLASSICA BOLIVIANA------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- -------------------------------------------------------------------------------------------------------

126



---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  CLASSICA BOLIVIANA-------

y en la profunda cueva 
se hundió (...).
Bramó en la cárcel la preñez cautiva:
oyéndolaigimió triste Amarilis
y haciendo señas a un Cherub [Querubín] galante
mandó que el impío muro
(aunque todo Plutón lo defendiese)
con fuertes armas de su luz rompiese
y déla corte de su Reyno obceno
a la deidad lasciva,
después de tan cruenta, fugitiva,
a los ojos del Sol aprisionada
sacase; (...)
y que al cruel satánico Cupido 
también sacase con prisión de luces

Aquí está clara la identidad de Plutón con el demonio y de Cupido con Satán, de 
manera que estos dioses quedan alineados junto a los demonios, enfrentándose a la Virgen y a 
los querubines. A su vez estos mismos dioses de la antigüedad greco-romana se superponen a 
los dioses andinos, así Venus no es otra que Copacabana en su forma de sirena, como también 
ocurre con Eolo, que se identifica con Illapa, dios de vientos y tempestades.

Valverde eligió al dios del viento para darle un papel protagónico, y así, en el poema, 
Eolo es expulsado del lago por el ángel Baraquiel. En la Silva XI el dios del viento y las 
tempestades se presenta diciendo:

no tuve, no, necesidad de el culto 
que el Perú me ofreció (...) 
bien sabes, que en el mundo antiguo 
estuve con crédito de Dios, y templos tuve.

Después del lamento del viento, aparece una sombra que nos dice que es el Sol, y se 
presenta lamentándose de haber sido manchado de oscuridad:

Del gran Perú por tantos años mío 
me destierra un decreto injusto, impío, 
y mandarme que salga en este traje 
para mayor de mi soberbia ultraje.
Vestido voy de sombras, y de noche (...).

Continúa:

(...) soy ministro
de Luzbel el Monarca del Averno.

127



------- CLASSICA BOLIVIANA------------------------------------------------------------------- ---------------------------------------------------------------------------------------

Finalmente el triunfo de la Virgen María (Amarilis) sobre los monstruos del lago supera, 
según el complejísimo verso de Valverde, el triunfo de Anfitrite y Tetis, diosas de las aguas:

Que ni Anfitrite, con llamarla esposa 
el Júpiter del piélago profundo 
y adjudicarle el título de hermosa; 
ni la belleza suma 
de la célebre Tetis dicha tanta 
lograron, siendo Reynas de la espuma, 
como Amarilis, pues la adoran bellas 
del lago ninfas, y del cielo estrellas.

La teoría del arte en la obra de Valverde

El Santuario de Copacabana aloja una imagen de la Virgen que fue tallada por el 
escultor indio Francisco Tito Yupanqui entre los años de 1582 y 1583. Este hizo su aprendizaje 
como escultor en Potosí, en el taller del español Diego de Ortiz. Tuvo muchos tropiezos tanto 
en su aprendizaje como en llevar la imagen a Copacabana, donde se resistían a recibirla. 
Finalmente consiguió su objetivo.

En la Silva XVII se muestra el asombro del pastor Graciano ante la imagen que pregunta 
a Eumenia, fingida profetiza de María:

¿qué colores son estos, qué pigmentos, 
que exceden los comunes elementos?

Esta Imagen que vemos, es sin duda 
de corporal materia tosca, y muda: 
de donde pues le vino esta excelencia (...).

La profetisa contesta:

todo lo que admiráis en él, zagales, 
prodigios son de manos celestiales,

Y así un hecho artístico, como la ejecución de una escultura, se va convirtiendo en 
milagro. Valverde explica que la Naturaleza, para crear a María, ensaya con dibujos y bocetos, 
sin conseguir nada hasta que la Gracia interviene. Es un párrafo interesante pues nos muestra 
el proceso de la creación artística no como una simple copia de grabados, sino como producto 
de la inspiración divina. El texto dice que la Naturaleza

Mesa llenó curiosa de pigmentos 
de dibujos, diseños, y monteas,

128



--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- CLASSICA BOLIVIANA---------

fatigando a la industria sus intentos, 
varias borrando, y prefiriendo ideas.

La Gracia la detuvo diciendo:

Atiende cual preparo 
colores naturales con virtudes,
( . . . )

con esta divinísima mistura 
tus colores podrás templar agora

Valverde, que entendía de arte, sabe de bocetos, dibujos y pinceles, pero considera 
importante la intervención de la gracia divina para el perfeccionamiento de la obra. Otros 
religiosos dedicados al arte, como Diego de Ocaña, también insisten en que la gracia de Dios 
debe estar presente.

Una vez diseñado "el arquetipo", María busca en el Perú una mano ruda que lo 
materialice y ésta es la de Tito Yupanqui: pese a lo cual el escultor indio es comparado con los 
mejores artistas griegos.

Tito Iupanque el Zeuxis fue dichoso 
desta mas bella, y soberana Juno;

En esta Silva XVII también se hace un paralelo entre lo cristiano y el mundo clásico. Así, 
se encuentran expresiones como ésta: "Esta Venus celeste, Virgen pura", y con respecto a 
Yupanqui cita a Timantes y Lisipo como antes lo había hecho con Zeuxis. Más adelante 
Valverde cita también a Policleto, para que no nos quede duda del renombre que el artista 
indio alcanzó.

Descripción del poema de acuerdo a la secuencia de las silvas

Hemos extractado del frondoso poema ciertos temas relacionados con el mundo clásico; 
también hemos hecho mención de la teoría artística; pero todo ello está inserto en 
innumerables episodios que transcurren como sueños superpuestos a través del viaje de los 
pastores. Es necesario dar una idea del hilo conductor formado por las diferentes silvas, las 
cuales, a su vez, por la abundancia de imágenes que presentan -a través de un lenguaje 
gongorino- hacen difícil la comprensión del argumento. El lector tiende a detenerse en la 
belleza de algunos versos y figuras literarias, y fácilmente pierde la línea conductora del 
poema, muchas veces velada por disquisiciones teológicas.

La acción se desarrolla a orillas del lago Titicaca, entre Chucuito y Copacabana. Está

129



protagonizada por el pastor Graciano (hijo de la gracia divina), más dos personajes: Adamio 
(hijo de la naturaleza) y Megerino (hijo del pecado). Los pastores y ninfas que acompañan a 
Graciano, ven salir varios monstruos del lago, denominado Terebinto, el cual es presentado 
como la boca del Averno. Los monstruos representan antiguas deidades pre-incas; 
especialmente el ídolo Copacabana que tenía apariencia de Sirena. Este mismo grupo de 
pastores ve cómo los ángeles, por orden de María, destierran al Sol y otros astros, que son 
sujetos de adoración.

Silva I

-----------  CLASSICA BOLIVIANA---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

Graciano, que es pastor en Chucuito, adora a la pastora María que vive en Copacabana. 
En una fiesta, Marfisa cuenta que en Carabaya hay un sátiro que lleva unas cortezas de árbol 
con la imagen de María; el árbol era adorado por los salvajes de la región. La ninfa Pasitea 
pregunta quién es María y Graciano la describe en términos del Cantar de los Cantares.

Silva TI

Sale de la sierra Adamio, pastor hijo de la naturaleza, quien relata un sueño donde vio 
el Infierno que le estaba destinado. Adamio experimenta sentimientos encontrados como el 
temor de no salvarse y la esperanza de que esto ocurra. Aparece un joven que le dice que 
busque a María.

Silva III

Graciano explica a los pastores las características de la Culpa y la Gracia. Los pastores 
debaten si María es hija de la Gracia o madre de ella. Se indica que María es Pastora y Cordera.

Silva IV

Se distingue la gracia sobrenatural de las gracias auxiliares. Se afirma que María es hija 
de la gracia, indicando que es mujer y por lo tanto verdadera hija de Adán. Llegan los pastores 
que han matado a un ciervo el cual tenía en su cornamenta la imagen de María favoreciendo 
al Perú. Reparten la carne del ciervo y la comen; alusión ésta a la Eucaristía.

Silva V

Continúan las disquisiciones teológicas, sobre todo en lo referente a la Encarnación del 
Verbo. Valverde nos dice que el Padre Eterno es un "Sol generoso" y advierte que el Sol natural 
no es más que un reflejo de este Sol Divino que echa sombras sobre el vientre de María.

Esta manera de ver la Encarnación identificando a Dios con el Sol y haciendo que la 
concepción se produzca por la luz que este Sol proyecta sobre la Virgen, también está presente

130



CLASSICA BOLIVIANA-----------

en la obra de Ramos Gavilán y en un mural de la Iglesia de Andahuaylillas (Cuzco) mandado 
a pintar por Pérez de Bocanegra.

Silva VT

Está concebida en términos de la mitología clásica, en el supuesto de que en Copacabana 
reinó la lascivia. Calancha y Ramos dicen que el ídolo de Copacabana era el un dios lascivo y 
lo comparan con el dios fenicio Dagón. Kircher nos da la imagen de Dagón como un ser 
femenino con cola de pez y de él nos dice: "Dagón, llamada también Derceta, Atargatis y, 
posteriormente, la Venus de los mares". Proceso por el cual Venus es identificada con la sirena 
y con Copacabana.

Graciano cuenta a los pastores los estragos que hacían en Copacabana Venus y Cupido 
e indica cómo María deja a Venus aprisionada en un monte de mirra rodeada de sus 
compañeras: Costumbre, Solicitud y Tristeza; y a Cupido lo deja en un monte de incienso atado 
a un madero y asaetado, lo acompañan el Deseo y el Desengaño.

Silva VII

Adamio no puede ver a María, porque está en el cielo, pero le dicen que en Copacabana 
está su imagen, ya que a ruego del ángel Haniel, María puso su corte allí. El arcángel Haniel se 
queja de la suerte del Perú, del cual él es custodio. Para consolarlo se relatan los milagros que 
hace la Virgen desde Copacabana para beneficiar a la región y se ejemplifica con el milagro en 
favor de Callisaya, indio de Larecaja que había sido iniciado en las artes de la hechicería. Es 
en este episodio que Valverde equipara Satanás con Plutón.

En esta Silva VE hace su aparición la Idolatría que el poeta nos muestra apostrofando 
a los astros:

Decid, astros infames, qué delito
cometí, sino daros sacro culto
como a Dioses sin serlo ?

Cabe anotar que el poeta en esta parte delata una fuerte influencia de Calderón de la 
Barca en su obra La vida es sueño.

Silva VTTT

Llega una paloma con carta de Demosile, sibila hispánica. En ella se ve a España de 
rodillas ante María, quejándose de haber sufrido tanto tiempo la morisma. María le dice que,

131



— -  CLASSICA BOLIVIANA ----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

siendo tanta su fe, le da un Nuevo Mundo, y al hacerlo, aumenta la riqueza de España con las 
minas de Potosí y Oruro.

Silva IX

En el cielo los Hados forman un tribunal ante el que se presentan los Patriarcas Elias, 
Benito, Bruno, Basilio, más San Agustín y San Pedro. Estos últimos platican con San Miguel y 
el ángel Haniel sobre los Concilos Tridentino y Limense. Los patriarcas piden la capellanía de 
Copacabana y los Hados fallan en favor de Agustín.

La descripción del evento recuerda los Carros Triunfales pintados para las iglesias de 
Machaca y Guaqui, con los herejes bajo el carro, la Virgen en la cima y los fundadores en la 
parte media. En esta silva se mencionan varios santuarios dedicados a la Virgen, entre ellos el 
de Pucarani. También se relata el martirio de Diego Ortiz.

Silva X

Aparece Megerino, hijo de las furias, que representa al demonio. Sale de la laguna 
Megerino, y ve a dos monstruos peleando, uno de ellos parece rememorar al dios Copacabana. 
Megerino sube al monte y allí ve a dos gigantes que son réplicas suyas y que representan el 
lado oscuro de la naturaleza humana. Finalmente llega una paloma (símbolo de María) y un 
águila (símbolo de S. Agustín). Megerino cae en el lago y la paloma lo salva.

Silva XT

Los pastores van hasta el río Hilabio, que les relata cómo María arrojó a las antiguas 
deidades a las cavernas que rodean el lago; para hacerlo, la Virgen aparece con un ejército de 
querubines; así se muestra la lucha mediante la cual los ángeles expulsan a los astros y a los 
elementos naturales. Hilabio cuenta como el ángel Baraquiel desterró al dios Eolo y cómo este 
mismo ángel le cierra la puerta del Paraíso a Adán.

Silva XTT

La reina del Averno, Megera, está presa en la Isla Titicaca por orden de María; Megera, 
ayudada por Plutón, envía un ejército de tritones y focas en tanto que María manda a Iris y se 
realiza un combate.

Pasada la lucha entre la Virgen y los monstruos del lago, se le aparece al pastor Graciano 
un pájaro que lo lleva a una especie de Paraíso que es un deleitoso bosque ubicado entre los 
montes y hielos de la puna; allí Graciano se encuentra con un centauro, hecho que no debe

132



CLASSICA BOLIVIANA-----------

pasar desapercibido pues en algún kero procedente del la zona de Copacabana están 
representados los centauros. En el bosque encuentra Graciano un panal cuya miel bebe, 
produciéndole alucinaciones.

Silva XTTT

Graciano en su sueño entra a un Palacio que recuerda los de Las mil y una noches donde 
escucha "voces desnudas de cuerpos": son voces duplicadas que imitan al Eco.

En esta parte el autor retorna a las disquisiciones teológicas de las cuatro primeras 
silvas, basándose en imágenes dobles como en un constante juego de espejos que termina 
cuando el propio pastor se desdobla y ve su pensamiento en la imagen de un ser descrito con 
las mismas características de los ángeles. Junto al Pensamiento, en forma de ángel, está el 
Cuidado en forma de fiera, momento en que el pastor despierta y todo el encanto se desvanece. 
La última parte de esta silva es una inclusión plenamente barroca que tiene que ver muy poco 
con el entorno andino en el que se desarrolla la trama.

Silva XIV

Es un remedo de la Odisea en el episodio en que aparecen Polifemo y Circe, los cuales 
son descritos por Valverde como Euridemo y Manía, quienes tenían presos y encantados a 
varios pastores amigos de Graciano.

Silva XV

Aparecen, también siguiendo a la Odisea, las sombras de los antepasados, entre ellas la 
de Tupac Inca Yupanqui. A continuación Graciano ve a Luzbel y a la Muerte hasta que 
finalmente avanza hacia Copacabana guiado por el Arcángel San Gabriel.

Silva XVI

Totalmente simbólica; en ella aparecen trece águilas, seis blancas, seis negras y una 
carmesí; esta última representa a San Agustín, seguido de los agustinos de hábito negro y las 
águilas blancas que representan la pureza. Luego el poeta compara a los indios, sujetos a 
esclavitud por el Faraón Luzbel, con la cautividad de Israel en Egipto. La comparación del 
Pueblo de Israel con los pueblos Andinos era aceptada por muchos sectores.

Finalmente los pastores llegan al Santuario de Copacabana que Valverde compara con 
Memfis soberbia en Pyras y Obeliscos", con Mausoleo y con el muro de Babilonia. Al mirar el 

rostro de la imagen de la Virgen, los pastores ven en ella el rostro de Dios. Naturalmente en el

133



-----------  CLASSICA BOLIVIANA

poema se describe el rostro de María con las metáforas propias de su tiempo. Las niñas de sus 
ojos son "En cristal animado dos sirenas"; en la boca Dios "sembró feliz la grana fina"; y el 
cuello es "Columna de marfil", etc.

Silva XV1T

Aquí Valverde describe la historia de la imagen y se dan conceptos sobre arte.

Finalmente, se exponen los lamentos de Collas y Urus a raíz de los hielos, y las reyertas 
entre los Hanansayas y Urinsayas de Copacabana, oponiéndose estos últimos a que la Virgen 
sea entronizada en el Santuario. El texto continúa con el relato histórico y termina con un gran 
panegírico y alabanza de los pastores Adamio y Megerino, convertidos por Graciano.

Silva XV1I1

El poema termina en forma apoteósica con la entrada de la América Meridional: Nueva 
Granada, Quito, Chile, Tucumán, Paraguay y Brasil. Le sigue el Perú a cuyo lado derecho 
vienen las ciudades del llano encabezadas por Lima y al izquierdo las de la sierra encabezadas 
por Cuzco. Van detrás Potosí, que ofrenda una lámpara de plata, y Carabaya que entrega una 
corona de oro.

En realidad esta Silva está pensada como una "mascarada" o procesión alegórica donde 
los diferentes personajes y los distintos carros desfilan ante la imagen patronal y las 
autoridades.

Conclusiones

No es el objetivo de este trabajo analizar la estructura literaria del poema de Valverde, 
sino mostrar cómo se lee la realidad andina a la luz de la mentalidad humanista de europeos 
o criollos europeizantes. El paralelo idolatría indígena y paganismo greco-romano, permite a 
los eruditos de los siglos XVI y XVII utilizar La ciudad de Dios de San Agustín como parámetro 
de comparación. Ramos Gavilán, Calancha y Valverde tienen presente esta obra cuando 
enfocan la realidad religiosa del Collao. Su punto de vista difiere del de los jesuitas como 
Bertonio, Acosta o Cobo, quienes suelen ser mucho más objetivos. Pero el método utilizado por 
los agustinos, ya sea a través de la poesía como la de Valverde, ya sea en sus detalladas crónicas 
como las de Ramos y Calancha, nos permiten conocer mejor lo interno del pensamiento andino 
aculturado.

Valverde, que visita Copacabana y que se basa en la obra de sus dos hermanos 
agustinos, Ramos y Calancha, deja volar su fantasía y nos muestra cómo el manierismo y el

134



---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------CLASSICA BOLIVIANA ---------

barroco insertan, con una osadía admirable, seres míticos andinos en una ficticia realidad 
tomada de Homero, Virgilio y otros autores clásicos. Esto en cuanto a la temática, pues la forma 
se debe al gongorismo imperante.

NOTAS

Este trabajo, en función de su importancia para conocer el rol de los ángeles en el 
mundo andino fue presentado en su primera versión en París, en el Coloquio organizado por 
el CENERES. Una segunda versión con el mismo objetivo, fue mi colaboración al homenaje a 
María Rostorowsky publicado en Lima por el IEP. En este trabajo se estudia el poema 
puntualizando la presencia del mundo clásico en Valverde.

1 Gisbert (1980) pp. 17 ss.
2 Torres (1974) p. 800.
3 De los problemas de Valverde con la Inquisición nos habla Luis Alberto Sánchez en su 

Literatura Peruana, Tomo III, p. 212.
4 Ibidem., p. 808.
5 Gisbert y Mesa (1985) p. 137 ss.
6 Sobre los escritores de la Orden Agustina ver Lohmann Villena, Guillermo, Pensamiento de 

agustinos ilustres del Perú en los siglos XVI-XVII en Actas del Congreso Internacional del V 
Centenario. Valladolid, 16-21 abril 1990.

7 Bejarano era agustino y se había dedicado a la pintura. Su maestro Mateo Pérez de Alesio, 
junto a Angelino Medoro y Bernardo Bitti, fue el pintor italiano más importante que llegó 
a Lima (1598). Ver Mesa-Gisbert (1972).

8 Sánchez L. A. (1951), Tomo III, pp. 110 y 111.
9 Valverde (1641), Prólogo.
10 Para puquinas ver Bouysse (1988), p. 53 ss.
11 Valverde, fol. 146.

BIBLIOGRAFIA:

Bertonio, Ludovico, Vocabulario de la lengua Aimara (1612), edición facsimilar, La Paz 1956, 
Ministerio de Educación.

Bouysse-Cassagne, Thérése, Lluvias y Cenizas, Hisbol, La Paz , 1988.

Calancha, Antonio de la, Historia del Santuario e Imagen de Ntra. Sra de Copacabana, en Crónicas 
Agustinas del Perú. Edición "Biblioteca Misionalia Hispánica", Vol. XVII, Madrid, 1972, pp. 107 
-659.

Calderón de la Barca, Pedro, La Aurora en Copacabana, en Obras Completas (Dramas), Aguilar,

135



-------  CLASSICA BOLIVIANA ---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

Madrid, 1945.

Cobo, Bernabé, Historia del Nuevo Mundo (1565), Tomo II, Biblioteca de Autores Españoles, 
Madrid, 1966.

Duviols, Pierre, La destrucción de las religiones andinas, UNAM, México, 1977.

Espinoza Soriano, Waldemar, Alonso Ramos Gavilán. Vida y obra del cronista de Copacabana, en 
Historia y Cultura N. 6, Lima, 1973.

Gisbert, Teresa, - Iconografía y mitos indígenas en el arte, La Paz, 1980.
- Calderón de la Barca y la pintura virreinal andina, en Iconología y Sociedad: Arte 
Colonial Hispanoamericano. UNAM, México, 1987.

Gruzinsky, Serge, La colonización de lo imaginario, Siglos XV1-XVII1, México, 1991.

Lohmann Villena, Guillermo, Pensamiento de agustinos ilustres del Perú en los siglo XVI-XVII, en 
Actas del Congreso Internacional del V Centenario. Valladolid, 16-21 abril, 1990.

Mac Cormack, Sabine, - Religión in the Andes:Vision and Imagination in Early Colonial Perú,
Princeton University, New Jersey, 1991.
- From the Sun o f the Incas to the Virgin o f Capacabana, en 
Representation. University of California, 1984.
- Calderón s la Aurora de Copacabana: the conversión o f the Incas in the 
Light o f seventeenth-century spanish theology, culture and political theory 
en Tournal of Theological Studies. Oxford, Vol. XXXIII, October, 
1982.

Mesa, José de - Gisbert,Teresa, La escultura virreinal en Bolivia, La Paz, 1972.

Ramos Gavilán, Alonso, Historia del Santuario de Nuestra Señora de Copacabana, (1621), Prado 
Pastor, Lima, 1988.

Sánchez, Luis Alberto, La literatura peruana, Guarania, 6 vol. Asunción, 1951.

Sebastián, Santiago, Él barroco Iberoamericano, Ediciones Encuentro, Madrid, 1990.

Seoane, Carlos -  Eichmann, Andrés, Lírica Colonial Boliviana, Editorial Quipus, La Paz, 1993. 

Torres, Bernardo de, Crónica Agustina, 3 vol., Prado Pastor, Lima, 1974.

136



I

1L



Studio et labore, honéstate ac 
m axim a quam  f ie r i p o ss it 
modestia, ad astra usque eamus: 
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit 
amor, ne obliuioni demus prope 
sequentia ipsius uerba: labor 
omnia uincit. Hum anitatem  in 
prim is ut exem plum  unum in 
nostris laboribus enixe colamus, 
prae oculis sem per habeam us 
eamque imo corde prosequamur. 
Hoc iter nostrum ; hoc decus 
nostrum; hoc et praemium semper 
nobis satis sit.

J.M. Barnadas


	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 4.pdf (p.9-24)
	Untitled.pdf (p.25-26)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


