CLASSICA
BOLIVIANA

mmm iSMMOMP;

UNIONE LATINA
UNIAO  LATINA

Universidad N uestra Sefiora De La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPANA



CLASSICA BOLIVIANA

| Encuentro Boliviano de Estudios Clasicos

e

$INS

LA PAZ JUNIO 1998




Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redaccion:
Sergio Sdnchez Armaza
Carmen Soliz Urrutia
Estela Alarcén Mealla

Colaboracién especial:
Guido Orias Luna
Carlos Seoane Urioste

Depdsito Legal
4-1-773-99

Disefio e impresién
PROINSA

Tel. 227781 - 223527
Av. Saavedra 2055
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999

Portada:

Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona del
lago Titikaka, periodo colonial. Museos
Municipales de La Paz.

Foto Teresa Gisbert



En el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unién Latina y la

Universidad Nuestra Sefiora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes
paises de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clésicos,
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original,
el latin, y los que derivan de él: espafiol, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se
consideraron otros temas que representaron una importante contribucién a los estudios
clésicos tanto para el pais anfitrién, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unién Latina, a través de su Direccién de Promocién y Ensefianza de Lenguas, tiene
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios
cldsicos entre los paises miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de
la latinidad. La representacién en Bolivia desarrolla en el pais una serie de actividades, como
seminarios sobre lenguas y culturas cldsicas, publicaciones y cursos de ensefianza del idioma
madre: el latin.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del
I Encuentro, en esta publicacién que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha
sido creada la Sociedad de Estudios Clésicos, integrada por destacados intelectuales y
personalidades. ’ :

El Encuentro surgié de una iniciativa de la Unién Latina y la Universidad Nuestra
Seflora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto
para divulgar lo que significé y significa la cultura latina en todos los dmbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Sefiora de La
Paz como a la Embajada de Espafia en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer
realidad esta reunién y la publicacién fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti
Secretario General
Union Latina



Jorge Paz Navajas:
Josep M. Barnadas:
Mario Frias Infante:

H.C.F. Mansilla:
Ivin Guzman de Rojas:

Juan Araos Uzqueda:
Francisco Rodriguez Adrados:
Rodolfo P. Buzén:

Héctor Garcia Cataldo:

Prof. Ivan Salas Pinilla:
Teresa Gisbert:

Teodoro Hampe Martinez:

And;és Orias Bleichner:

INDICE

Agradecimientos

Introduccién

Discurso de Bienvenida

Mi odisea de traducir la Odisea

Lo rescatable de la tradicién clasica para el
campo de la ciencia politica

Contrastes semanticos del Aymara registrado
por Bertonio con el Castellano de Gracidn

Apologia, Critén, Fedén: Acta judiciaria
Escisiones y unificaciones en la historia del Griego
Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones

Poesia Lirica Griega Acaica o de la
cotidianeidad atemporal

El Destino en la Iliada y su campo semantico

11

13

17

29
47
61
69

81
97

Los dioses de la antigiiedad clasica en Copacabana 121

La tradicién clasica en el Peru virreinal:
una visién de conjunto

El Soplo Clasico en la Escritura de
Bartolomé Arzans

137

145



Fernando Cajias de la Vega:

Josep M. Barnadas:

Santiago R. M. Gelonch V.:

Ernesto Bertolaja:

Andrés Eichmann Oehrli:

Salvador Romero Pittari:
Enrique Ipifia Melgar:

Teresa Villegas de Aneiva:

La arquitectura neoclasica en Bolivia

La escuela humanistica de Cotocollao:
evocacion de una vivencia

Algunas notas acerca de la investigaciéon
en los Estudios Clasicos (Investigacion,
Hermenéutica, Postmodernidad y Mito)

La politica de la Unién Latina en el ambito
de los estudios cladsicos en América Latina

Reminiscencias cldsicas en la lirica de la
Real Audiencia de Charcas

El latin en la literatura boliviana finisecular

Sécrates y las tendencias pedagdgicas actuales

Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura

virreinal boliviana

153

157

165

183

187
211

215

221



CLASSICA BOLIVIANA ——

Agradecimientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron
desde un inicio la realizacién del Encuentro y la publicacién del presente volumen, y han
hecho posible los auspicios para su publicacién.

Luis Prados Covarrubias alenté la realizacion del Encuentro; a él debemos la
participacién del insigne investigador Don Francisco Rodriguez Adrados, que nos ha honrado
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sanchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcén Mealla es el
mayor mérito. Han creido que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organizacién del Encuentro hasta anteayer,
en que esta pdgina ingresé a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina,
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temética y sus cualidades personales. Ningtin
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripcion de las grabaciones, con ideas y
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orfas.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboracidn, y la lista de las personas
a quienes se debe agradecer seria muy larga de transcribir, empezando por todos los que han
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chévez y el de
Selva Ferndndez.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.






CLASSICA BOLIVIANA ——

Algunas notas acerca de la investigacion en los Estudios Clasicos
(Investigacion, Hermenéutica, Postmodernidad y Mito)

Santiago R. M. Gelonch Villarino
Universidad Austral - Buenos Aires

1. Introduccién

1. Para comenzar la exposicién quisiera, antes que nada, expresar mi agradecimiento a
la naciente Sociedad Boliviana de Estudios Cldasicos y a la Universidad Nuestra Sefiora de La
Paz, en cuyo Auditorio estamos reunidos. Pues ellas, merced a su amable e insistente
invitacién a la Universidad Austral, dieron ocasién a mi presencia hoy aqui. Extiéndese
entonces mi gratitud también a aquella Universidad argentina. Ella, melliza casi de la
Universidad Nuestra Sefiora de La Paz en cuanto a sus recientes fundaciones, comparte
asimismo otra mds importante coincidencia: a pesar de que las circunstancias actuales han
impedido que al dia de hoy exista un Departamento o Instituto de Estudios Clasicos, sin
embargo suscribiria lo dicho ayer por el Magnifico Rector de esta Universidad. La importancia

y perenne actualidad de los estudios clésicos como fuente de verdaderas soluciones a los.
problemas de las sociedades contemporéneas’. De ahi que, en la medida de sus posibilidades,
apoye calurosamente este I Encuentro y la consiguiente fundacién de esta Sociedad Boliviana
de Estudios Cldsicos.

Por otro lado, quisiera disculparme por el caricter necesariamente ensayistico de mi
ponencia. En efecto, mi presencia aqui se explica, ademds de lo dicho, por mi gran interés y
gusto hacia los estudios clasicos; pero no por mis conocimientos o erudicién en alguno de sus
miltiples-campos. En este sentido, vengo basicamente a aprender - y lo estoy haciendo. Ya
que, con palabras de Aristételes, "el que se plantea un problema o se admira, reconoce su
ignorancia™ y entonces, busca "el saber en vistas a la ciencia [y no por alguna utilidad]™. Pero
el crecimiento en saber conlleva el renovar su asombro y, por ende, el crecer en su ignorancia.
En definitiva, nada aumenta més la sed de sabiduria que el avance en la verdadera ciencia. Ni
nada seduce mas la voluntad que el conocimiento de la ciencia* "que conoce el fin por el que
debe hacer cada cosa; siendo este fin el bien de cada una, y, en definitiva, el bien supremo en
la naturaleza toda®".

1 Mediante la acertada comparacién de nuestro mundo con el panorama fragmentario que tenia ante si el hombre renacentista,
se percibe la necesidad de "interrogar a los sabios de otras épocas", mediante “una actitud comprensiva hacia el interlocutor”.
Por ello, es facil comprender "la importancia de primer orden [que dieron] a las letras, a Ia filologia, al arte de la traduccién y a
la interpretacién. Era necesario comunicarse con el ‘otro™. Cfr. Palabras Inaugurales del I Encuentro Boliviano de Estudios
Clésicos que pronunci6 el Rector de la Universidad Nuestra Sefiora de la Paz, Sr. D. Jorge Paz Navajas.

2 Aristételes, Metafisica, A o libro I 982b 17-18. Utilizo 1a edicién trilingiie de Valentin Garcia Yebra, Metafisica de Anstételes,

2° ed. rev,, Gredos, Madrid, 1990. La versién castellana del texto es la de este mismo autor, con pequefios retoques de acuerdo

a los originales griego y latino.

Ibid. 19-21.

Cfr. ibid. 983a 12-21.

Cfr. ibid. 982b 4-7.

3
4
5

165




—— CLASSICA BOLIVIANA

En definitiva, el caracter de la Sociedad que se estd fundando, sumado a la indole
filoséfico-metafisica de mis inquietudes, me aconsejaron que expusiera algunas notas acerca de
la investigacién de lo cldsico. Aunque, quizds realmente, mds que notas, problemas. Pues,
ciertamente, es muy dificil hablar de modo positivo acerca de la investigacion positiva en esta
area. Espero entonces que se sabrd disculpar que esta ponencia tenga un sabor més de ensayo
que de ciencia positiva. Asi, voy a plantear un problema; luego intentaré mostrar sus raices;
para, finalmente, inducir una posible via de solucién que, siguiendo a Aristételes, es en cierto
modo muy dificil pero asimismo muy facil®.

2. En la primera Circular que anunciaba este Encuentro y la creacién de la Sociedad
Boliviana de Estudios Clasicos, se decia que "el estudio de las lenguas y culturas clasicas ha
sido casi completamente dejado de lado en la ensefianza media y superior”. Al mismo tiempo
se aludia a la "respuesta favorable y entusiasta por parte de muchos investigadores e
intelectuales bolivianos de reconocida trayectoria” al ser invitados a formar parte de una
Sociedad Boliviana abocada a lo clasico.

Este singular contraste entre el sincero interés de algunos y el manifiesto desinterés de
gran parte de nuestro tiempo no debe ser tanto motivo de desazén o pesimismo, cuanto un
interesante punto de reflexién. Y, a él quisiera referirme; pues, creo que la misma tarea de
investigacion o de algunos investigadores ha sido —aunque no absoluta, si importante- causa
del descrédito popular que hoy goza. Y, dada la esencial referencia mutua que existe entre
"investigacién" y "mundo cldsico", es obvio que ese desinterés general ha de sobresalir en estos
dmbitos; a no ser que ese mismo mundo clasico no sea mas que objeto de turismo, fisico o
cientifico; o sea, un bien de consumo.

Pero vamos al tema. En la inntimera y equivoca polisemia del término “cldsico”, hay un
punto que pareciera indiscutido: la vejez o antigiiedad del objeto. Ciertamente, no admitimos
nada contempordneo como clasico; a no ser, quizds, que se esté afirmando que ese objeto tiene
un valor, propio, intrinseco, en virtud justamente del cual, permanecerd imperecedero con el
paso de los siglos. Y asi aparece la otra nota que, aunque no haya acuerdo sobre su contenido
real, si creo que lo hay sobre su formalidad: cldsico es algo viejo, pero no cualquier cosa sino lo
que, de algiin modo, se presenta actual; lo que implica percibir, precisamente, que mantiene
algtn tipo de relacién con lo "permanente”, "imperecedero” y hasta, podriase admitir,
"venerable". Por otro lado, para evitar confusiones, aclaro que, de modo grueso y generalisimo,
me refiero con clasico al mundo occidental que nace en Grecia y llega hasta finales del
Medioevo; afiadiendo que, en el caso de Espafia y, més atin, de la América espafiola (y un poco,
la portuguesa), podria extenderse hasta fines del S. XVIIT'.

6 "De veritate theoria sic quidem difficilis est, sic vero facilis”, Metafisica, A minor o libro I 992a 30-31. Sobre esta sentencia
—inicio del cap. 1-, cfr. todo ese breve pero interesantisimo libro.

7 Stricto sensu deberia decir que el mundo cldsico occidental se extiende hasta el S. XIII inclusive; y la comprensién de la
América espafiola-portuguesa en su seno, es més una cuestién de hecho que de derecho. Mas, el criterio por el que hago esta
delimitacion se explicitard més tarde, constituyendo, en cierto modo, el mismo tema de este trabajo.

166



CLASSICA BOLIVIANA ——

Respecto al otro término en cuestién, es bien conocido por todos que investigar es "estar
en el vestigio", estar en la huella o, dirfamos hoy "estar en la pista de algo". No sélo "tras” la
pista sino "ya" en ella misma.

Esta aclaracion es pertinente porque no cabe duda de que en la fenomenologia del
investigar, la accién investigadora es tal bajo la condicién de ser respuesta activa, bisqueda de
aquello que interpela. "Todo preguntar es un buscar —dice Martin Heidegger. Todo buscar tiene
su direccién previa que le viene de lo buscado®, prosigue. Enuncia asi una suerte de primer
principio que si no es evidente quoad omnes, si lo es quoad sapientes y, especialmente, para los
cientificos de nuestro tiempo.

Por lo demds, bien experimentado tenemos este hecho. La accién investigadora, ese
tener entre las manos un algo -sea manuscrito, sea una obra artistica, sea lo que fuere- y el
consiguiente analizarlo y descifrarlo a través de arduos y lentos métodos cientificos, con
metodologias y tecnologias determinadas pero, con frecuencia, costosas y dificiles de
especificar o adaptar. Ese trabajo, descrito de manera tosca y a vuelo de pdjaro, no hace mas
que testimoniar la profunda verdad de lo afirmado por Heidegger. En efecto, el esfuerzo que
entrafia el investigar atestigua lo afirmado por Aristételes’, transmitido por Boecio® y aceptado
por los grandes medioevales™: a saber, que "es propio del hombre sabio (o erudito) que segin
cada cosa es, asi procure sus conocimientos acerca de ella". Asi, la adecuacién exigida al
investigador es justificada por lo investigado; es su ser, su sentido quien orienta y dirige el
trabajo®. De otro modo, investigar seria s6lo buscar lo que ya se ha elegido, no siendo lo
seleccionado otra cosa que la investigacién misma; en cuyo caso, caeria la investigacién misma,
pues poco sentido tendria el tratar con nada.

Asi, si la investigacion es accién del hombre que aspira a ser erudito o sabio, es necesario
afirmar que esta actividad no encuentra su esencia en el buscar la materialidad del utensilio o
la publicacién del manuscrito, cuanto en descubrir su sentido, su llamada. Investigar, entonces,
no es otra cosa que poner los medios adecuados para llegar a una meta o adquirir un sentido.
Y saber, nada es sino, gustar, saborear esa realidad. Asi, acordando con Heidegger, se puede
afirmar que a toda investigacion le es esencial una intentio, una finalidad motora y provocante™.

8 M. Heidegger, El Ser y el Tiempo, trad. de José Gaos, Fondo de Cultura Econémica, México-Buenos Aires, 1951, p. 6.

9 Ethica 1094b 23-25.

10 Manlius Severinus Boethius, De Trinitate, en Cursus Completus Patrologiae, Patrologiae Latinae (Paris, 1891), T. LXIV, p. 1250.

11 Vig. Santo Tomés de Aquino, en Super Boethium de Trinitate, Expositio capituli secundi, p. 133 lin. 39 - p. 134 lin. 52.

12 Son las palabras de Boecio: "Nam sicut optime dictum videtur, eruditi hominis est ut unumquodque ipsum est, ita de eo
fidem capere temptare". Cfr, para su explicitacién, la exposicién que Tomas de Aquino hace de esta afirmacién (vid. loc. cit.).

13 "Preguntar es buscar conocer ‘que es’ (an sit) y ‘como es’(quid sit) un ente. El buscar este conocer puede volverse un
‘investigar’ o poner en libertad y determinar aquello por lo que se pregunta”. M. Heidegger, El Ser y el Tiempo, op. cit., p. 6.

14 "Como un buscar que es, ha menester el preguntar de una direccién previa que le venga de lo buscado. Es, por ende, necesario
que el sentido del ser sea ya de cierto modo a nuestra disposicién”, ibid., p. 7. "El preguntar tiene, en cuanto ‘preguntar por
-+, su aquello de que se pregunta. Todo ‘preguntar por ..." es de algiin modo ‘preguntar a ...". Al preguntar es inherente, ademds
del aquello de que se pregunta, un aquello a que se pregunta. En la pregunta que investiga, es decir, especificamente teorética,
Se trata de determinar y traducir en conceptos aquello de que se pregunta. En esto reside, como aquello a que propiamente
se tiende, aquello que se pregunta y en que el preguntar llega a la meta.", ibid. p. 6. La cursiva es del original. :

167




—— CLASSICA BOLIVIANA

Pero -y aqui comienzan los problemas- ;Qué es lo investigado? ;Cémo se despeja el
horizonte, se deja en libertad, la tal cosa a estudiar? ;Cudl, en definitiva, es su sentido? Y, peor
aun: ;Cémo lo sabemos con anterioridad a su estudio? Si aiin no sabemos lo que se esta
investigando, con qué criterio se selecciona la utileria cientifica que haga aparecer el supuesto
sentido de la cosa, aquello por lo que ella es.

3. El hoy tan actual y tratado, pero no por eso menos inexorable, circulo hermeneutico
se erige frente al investigador; con mas vigor, cuanto més él pretenda elidirlo y romperlo
_afirmando algiin sentido objetivo y metahistérico.

Si la investigacién conlleva honestidad, fidelidad a lo investigado, la afirmacién de
Heidegger nos pone realmente en un dilema. Ya que nos obliga a posar la mirada en el criterio
de fidelidad.

Fenomenologlcamente, al menos a mi, el hecho me parece indubitable: la direccion, la

. adaptacién del buscar tiene ya su direccién prev1a, ésta no es més que el sentido, el horizonte

que da razén cabal de lo investigado. Sentido que obviamente orienta al investigador en

cuanto es condicién convocante de la misma biisqueda. De esta manera, habria que decir que

es el sentido de lo investigado quien pro-voca al investigador que inicia su investigacién. Lo

cual presupone, evidentemente, tener de antemano la respuesta a la pregunta; o, dicho de otro
'modo, investigo porque ya sé, en cierto modo, lo que voy a encontrar®.

Pero, entonces qué sentido tiene investigar. Para qué investigo; no seria no sé6lo mds
productivo sino.incluso hasta més ético realizar tareas que se ordenen a la confeccién de bienes
utiles a la humanidad. Es perfectamente 16gico, en el caso de que estas preguntas permanezcan
sin respuesta, que la sociedad hoy ignore la investigacién pura y, mucho mas, si estd referida
a lo clasico, .a lo pasado. Y que la Sociedad y la Educacién reclamen investigaciones
conducentes al desarrollo, que miren al futuro.

Ahora bien, actualmente, frente a esta cuestién hay, creo yo, dos grandes géneros de
posibles respuestas que me gustaria examinar a la luz del sentido del investigar. Uno de ellos
podria denotarse con el ya citado Heidegger; y el otro, es el que llamaria propio del temple
postmoderno.

IL La investigacion del ser heideggeriana

4. No pretendo hacer aqui una exposicién del pensamiento de este autor que, por su

15 En otras palabras, en la medida en que toda investigacién implica una pre-seleccién metodolégica -material y conceptual-
seguin la que se pueda, precisamente, juzgar cientificamente, no es errado afirmar que ya de antemano se ha pre-seleccionado
el horizonte de bisqueda; y, por lo mismo, ya "se sabe” lo que se esta dispuesto a encontrar o considerar como resultado de
la investigacion.

168



CLASSICA BOLIVIANA —

misma indole, exigiria otro tiempo y lugar. Simplemente, siguiendo el hilo de la Introduccién
. de Ser y Tiempo, quiero tener la ocasion de referir tres cosas:

Que el circulo hermenéutico es inevitable; que es vélido; pero que, en si, no nos
manifiesta el sentido de la investigacién, salvo tal como la concibe el mismo Heidegger.

En efecto; como ya se ha dicho, todo preguntar ya tiene una orientacién; siempre
responde a un para qué, del cual extrae su sentido. Y, si bien ese para qué puede ser respondido
pragmatlcamente en un dmbito individual y subjetivo, esto no alcanza para justificarlo a los
ojos de Heidegger: la finitud, la epocalidad y el tiempo proclaman hasta qué punto la cultura
o el sujeto humano absolutizan los objetos finitos en los que se da la trascendencia -el ser-, en
la misma medida en que son trascendidos por ella. Todo ente presupone al ser, pero el ser no
presupone al tal ente. Todo preguntar es preguntar por un sentido, pero el sentido no necesita
del preguntar; o si, pero no como ‘tal preguntar’. De ahi que Heidegger conduzca el investigar
a ese ente sefialado que es el hombre, ese Da Sein, que no es mds -ni menos- que el lugar donde
se da la pregunta; o sea, donde se da la condicién de posibilidad del preguntar, manifestdindose
entonces la peculiaridad de ese darse el "ser": el poder preguntar implica que el "ser” es o
"esencia", "se da" al "ser". Esto es un factum"”. Empero, el sentido de ese darse del ser, por ser
del mismo ser y no de cada hombre o ente, es la "nada" del ente. Asi, el abrirse epocal del ser
s6lo puede ser tenido como “juego”, "sin por qué”, sin fundamento.

Ahora bien, es justamente el hecho de que el sentido no queda reducido al ente lo que
permite a Heidegger el investigarlo; o sea, el rondarlo. Y, justamente, en la medida en que ese
sentido es inefable y no reductible al ideal de una época, ese hecho es lo que posibilita a
Heidegger anteceder a la I6gica de cualquier mveshgacmn y por eso, negar que la pregunta por
el sentido del ser sea una falacia o peticién de principio®.

En definitiva, con Heideger el investigar tiene sentido en la misma medida en que no
tiene sentido efable, en que no me permite fundar nada: quien investiga seriamente sélo busca
rondar al ser, para lo que debe "atravesar” sin detenerse ni distraerse en los entes; tampoco,
entonces, en ninguna época histérica determinada. Nada es mejor o peor; pero eso no importa

16 Evidentemente no es lo mismo decir que el ente "es” 0 que el ser "es". Asf, "esenciar" es el "es" o "acci6n” del "ser".

17 Ibid., p. 7. Para todo esto, cfr. la Introduccién entera. Ciertamente, después de Sein und Zeit, Heidegger fue avanzando y
descubriendo el ‘darse’ del ser no s6lo a través de la analitica del Da-Sein, sino también en la Obra de arte, en el lenguaje, y
finalmente en cualquier ente. Empero, subsiste una unidad en el planteo de fondo en virtud de la cual perdura la validez de
lo que se estd diciendo. Sobre esta unidad, vid. pp. 43-59 de El ser en el pensamiento de Martin Heidegger, Myriam Corti de
Pérez, en El Corazén racional (Heidegger-San Anselmo), ed. preparada por José¢ Ramén Pérez, ALFA-BETA, Cérdoba del
Tucumdn, 1995.

18 Heidegger ve claramente que todo intento de buscar un fundamento, lo supone. Por eso, si una investigacién del sentido del
ser pretendiera una demostracién de tal sentido, irremediablemente lo estaria suponiendo: el ser es término medio de
cualquier demostracién. Asi, frente a esta petitio principii, sélo cabe renunciar a la demostracién y aspirar a la pura
mostracion. Cfr. El Ser y el Tiempo, o.c., pp. 8 a 10. Vid. también el cap. I ("El Pensar y el Ser: Circularidad") de la op. cit. de M.

-Corti de Pérez.

169




— CLASSICA BOLIVIANA

ya que investigar precisamente no es buscar una verdad o una respuesta que me satisfaga o
satisfaga a una determinada época, pais o grupo de investigadores.

En conclusién, coherentemente con Heidegger se es un gran "pensador” si se investiga
al ser: lo dnico imperecedero es ese mantenerse en su apofdnsis, en ese manifestarse
inaprehensible, y sin embargo, el tinico sentido y posibilitador de todos los"demds sentidos"".
Pero esta respuesta no puede resultar satisfactoria para una sociedad o pueblo; y, mucho
menos, para la practica sociedad contemporanea.

La investigacién como praxis en la postmodemidad

5. El término postmodernidad tiene también una innimera amplitud de significados
qhe, ademads, no son siempre complementarios. Quizds, su tinico denominador comtn sea la
explicita orientacién del que lo utiliza hacia una ruptura, superacidn, separacién o, al menos,
intento de distincién respecto de la también genéricamente llamada "modernidad”. Sin
embargo, a pesar de su equivoco sentido, creo que con "postmodernidad” si se estd queriendo
significar algo: justamente lo que se acaba de precisar; a saber, el intento de romper o de
cambiar en un sentido radical la orientacién que tenia el quehacer humano en la época
moderna. O, habria que decir, hasta la pasada década de los '70.

No interesa ahora la indagacién de las causas histdricas y/o extrinsecas que llevaron a
nuestra civilizacién al estado actual. Fstas son tan variadas como polimérfica fue la
modernidad en sus idolos e ideales. Lo realmente interesante es lo que llamaria el temple
postmoderno: la firme conviccion que, llegando incluso algunas veces a convertirse en
auténtico pavor, afirma la no existencia de ningun absoluto®. No se trata necesariamente de
hacer algo que no tenga simil en los siglos o afios anteriores. Simplemente se trata de no tomar
ese algo como absoluto; que, por su misma absolutez, excluiria necesariamente lo diverso®. La
modernidad -en esto consistiria su esencia- no fue mas que una confusién infantil o juvenil, por
la que el hombre se creyé capaz de todo, en virtud, principalmente, de creer en diversos
"Todos" o absolutos. La Ciencia, la Libertad, la Razdn, el Sentimiento, la Nacién, la Ideologia
eran absolutos en los que el hombre apoyaba su corazén; y, desde alli, esperanzado avanzaba
hacia su consecucion, cualquiera fuere el precio que hubiera de pagar.

Ahora, en cambio, el sutil talante postmoderno sabe que todo absoluto es por definicién

19 Sobre este tema, son especialmente‘fltiles los dos estudios —el ya cit., fruto de su Tesis Doctoral, y "Martin Heidegger: coraz6n
racional del siglo XX"- de Myriam Corti de Pérez, en E! corazén ..., obra ya citada.

20 V.g., Gianni Vattimo escribe: "En cuanto cae la idea de una racionalidad central de la historia, el mundo de la comunicacién
generalizada estalla en una multiplicidad de racionalidades ‘locales” -minorias étnicas, sexuales, religiosas, culturales o
estéticas- que toman la palabra, al no ser, por fin, silenciadas y reprimidas por la idea de que hay una sola forma verdadera
de realizar la humanidad". La Sociedad transparente, ediciones Paid6s, Barcelona, 1990, p. 84.

21 "Si profeso mi sisterna de valores -religiosos, éticos, politicos, étnicos- en este mundo de culturas plurales, tendré también
una aguda conciencia de la historicidad, contingencia y limitacién de todos estos sistemas, empezando por el mio”, Vattimo,
ibid., p. 85. :

170



CLASSICA BOLIVIANA ——

falso, por falaz y engafoso®; y que su trabajo tiene, como uno de sus sentidos principales, el
desenmascaramiento de los pies de barro que fundan a esos idolos.

6. Por citar un ejemplo que a mi, por profesion, me resulta cercano, haré una breve
referencia a un brillante y licido expositor de tal parecer: Richard Rorty. Podrianse nombrar
muchisimos otros pensadores de la actualidad®; pero, por su trayectoria y, principalmente, por
la maciza densidad de algunas afirmaciones suyas creo que Rorty puede sernos muy til.

Este autor es de origen positivista; o, mejor, proviene de la filosofia analitica, manejando
a la perfeccién la compleja y fina utilerfa del andlisis del lenguaje. A mediados de los afos
sesenta se propone hacer una bibliografia de la filosoffa del lenguaje, con una introduccién
descriptiva®. Como él mismo sefiala, al recorrer y ordenar el abundante material recogido, no
puede menos que percibir una constante que, a la postre, pareciera ser el motor de la evolucién
de las teorias analiticas; a saber, el hecho de que siempre y en todos los casos se parte de una
afirmacién sustantiva a partir de la cual se construye la teoria®. Y, precisamente, la
imposibilidad de probar esa afirmacién es lo que permite que un nuevo autor la refute y
sugiera otra teoria o metodologia de andlisis mds eficaz”.

En un primer momento, Rorty piensa que esa batalla intelectual tiene una direccién
positiva ya que va mejorando el andlisis como instrumento y asi confiriendo mds alcance
explicativo a las teorias®. Mas, con el paso del tiempo, se da cuenta de lo que realmente tiene
entre manos: filosofias, teorfas lingiiisticas, metodologias que pretendiendo ser cientificas y,
por ende, universales, necesitan esencialmente partir de alguna visién o afirmacién sustancial
acerca de la realidad que transgrede su propio modo de ser, analizar o probar®. La falacia es

22 "Es lo que Nietzsche, en una pégina de la Gaya Ciencia llama ‘seguir sofiando sabiendo que se suefia’. ;Es posible algo
semejante?”, Vattimo, ibid.

23 Cfr. Vattimo, op. cit., pp. 131-132.

24 Para un bosquejo de autores, concordancias y diferencias, se puede ver el excelente articulo de Silvana Filippi, El cardcter
estético-retorico de la verdad en el pensamiento postmoderno: relato de una imposibilidad, en Sapientia 53 (1998), Rev. de la Facultad
de Filosofia y Letras de la Universidad Catélica Argentina, pp. 111-118.

25 Richard Rorty, El giro lingiiistico, Paidés, Barcelona-Buenos Aires-México, 1990, p. 47. Este libro -como tal, s6lo publicado en
castellano-, recoge tres trabajos del autor: "Dificultades metafiloséficas de la filosofia lingiiistica” -Introduccién a su
compilacién The Linguistic Turn. Recent essays in Philosophical Method, The University of Chicago Press, Chicago, 1967-;
"Diez afios después” -recension efectuada al libro de J. Hacking, Does Language Matter to Philosophy, en 1975-; y "Veinte
afos después”, texto escrito por el autor, en 1990, para esta edicién.

26 Cfr. op. cit. esp. pp. 54 y ss.

27 Cfr. ibid. pp. 95y 96.

28 La conclusién a la que arribaba Rorty en 1965 podriase resumir en que ninguna "teoria filoséfica” podia erigirse como tal;
ergo tampoco la filosoffa del lenguaje: hacerlo implicaba quedarse uno con la carga de la prueba y asi caer en las mismas
dificultades que el lingiiista criticaba -de hecho, en 1990, escribir: "La idea de que los problemas filoséficos pueden
disolverse mediante la deteccién de la <légica del lenguaje> ya me parecia, en 1965, insostenible"(p 163). Empero, tomando
la filosofia del lenguaje con un sentido mas restricto y modesto, en cuanto habia inaugurado un modo de indagar e interpelar
a otras teorias, le parece de mucha utilidad y de una gran importancia histérica. Cfr. ibid., pp. 114-116 y todo el punto 4.

29 En 1990, Rorty escribe: "Lo que me parece mas sorprendente de mi ensayo de 1965 es lo en serio que me tomaba el fenémeno
del giro lingiiistico, lo importante que me parecia. Estoy alarmado, desconcertado y divertido al releer el siguiente pasaje:
(sigue el pasaje citado en la nota anterior)", ibid., p. 159.

17



~—— CLASSICA BOLIVIANA
obvia, pero inevitable®. El circulo hermenéutico estd cerrado y no hay modo de salir de sus
confines. Heidegger estd nuevamente presente. Pero ;qué hacer si no se quiere la solitaria o
mistica salida del filésofo aleman? '

Pues, simplemente asumir que nada es como parecia; y que ello no es ningin
problema®. En efecto, nada ha cambiado: ni la ciencia deja de ser tal, ni la técnica, técnica, ni el
desarrollo deja de ser posible, ni nada deja de ser lo que era a condicién de que seamos
conscientes de su sinsentido, de su arbitrariedad o de su contingencia®™ Y, en este licido asumir
la falacia, en la misma medida en que no hay proposicién fundante absoluta, queda disuelto el
problema®. ;Por qué habria de ser un problema que las cosas sean pura contingencia o no
tengan un sentido absoluto? El circulo hermenéutico es un circulo perfecto; ni virtuoso, ni
vicioso; simplemente un hecho que se ha de tomar como tal. La vida no es mas que praxis y la
realidad puro acontecer arbitrario, pero tampoco son menos > que eso; y no se ve porqué habria
que denostar tal situacién.

" Arbitrariedad, en este caso, no debe ser tomada en sentido negativo o malo -entre otros
motivos, porque cudl seria el criterio mensurante-, sino en el sentido de pragmatismo, de
resultado del puro arbitrio humano. De manera, pues, que s6lo hay contingencia, praxis sin
otro sentido que ella misma.

Por ejemplo, podriamos decir que cada uno de los presentes, estamos aqui movidos por
objetivos précticos e individuales, aunque coincidentes en algunos puntos; por eso nos
ayudamos o se funda una Sociedad de Estudios. Es claro, diria Rorty, que no existe otro interés
que el nuestro; y menos aun, algin sentido al cual valga la pena inmolarse; aunque, por otro
lado, también es obvio que, en el futuro, podriamos pelearnos o disolver el espacio comun, en
la medida en que dejen de coincidir esos objetivos y gustos, o que entren en franca colisién. En
fin, la investigacién no es mas que una accién mds del homo faber o practicus que busca su
sustento y el de su familia o aquello a lo que quiera servir.

30 Contintia Rorty: "[lo escrito en ese entonces] me sorprende ahora como un simple intento de un fil6sofo de treinta y tres afios
de convencerse a si mismo de que habia tenido la fortuna de haber nacido en los buenos tiempos -de persuadirse a sf mismo
de que la matriz disciplinar en la que se habia encontrando a si mismo (la filosofia tal como se ensefiaba en los sesenta en la
mayor parte de las universidades de habla inglesa) era mds que una escuela filoséfica, una tempestad mas en la tetera
académica”, pp. 159-160.

31 Esto es basicamente lo que discute en el tercer trabajo de E! giro lingiifstico.

32 ‘Sinsentido’, “arbitrariedad’ no son términos nihilistas; o que apunten a la negacién de todo sentido. No habiendo, en la
posmodernidad, "un” absoluto, es absurda asimismo su negacién. Por lo cual, estos términos significan no otra cosa que la
negacién de un ‘sentido’ tal como el que se sostenia antes, fuera como posible o imposible de lograr, de conocer, o de ser
"verdadero”. En la medida en que "mundo”, “conocimiento”, “fundamento”, "sentido" estdn coimplicados entre si, al mutar

- uno cambian los demds. De modo que no hay refutacién sino simple sustitucién de una visi6én por otra.

33 "De acuerdo con la concepcién que estoy proponiendo, la afirmacién de que una doctrina filoséfica "adecuada” debe
contemplar también nuestras intuiciones, es una consigna reaccionaria, una consigna que supone-peticién de principio.
Porque para mi concepcién es esencial que no tenemos una consciencia prelingiiistica a la que el lenguaje deba adecuarse,
que no. hay una percepcién profunda de cémo son las cosas, percepcién que sea tarea de los filésofos llevar al lenguaje”,
Contingencia, Ironia y Solidaridad, p. 41. Reemplacese "filésofo” por “investigador" y "percepcién profunda de cé6mo son las
cosas” por “"sentido™.

172



T

CLASSICA BOLIVIANA ——

o P— o

13
b
i
3

En conclusi6n, para terminar este apartado que, sin duda, en algunos trozos habra sido
engorroso, podriase sintetizar lo dicho hasta ahora extrayendo algunas ideas -convicciones de
fondo- que, me parece, sirven de sillares a cualquier trabajo de investigacion hoy en dia. La
primera es la realidad del circulo hermenéutico como insito en el corazén de cualquier
investigar. Cualquier estudio, el que fuere, implica una direccién tal en la pregunta o en la
metodologia, que siempre y de antemano necesita y presupone la indole de la respuesta o el
resultado de la accién. La presencia de lo "a investigar” como pre-juicio que posibilita la
inquietud y consiguiente pregunta del investigador, no hace mds que manifestar la realidad
circular del trabajo de investigacion: tanto depende el resultado de la pregunta, cuanto la
pregunta del resultado. Y, hermenéutica o fenomenolégicamente, resulta innegable la mutua
dependencia de ambos polos™.

Sin embargo, la segunda idea o conviccién actual tipifica a la modernidad como ingenua
o ignorante de esta realidad. Sin bien la inconciencia acerca de la circularidad de Ila
investigacién fue lo que permitié el nacimiento y auge de las ciencias actuales y el desarrollo
tecnolégico consiguiente, dio lugar asimismo a inntimeras arbitrariedades e injusticias en la
misma medida en que suponia algtin criterio indiscutido e indiscutible, ahistdrico y absoluto.
Sea con predominio del "objeto”, sea del "sujeto”, lo cierto es que no conocié la mutua
dependencia y relacién existente entre ambos polos; y, por eso, siempre vio alguno como
fundamento de la verdad y fuente de sentido. Por otro lado -esto lo concede cualquier
contemporaneo-, es real que sin una "fe" inconmovible en algin fundamento, es imposible un
"progreso”, un "conocimiento cientifico, necesario y cierto”, un punto firme desde el cual
plantear una "superioridad" o un "horizonte superior" como meta del desarrollo. Por lo mismo,
es perfectamente comprensible la resistencia de algunos sectores intelectuales a ver la patencia
del circulo hermenéutico: desde trasnochados positivismos o marxismos, hasta aquellos que
no se resignan a la desaparicién de valores tan fundamentales como la familia, la vida o los -
derechos humanos. Empero, la licitud, legitimidad o, inclusive, imperiosa necesidad de
plantear esas cuestiones y de darles una respuesta adecuada, no los salva de caer en la peticién
de principio denunciada, en cuanto conlleva el desconocimiento de la circularidad de su
argumentacién: Si la angustiosa necesidad del corazén contemporéneo impele a la bisqueda
de un fundamento absoluto, no por eso parecieran haber mas soluciones que las resefiadas
arriba: el solipsismo de un Heidegger -con otra argumentacion, deberia afiadirse a
Wittgenstein- que "reduce” el mundo, la ciencia, la cultura, a un "paso necesario” pero sin
consistencia propia hacia el ser, "la nada de lo ente", lo inefable y sin porqué. O, de otro lado,
la licida inmersién en este mundo de contingencias propugnada por el postmodernismo: no
es necesario un absoluto, si quitamos, o simplemente dejamos de engafiar al corazén con la

34 Hablar de "dos” polos (sujeto y objeto) es sin duda una simplificacién; o una reduccién ltima. Como se vera poco después,
en un primer analisis, los "puntos interdependientes" pueden ser varios: v.g., el status quaestionis de un tema, el
lenguaje-pregunta-método como representacién simbélico-adecuada de la realidad, la misma realidad y, fundamentalmente,
los criterios o fundamentos que permiten la especifica proporcién o adecuacién entre los deméds elementos dichos. Stricto
sensu, todos éstos constituyen “polos” interdependientes pero en cierto modo irreductibles entre si.

173

L




.= CLASSICA BOLIVIANA

ilusién de una satisfaccién absoluta; somos lo que somos, y simplemente hemos de
reconocernos como un hecho entre hechos. En definitiva, la realidad de la circularidad de todo
quehacer humano, es un hecho tan fuerte que vanos resultan frente a él cualesquiera esfuerzos
que haga la modernidad por subsistir.

Con este panorama queda, a mi parecer, trazado un -aunque breve y grueso, no por eso
menos verdadero- boceto que explica de qué manera los filésofos -investigadores, al fin- hemos
convertido la investigacion -y la investigacién de lo cldsico- en algo raro e indtil para la
sociedad o la opinién piiblica, cuando no verdaderamente ininteligible. De hecho, la
investigacion es un bien suntuario, al alcance de unos pocos, sin otra justificacion que el
sobrante de riquezas, fuerzas o tiempo humanos. Ademds, creo yo, puede haber otros motivos
mads indignos y maliciosos por los que se pueden esquivar o impedir los estudios cldsicos; pero,
al menos hoy, pienso que son secundarios.

La sabiduria de los clasicos

7. Ahora bien, ;Qué motivos hay, entonces, para alegrarse con este I Encuentro o para
desear que lo sigan otros?

Creo -y esto querria ser la médula de mi exposicién- que el fundamento esti
precisamente en que se pretende estudiar o investigar lo clasico; o a los cldsicos. Y que son ellos
los tnicos que pueden ayudarnos a encontrar e inventar respuestas a los interrogantes
contemporaneos. Porque, como insiste un antiguo maestro mio, José Ramén Pérez, "no existe
cosa mds envejecida que lo nuevo y no hay nada mas novedoso que lo clasico y lo antiguo,
pues no es clasico lo cldsico por ser antiguo, sino es antiguo por ser precisamente clsico. Lo
clasico no es —-nunca- repetido; por eso mismo es clasico. Lo demds es solamente roméntico,
para no decir infantil o, lo que es lo mismo, ingenuo™.

Por mi parte, tengo la impresion de que, ante el panorama bosquejado, un clasico -sea
griego, medioeval o, ;por qué no? quizds alguno de esos tenaces europeos de formidable
formacidn escoldstica que vinieron a civilizar estas tierras- es quien tiene respuesta al dilema
hermenéutico-postmoderno. En efecto, muy probablemente hubiera contestado: ‘concedo las
premisas, pero no concedo la conclusién’. Y, ante la irénica sonrisa contemporanea, insistiria:
‘del hecho de que, dada la finitud e historicidad del hombre, toda su accién sea siempre
circular; esto es, que siempre esté buscando aquello que, de algiin modo, ya posee; de este
circulo -aceptado y asumido- no se sigue que no haya sentido inteligible o ningun sentido
absoluto. En todo caso, sélo podtia seguirse que hay circulo; esto es, la mentada finitud e
historicidad del hombre que lo convierte en esencialmente dependiente. Pero, ciertamente, del
mismo modo que ese circulo puede ser visto como contingente o vacio, ;qué impediria que lo

35 J.R. Pérez, Leccion inaugural de Historia de la Filosofia Medicval, en El corazén racional, op. cif., p. 207. Esta ‘Leccién’, ademas
de su tono ameno, es quizas lo mejor que he leido sobre este tema. En gran medida me apoyo en ella en esta parte de la
exposicién. -

174



CLASSICA BOLIVIANA ——

! . . . . 4
veamos como absoluto y necesario y, por lo mismo, pleno de sentido?* Es decir, ;con qué
derecho, una vez afirmada esa finitud y esencial dependencia, y justamente en virtud de ella,
podriamos afirmar que el “otro polo” -el no humano- es vacio?’

Pero vamos por partes. En primer lugar, permitaseme una digresién que creo pertinente
desde el mundo cldsico: un pensador de esas épocas es un convicto confeso del poder de la
inteligencia -incluso para impugnarse a si misma-; por esto mismo, argiiiria que ‘es mds, si la
inteligencia humana ha llegado a la conclusién de que no tiene un destino absoluto, es que lo
tiene; pues muy valiosa ha de ser, como para darse cuenta del propio vacio al que puede
llegar’”. Y vale la pena observar que si este argumento es, a veces, despreciado o poco
considerado por ‘simple’ -‘puesto que la realidad es siempre més compleja’- o por ‘l6gico-
formal’, esto se debe precisamente al deprecio en que ha caido la inteligencia o la ciencia
contempordnea, fruto de su desesperacién de hallar ‘sentidos’ o ‘verdades’. En otras palabras,
la refutacién clédsica del escepticismo sélo pierde vigor si previamente lo ha perdido la
inteligencia o el hombre como ser inteligente®. De ahi que sea perfectamente coherente con el
pensamiento postmoderno.

Pero volviendo a nuestra época y tema, deciamos que el hecho de que el circulo
hermenéutico sea vacio no se desprende necesariamente de su ser circular. Mas bien, ese
sinsentido es consecuencia del vacio de los polos del preguntar o investigar®. Si cuando
pregunto, efectivamente, no pregunto por nada, es obvio que la pregunta resultara vacia. ;Pero
es necesario que la investigacién sea neutra o vacia de contenido previo? Aqui es donde el afén
de objetividad moderno ha equivocado el camino hasta el punto de que la solucién sélo
aparezca como un precipicio; su yerro radica en su ilusién de una pregunta, investigacién o
indagacién "neutra”; neutra de todo, en primer lugar de la religién -que por esencia es pre-
humana®. Pero el postmoderno, consciente de que toda pregunta viene posibilitada por una
interpelacién de la respuesta y es posterior a lo ‘a investigar’ -se ordena como la potencia al

36 En este sentido, no nosotros -hombres del siglo XX- sino un verdadero habitante de otra época, por su misma historicidad,
quedaria muy sorprendido ante la misma posibilidad de que esto sea una cuestién.

37 Cfr. la sutil, pero densa y definitiva, refutacion de Aristételes al escepticismo o a la negacién del valor de la inteligencia, o de
la posibilidad de la ciencia, en Metafisica, IV 1005b 11 en adelante.

38 En la actualidad, es de destacar el peculiar y acertado uso que hace de este argumento George Steiner, en su obra Presencias
reales ;Hay algo en lo que decimos? (Ed. Destino, Barcelona, 1991): demostrada la insignificancia del deconstruccionismo que
afirma el pluri y vacuo sentido del Logos o de la obra de arte, no es en absoluto necesario mostrar que haya verdad o sentido:
es lo obvio. Quizds un ejemplo sirva para manifestar lo sutil y, a la vez, maciza que resulta su argumentacidn: si alguien ve
que una pared es blanca y otra persona niega la capacidad de ver los colores de las paredes (pues no hay nada que sea ‘color’,
‘pared’, etc; o no se puede verificar la capacidad de vision; o lo que fuera); en caso de que el argumento del segundo fuese
absurdo, aquél que vefa el blanco en la pared no necesita en absoluto demostrar o justificar el simple hecho de que ve una
pared blanca. O sea, no se trata de que tenga razén quien ve la pared blanca: es que el sélo hecho de procurar mostrar,
demostrar o justificar que tiene razén ya es absurdo o imposible. Ergo, no s6lo se equivoca el que niega la visién (el escéptico)
sino también el que, aceptando la sospecha del desafio, procure responderla o despejarla.

39 Cfr. Contingencia, Ironia y ... p.27. En el primer parrafo de esa pagina, Rorty muestra muy claramente la mutua dependencia ’
entre el “mundo” como cosa a estudiar, 1a "btisqueda de un criterio adecuado" como sentido orientador del estudio, y la
Inaturaleza real de un yo" como algo no pragmético. O en contraposicién, cémo siendo un polo pura praxis, también lo seran

0s otros.

40 No pueden pasar desapercibidas, como caracter propio de la modernidad, las discusiones y teorfas acerca de la “religién natural .

175

7




—— CLASSICA BOLIVIANA

acto, dirfa un clasico-, concluye que si Nada me interpela, nada hay que buscar; y menos atin,
Nada hay que hallar.

0.

Ahora bien, ;es necesaria esta conclusién?

Cuando con su mordaz y hasta simpética ironfa, Rorty va desensamblando los
argumentos de quienes no aceptan su pragmatismo, tiene expresiones y argumentaciones
sumamente ilustrativas. Tanto que, si el postmodernismo no fuera mas un temple del espiritu
que otra cosa, yo no lograria explicarme jamds que las diga, al tiempo que no vea el horizonte
que él mismo despeja -entre otras cosas, porque si él no fue la causa por la que me orienté hacia
el mundo medioeval, si fue una gran ayuda y estimulo para ello. Y lo mismo o mds podria
decir de Heidegger.

Escribe Rorty: "la idea de que la verdad, lo mismo que el mundo, estd ahi afuera es
legado de una época en la cual se veia al mundo como la creacién de un ser que tenia lenguaje
propio™. Y, unas paginas después, afirma: "la idea misma de que el mundo o el yo tienen una
naturaleza intrinseca (...) es un remanente de la idea de que el mundo es creacién divina, la
obra de alguien que ha tenido algo en su mente, que hablaba un lenguaje propio en el que
describié su propio proyecto. Sélo si tenemos presente una imagen semejante, una imagen del
universo como persona o como algo creado por una persona, podemos encontrar sentido en la
idea de que el mund? tiene una ‘naturaleza intrinseca™*.

Y es aqui donde nuestro interlocutor cldsico quedaria indignado o, mucho mads
probablemente, desconcertado. Pues sélo se le ocurriria afiadir que siendo efectivamente el
mundo obra de Dios, o de algo divino y pre-humano, es evidente que tiene una naturaleza
intrinseca que debemos estudiar como modo de responder a ese llamado de lo divino. Y no
entenderia en absoluto por qué Rorty lo da como un hecho pasado y consumido por 1os siglos.
Simplemente le preguntaria ;qué derecho tiene o le asiste como para ‘escapar’ a la pro-
vocacién de lo divino®? |

Y aqui esta el quid de la cuestién. Heidegger o un postmoderno no dejan de ser
modernos por el mero hecho de "superar" la modernidad. En el transito, algo se les perdié o
no llegé hasta ellos. Y ese algo es justamente la "clave" de béveda -como dice el ya mentado
maestro, profesor y colega mio- que tienen los clasicos. Es lo que ellos presuponen, lo mds
manifiesto; y lo que nosotros hoy no podemos ver: a saber, que es posible investigar porque el
mundo -lo que investiguemos de €l- es inteligible; y el mundo es inteligible, porque es un

41 Cfribid., p. 25.

42 Contingencia, Ironia y ..., p. 41. El mismo hecho observa Steiner respecto de Derrida, cfr. Presencias reales, especialmente pp. 149 y ss.

43 Evidentemente, esta pregunta no presume ningin tipo de “mala voluntad”, sino que procura exaltar la enorme distancia
"existencial” que media entre el cldsico y las cuestiones actuales.

176 -



CLASSICA BOLIVIANA ——

reflejo, una participacién de lo divino, que no hace otra cosa que solicitar al hombre a través
del mundo. Para el cldsico el mundo es, ante todo y sobre todo, teofania, manifestacién
divina. Y este presupuesto basico, condicién de posibilidad del "cientifico Occidente”, es
tenido por el clasico a partir de su religién; la cual, a su vez, es por definicién de si misma,
originada o donada por lo divino. Por lo cual, la filosofia -la ciencia- es, sobre todo y siempre,
estudio de lo divino, teologia. Es logos del Logos, lenguaje que busca participar del sentido
del Lenguaje. ‘

No otra cosa que ésa nos dice Aristételes, con reiterada variedad en esos libros que él no
denominé "Metafisicos", sino de filosofia primera o ciencia divina: "nada hay més parecido a
un filésofo [amante de la sabiduria] que un filémito [amante del mito]"#; ya que la ciencia que
se busca es la divina, pues versa sobre lo divino y es la que la divinidad misma posee®. Por eso,
los presocréticos aunque sean fysiGlogos -pues estudiaron la fysis*-, también son llamados
teélogos, pues no sabiendo que lo divino es separado de la materia, buscaban el principio de
todas las cosas en la fysis. Y por eso es tan importante su discusién con Platén acerca del
nimero y naturaleza de los seres inmateriales o "inteligencias separadas"; entes que desde "los
primeros padres™ se sabian divinos, pero cuya esencia era trasmitida por los poetas mediante
imagenes sensibles y a veces deformantes®; los mismos que Platén crefa ser las "ideas" o
especies en si de lo natural y matemético; y él -Aristételes- demuestra que son separadas de la
materia -poco o nada de potencia han de tener- y, por ende, no pueden ser las especies
platénicas sino naturalezas desconocidas para nosotros -ya que no son sensibles- pero a las que
accedemos como causas de lo sensible natural®.

También por eso, la filosofia -amor a la sabiduria- es la ciencia; o, mejor, la ciencia para
ser tal, ha de ser filosofia y orientarse al conocimiento de la divinidad®. Por eso la ciencia es la

44 Metafisica. A 982b 18-19.

45 Ibid., 983a 5-10.

46 Cfr. Metafisica, IV 1005a 30-35. Vid. también el Comentario de Santo Tomads in loc. In Metaphysicorum IV 1. V n® 593.

47 O "antiguos", dir4 Aristételes. Su sentido es "desde siempre”. Para entender todo el contexto y exactamente a qué se est4
refiriendo, ver el texto citado en la nota siguiente.

48 Cfr. Metafisica, XI1 1074b 1y ss. Este texto es muy interesante, ya que alli Aristételes atribuye a los mitos un doble origen: lo
que podriase llamar ‘contenido’, de origen primordial y divino; y lo que podria decirse ‘forma o figura’, imdgenes que
velaban la luz inicial para hacerla accesible al vulgo o al pueblo. Y él, como filésofo, asi como critica duramente las
representaciones sensibles y deformantes de ese ‘contenido’, sin embargo acude a €I, en si mismo, para mostrar que estd
hablando de lo divino. Es decir, a través de esa distincin, Arist6teles "prueba”, suponiendo una total unidad entre la religién
o mito y su filosofia primera, que las inteligencias separadas o entes inmateriales son divinos.

49 No puede parecer accidental en absoluto, el hecho de que un tedlogo cristiano como Santo Tomds, al abordar el tema de la

naturaleza de los dngeles comience su exposicién desde los presocraticos, Anaxagoras, y preste especial atencién a Platén y

a Aristételes. Esto, que constituye los primeros capitulos del De Subtantiis Separatis, se encuentra también -més sintético- en

los demds lugares en que trata de los angeles. Asi se ve que las disputas entre Platén-neoplaténicos y agustinianos por un

lado y Arist6teles-Tomds de Aquino por otro, habidas en la Edad Media hasta el siglo XIII, no "tocan" la metafisica en tanto
ciencia divina, sino a las filosofias 2° (especialmente la fisica) como modos o caminos mas o menos adecuados de llegar a lo
inmaterial per se -objeto de la ciencia primera.

Frente a Platén, Aristételes sostendrd que no s6lo es ciencia la que conoce a las Ideas, seres divinos. Pero esto no significa

que cualquier ciencia no deba ordenarse, finalmente, a la ciencia divina: de otro modo no seria ciencia, al desconocer alguna

causa -las mds importantes- de lo que estudie. ‘

5

(=1

177




—— CLASSICA BOLIVIANA
actividad més noble, pues es imposible la ciencia sin amor, y viceversa®™.

En definitiva, investigar es un acto religioso, pues la ciencia es un modo de adquirir
mayor proximidad con lo divino: ya que -con palabras de Aristételes-: "la actividad divina que
sobrepasa a todas las actividades en beatitud es la especulativa; y, en consecuencia, la actividad
humana que estd mas intimamente unida a esta actividad, serd la mds feliz"*.

Pero hay mas, en la esencia de lo clésico estd instituido lo absoluto. Y lo absoluto es pre-
humano, es lo divino; y, por eso mismo, inenjuiciable. Para un griego, el circulo hermenéutico
no sdlo es obvio. Sino que, en el pre-juicio religioso-mitico estd precisamente la virtualidad de
ese circulo. Es claro que cada hombre histérico y contingente es pasible de error; y de hecho,
hay muchos errores. Pero si el estudio y la investigacién eran remedio para esos errores, es
justamente porque el prejuicio religioso, el horizonte de biisqueda e investigacién eran
verdadera garantia de tales actividades®. ;Cémo no ver la evidencia de un Parménides que se
"autoriza” -funda su autoridad- no ya en una métrica, términos o estilo poético-miticos, sino
que acude a la misma voz de una diosa? Ella es la que habla, y €l -Parménides- atento oyente
que trascribira sus palabras™.

También Aristételes testimonia esta actitud. Contiguos a pasajes ya citados de su
Metafisica, se encuentran la primera objecién y correspondiente refutacién que ensaya este
filésofo en esa obra; y ella versa, precisamente, sobre las pretensiones del hombre respecto a la
ciencia divina. La objecion -"sélo un dios puede tener ese privilegio™ es dicha por un poeta; y
de ahi su verdadero valor contradictorio. Por eso, Aristételes no sélo muestra lo absurdo de
concebir a una divinidad envidiosa sino que se autoriza, él también, en otro proverbio:
“mienten mucho los poetas"®. La contraposicién de autoridades o elementos extrafiloséficos es
patente; asimismo, el recurso de Aristételes: refugiarse en el valor mitico-sapiencial de los
proverbios para desautorizar la mitica autoridad de un poeta. Y sélo en los libros posteriores
-II, Il y IV« fundamentard inteligiblemente la imposibilidad de negar toda ciencia y, en
especial, la Primera -pues si niego ésta, toda otra es imposible®.

51 Cfr. Etica Nicomaguea LX especiatmente 1178a 10 y ss. Vid. también C. Lépez Salgado, Sentido y alcance teoldgico de la filosofia
de Aristoteles (Coleccion Arqué, Cérdoba, 1983), especialmente Introduccién y pp. 13y ss. Para el "racionalista” medieval -Tomés
de Aquino- sirvan de muestra los capitulos introductorios de Summa contra Gentes, Libro 1.

52 Etic. Nic., X 1178b 22-25.

53 O sea, el griego "sabe” que la realidad es un Cosmos, vn todo ordenado e inteligible. Por eso, a posteriori hace ciencia; y si,
con frecuencia, se equivoca, por lo mismo que lo estudiado es inteligible, puede corregirse o ser corregido, y proseguir su
inteleccién.

54 Con posterioridad a la preparaci6n de este trabajo, conoci el estudio de Juan Araos Uzqueda E! poemma de Parménides: prologo
y version (en Yachay 1994 n® 19-20, pp. 15-33), excelente exposicién sobre el tema.

55 Cfr. Metafisica 1982b 24 983a 5. Cfr. el loc. par. en la Etica Nicomaquea (X 1177b 25 1178a 9) y la cita que hace de ese lugar
Tomds de Aquino, con la expresa intencién de demostrar que la fe en Dios -y las verdades suprainteligibles que ésta entrafia-

. no s6lo no es iniitil sino muy conveniente o necesaria para el hombre. Se encuentra en Summa contra Gentiles, cap. V, junto
con otras interesantes citas de Aristételes relativas al tema.

56 Cfr. v.g. De partibus animalium 15 645a 17 y ss. Estos pasajes son muy significativos si se piensa en el todo de la obra
aristotélica: Heraclito -si fueran verdad los testimonios acerca de su ensefianza, aclara el Estagirita en la Metafisca- es
escéptico y por eso uno de los claros contrincantes de Aristételes en cuanto a la ciencia. Sin embargo, en estos pasajes, acude
a su testimonio para afirmar -con el ejemplo de Heraclito- que en todos los animales hay algo divino.

178



CLASSICA BOLIVIANA ——

El mundo clésico va, paso a paso, descubriendo la ciencia y dignidad del hombre hasta
hacerlo persona, en la misma medida en que va entendiendo el sentido de sus mitos y,
posteriormente, de su fe catélica. Para el cldsico, partir de que el mundo es inteligible, un
Cosmos o un Universo, es en primer lugar una postura religiosa; y, por eso, consiguientemente
y en la medida en que lo posibilita el mito, una verdad cientifica”. El cientifico Occidente es
cientifico justamente porque es hijo del mito griego y de la fe cristiana. Mitos que tienen la
peculiar propiedad de ser verdaderos; por ende, inteligibles, pasibles de ser entendidos y, por
tanto, develadores de la luz de las cosas a la inteligencia. Y, asi, por contraposicién, en ese
mundo, negar todo sentido es antes un acto de impiedad que una falsedad.

8. Pues bien, todo esto lo ven sin verlo tanto Heidegger como Rorty. El primero cuando
habla de un primer ocultamiento del ser y luego, con la modernidad y la posicién del sujeto
como fundamento, de un doble ocultamiento que culmina hoy en dia®. Y Rorty, cuando
siguiendo las lineas maestras de Nietzsche, afirma que la postmodernidad no es el fin de la
civilizacién sino sélo de un programa de investigacién: aquél iniciado con Descartes®. O
cuando escribe que puede "resumir crudamente la historia que nos cuentan historiadores como
Blumenberg diciendo que hace mucho tiempo sentimos la necesidad de venerar algo que se
hallaba mas alld del mundo visible. A comienzos del siglo XVIII intentamos reemplazar el
amor a Dios por el amor a la verdad tratando al mundo que la ciencia describia como una
cuasidivinidad. Hacia el final del siglo XVIII intentamos sustituir el amor a la verdad cientifica
por el amor a nosotros mismos, veneracién de nuestra propia profundidad espiritual o nuestra
naturaleza poética, considerada como una cuasidivinidad mas®". Y, asi hasta llegar al punto en
que ya no veneramos nada, a nada tratamos como cuasidivinidad sino que a todo tratamos
como puro fruto del tiempo y del azar®. Ambos, Heidegger y Rorty, ven claramente que
negado el -por asf decir- polo divino, se niega sin remedio el humano. Y, muestran claramente
que, en este pretender afirmar la ciencia o el sentido fuera de la religién o lo divino, estriba
gran parte o toda la modernidad. Y, asi, poniéndose el hombre en la tesitura de elegir entre
Dios y el hombre, termina perdiendo a Dios y al hombre. No en otra cosa radica el sinsentido
de la investigacién actual.

Entonces, ahora, el investigador postmoderno cree que necesariamente el absoluto -el
polo divino, religioso o mitico- se elige o establece; y, de este modo, queda inhabilitado de un
modo m4s palmario que el pobre Cratilo: si eligiera el Absoluto a quien servir, le seria a todas
luces arbitrario. Pero si no lo hace, no le queda siquiera el callar: ya que ;por qué seria eso
mejor que el hablar?

57 Obviamente es tal, cuando ha sido objeto de demostracion.

58 .Cﬁ'- v.g., El Final de la Filosofia y la tarea del Pensar, en Kierkegard Vivo, Alianza, Madrid, 1970, pp. 125-152.

59 "A menudo se me acusa de ser un pensador del ‘fin de la filosofia’, y me gustaria aprovechar esta ocasién para volver a
enfatizar (...) que la filosoffa no es precisamente el tipo de cosa que pueda tener un fin -es un término demasiado vago y
amorfo para soportar el peso de predicciones como ‘comienzo’ o ‘fin’. Lo que si tiene un comienzo, y puede estar ahora
llegando a su fin, es el equivalente de trescientos afios de esfuerzos para tender un puente en el abismo que la figuracién
Cartesiana, representacionalista del conocimiento y las investigaciones, nos hizo creer que existe". El giro lingiifstico, p. 166.
60 Contingencia, ironia y...p-42.

61 Ibid.

179

T



—— CLASSICA BOLIVIANA

9. Ahora bien, c6mo se llegé a esta situacién: en el mismo momento en que el hombre
moderno, borracho de humanidad, encandilado por la enorme dignidad de la persona -dignidad
que, por lo demads, fue desvelada por el cristianismo tanto en el plano histérico cuanto en la
misma penetracion conceptual- que no debe sino regirse por su inteligencia y voluntad, crey6
que podia construir un mundo sin fundarlo en Dios o en la Religién. Como observa Pérez,
cuando San Justino y Erasmo de Rotterdam hablan de "San Sécrates" estdn queriendo decir dos
cosas muy distintas, a saber: "para San Justino, SGcrates habia dicho tantas verdades
verdaderas que ya, por solas ellas, le pareci6 cristiano. Para Erasmo, en cambio, las habia dicho
tantas -a las verdades- y de tal modo, que ya no era, en absoluto, necesario el Cristianismo
para la salvacién del hombre"®. Es decir, mientras San Justino esta casi convencido de hecho
de que sin la fe cristiana era imposible hacer ciencia tan verdadera, Erasmo parte de la
conviccién de que la inteligencia es tan valiosa como para conocer al mismo Dios sin necesidad
de la religion.

No estoy en condiciones -ni es tiempo y lugar- de relatar la historia de este problema.
Lo cierto es que entre los afios 1270 y 1310 ocurre y se produce esta ruptura entre filosofia y
teologia sagrada®. Y, lo mas sorprendente, es que fue realizada por teélogos*. Lo demds, hasta
nuestros dias, no ha sido otra cosa que el ir sacando conclusiones de ese proceso, primero de
distinci6n, luego de opcidn, luego de separacién, hasta que con Kant o, mejor, con Comte y
Nietzsche, se concluye en la franca oposicién: entre ciencia, por un lado, y fe o mito por el otro,
es imposible toda relacién.

Ahora bien. En esta historia, lo que al moderno se le pasé por alto, fue precisamente que
pretender elegir entre Dios o el hombre, significaba negar o pretender escapar del circulo
hermenéutico. En este sentido, como certeramente sefialaba Rorty, la modernidad se
caracteriz6 por postular absolutos: desde el dios de los filésofos -denunciado por un Pascal-
hasta la promesa escatolégica de un paraiso proletar10 y terrenal, sofado por los diversos
marxismos; y todo esto, pasando por la diosa razén y la ciencia, el Progreso, la educacién
ilustrada, la libertad o el sentimentalismo trdgico del romanticismo hasta arribar al nihilismo
0 a la cinica ndusea sartreana. En el fondo, podria decirse que la edad moderna no hizo més
que ensayar y probar si "lo natural" era suficiente escalén o fundamento como para colmar las
ansias del corazén del hombre. Y, aqui, eso "lo natural” no es sinonimo del "natural o por
naturaleza" griego y medieval: alli, natural significaba emanado de tal naturaleza; en cambio,
ahora, ‘natural’ significa "s6lo con la naturaleza™; es decir, las solas fuerzas de la inteligencia,

62 J.R. Pérez, Leccidn inaugural ..., en El corazén racional, op. cit., p. 208. Y, con perdén por la insistencia, las observaciones que
este autor realiza tanto aqui cuanto en el otro trabajo, Fides quaerens intellectum y 1a cuestién de la metafisica en San Anselmo
de Cantorbery, hacen que este libro sea de imprescidible consulta al estudiar estos temas.

63 Cfr. G. Faggin, S. Vanni Rovighi, G. Di Napoli, C. Giacon, Historia de la Filosofia, dir. por C. Fabro, vol. I, Rialp, Madrid, 1965, p. 375 y ss.

64 V.g. el paradigmatico caso de Duns Scoto, cfr. E. Gilson, fean Duns Scot, Paris, 1952, cap. 1 esp. pp. 12-13.

65 Para un clésico, lo primero que era "natural” es justamente la dependencia de lo divino. Otra cuesti6n es lo que realmente
ocurri6 en Occidente: que "lo divino", es decir el Dios Uno y Trino, le otorg6 al hombre la dignidad de hijo suyo; y, con ese
hecho, convirti6 la relacién de dependencia en relacién filial, libre y pasible de ser aceptada o rechazada. De este modo, la
liberalidad divina es condicién de posibilidad de que el hombre libremente oriente la direccién de su investigar -0 su entero
trabajar. Es por esto, también, que el fenémeno que se estd analizando, mas alld de la globalizacién, es algo tnico y
absolutamente especifico de la llamada Cultura Occidental.

180



CLASSICA BOLIVIANA ——

de la voluntad, del sentimiento, de la nacién o lo que fuera. Es frente a este esfuerzo entonces
que nos ha tocado a nosotros, postmodernos, descubrir el sinsentido de postular como
absoluto cualquier cosa. Lo absoluto estd ahi, primero que todo, y antes que nada. O el circulo
es vacio.

10. En definitiva, lo que ambos autores -Heidegger y Rorty- ven sin ver es que la
investigacion y la ciencia tienen sentido (o tienen una orientacién absoluta) cuando dependen
de lo divino. Y lo que no ven al ver es aquello en que mas insisten los cldsicos: que
precisamente por eso la situacién actual no es irremediable. Puesto que el sentido de la
investigacion estd precisamente otorgado por la religion, y ésta tiene como centro a un Ser que
(més alld de cémo lo conozcamos) es realmente una persona, el sentido del trabajo de
investigacion no queda al arbitrio del estudioso, sino que estd a merced de lo divino. Parte
principal, entonces, del investigar tendra que ser el estar abierto a que lo investigado cambie
el temple de sospecha y desconfianza postmoderno. Investigar tiene sentido cuando es un
modo de amar (aunque no sepa todavia bien a qué); pues amar es confiar; y, en este caso, se
puede estar seguro de que hay alguien en quien confiar. De otro modo, no habria en absoluto
circulo hermenéutico.

A mi, por lo menos, la lectura de griegos y medioevales me ensefié que investigar es
gozar todo lo posible de la presencia de lo divino, que el mismo Creador dejé como rastro para
que lo buscara. Y esto, porque ya sé que las criaturas y, en especial, esa maravilla que es el
hombre, son nada menos ni nada més que teofanias -vestigios e imégenes-, manifestaciones
que Dios dejé para que lo fuéramos viendo y asi, libremente, le amaramos.

Por eso, la alegria de estar aqui. La fundacién de una Sociedad de Estudios Clésicos
equivale a querer amar lo venerable, lo permanente. Y, en una sociedad que se mueve por este
amor, por su bisqueda, no importa en qué escalén esté cada miembro; sea cual fuere, siempre
estaré ya en camino, amando a quien todavia quizs no se conoce, pero que, en algin
momento, se descubrird. Si amar implica confiar, investigar es prepararse activamente para
que me llene el sentido de quien me interpela®. Nada de esto es tarea ficil, especialmente, la
entrega confiada a lo divino. Pero el garante de tal apuesta”, como la llama Steiner, es Veraz y
Omnipotente.

e

66 Asi, aprender a buscar o investigar es esencialmente “aprender a escuchar"; y, principalmente, a escuchar lo divino -lo que
no deja, por lo demds, de desconcertarnos con frecuencia. Agradezco esta aguda observacién a Juan Araos Uzqueda, a quien
tuve el honor de responder alguna pregunta.

67 Presencias reales, op. cit., in fine.

181

T






Studio et labore, honéstate ac
maxima quam fieri possit
modestia, ad astra usque eamus:
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit
amor, ne obliuioni demus prope
sequentia ipsius uerba: labor
omnia uincit. Humanitatem in
primis ut exemplum unum in
nostris laboribus enixe colamus,
prae oculis semper habeamus
eamque imo corde prosequamur.
Hoc iter nostrum; hoc decus
nostrum; hoc et praemium semper
nobis satis sit.

J.M. Barnadas



	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 9.pdf (p.9-25)
	Untitled.pdf (p.26-27)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


