
5

CLASSICA
BOLIVIANA

¡SMM0MP¿mmm

UNIONE LATINA 

UNIÁO LATINA

U niversidad N uestra Señora D e La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPAÑA



CLASSICA BOLIVIANA
I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos

LA PAZ JUNIO 1998



Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redacción:
Sergio Sánchez Armaza 
Carmen Soliz Urrutia 
Estela Alarcón Mealla

Colaboración especial:
Guido Orias Luna 
Carlos Seoane Urioste

Depósito Legal
4-1-773-99

Diseño e impresión
PROINSA 
Tel. 227781 - 223527 
Av. Saavedra 2055 
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999 

Portada:
Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona 
lago Titikaka, periodo colonial. Museos 
Municipales de La Paz.
Foto Teresa Gisbert



E n  el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unión Latina y la

Universidad Nuestra Señora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes 
países de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos, 
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original, 
el latín, y los que derivan de él: español, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se 
consideraron otros temas que representaron una importante contribución a los estudios 
Clásicos tanto para el país anfitrión, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unión Latina, a través de su Dirección de Promoción y Enseñanza de Lenguas, tiene 
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios 
clásicos entre los países miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de 
la latinidad. La representación en Bolivia desarrolla en el país una serie de actividades, como 
seminarios sobre lenguas y culturas clásicas, publicaciones y cursos de enseñanza del idioma 
madre: el latín.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del 
I Encuentro, en esta publicación que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este 
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha 
sido creada la' Sociedad de Estudios Clásicos, integrada por destacados intelectuales y 
personalidades.

El Encuentro surgió de una iniciativa de la Unión Latina y la Universidad Nuestra 
Señora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto 
para divulgar lo que significó y significa la cultura latina en todos los ámbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Señora de La 
Paz como a la Embajada de España en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer 
realidad esta reunión y la publicación fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti 
Secretario General 

Unión Latina



INDICE

Agradecimientos 7

Jorge Paz Navajas: Introducción 9

Josep M. Barriadas: Discurso de Bienvenida 11

Mario Frías Infante: Mi odisea de traducir la Odisea 13

H.C.F. Mansilla: Lo rescatable de la tradición clásica para el 
campo de la ciencia política 17

Iván Guzmán de Rojas: Contrastes semánticos del Aymara registrado 
por Bertonio con el Castellano de Gracián 29

Juan Araos Uzqueda: Apología, Critón, Fedón: Acta judiciaria 47

Francisco Rodríguez Adrados: Escisiones y unificaciones en la historia del Griego 61

Rodolfo P. Buzón: Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones 69

Héctor García Cataldo: Poesía Lírica Griega Acaica o de la 
cotidianeidad atemporal 81

Prof. Iván Salas Pinilla: El Destino en la Ilíada y su campo semántico 97

Teresa Gisbert: Los dioses de la antigüedad clásica en Copacabana 121

Teodoro Hampe Martínez: La tradición clásica en el Perú virreinal: 
una visión de conjunto 137

Andrés Orias Bleichner: El Soplo Clásico en la Escritura de 
Bartolomé Arzáns 145



Fem ando Cajías de la Vega: La arquitectura neoclásica en Bolivia 153

Josep M . Bam adas: La escuela humanística de Cotocollao:
evocación de una vivencia 157

Santiago R; M . Gelonch V.: Algunas notas acerca de la investigación
en los Estudios Clásicos (Investigación,
Hermenéutica, Postmodemidad y Mito) 165

Ernesto Bertolaja: La política de la Unión Latina en el ámbito
de los estudios clásicos en América Latina 183

Andrés Eichmann Oehrli: Reminiscencias clásicas en la lírica de la
Real Audiencia de Charcas 187

Salvador Romero Pittari: El latín en la literatura boliviana finisecular 211

Enrique Ipiña Melgar: Sócrates y las tendencias pedagógicas actuales 215

Teresa Villegas de Aneiva: Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura
virreinal boliviana 221



■--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  CLASSICA BOLIVIANA -----------

A gradecim ientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron 
desde un inicio la realización del Encuentro y la publicación del presente volumen, y han 
hecho posible los auspicios para su publicación.

Luis Prados Covarrubias alentó la realización del Encuentro; a él debemos la 
participación del insigne investigador Don Francisco Rodríguez Adrados, que nos ha honrado 
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sánchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcón Mealla es el 
mayor mérito. Han creído que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo 
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organización del Encuentro hasta anteayer, 
en que esta página ingresó a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina, 
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temática y sus cualidades personales. Ningún 
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripción de las grabaciones, con ideas y 
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orias.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboración, y la lista de las personas 
a quienes se debe agradecer sería muy larga de transcribir, empezando por todos los que han 
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chávez y el de 
Selva Fernández.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.

7



I

1L



P ap iro s  la tin o s  en  E g ip to :
A lg u n a s  co n sid e ra cio n e s :

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------CLASSICA BOLIVIANA------------

Rodolfo R Buzón 
CONICET 

Universidad de Buenos Aires 
Universidad Católica Argentina

La gran mayoría de los textos de autores clásicos que ha llegado hasta nosotros nos 
ha sido transmitida por manuscritos medievales o posteriores. Estos manuscritos, usados 
ya por los humanistas renacentistas, y, a partir de la invención de la imprenta, las obras 
impresas, son, en su gran mayoría, el resultado de un largo proceso de selección y copia, y 
su texto y está muy alejado en el tiempo del momento de la redacción original. Presentan, 
entre otras dificultades para su recta comprensión, errores, alteraciones voluntarias e 
involuntarias e interpolaciones, que pueden llegar a convertirlos en textos bastante diferentes 
del original. Por ejemplo, un copista que lee un texto ya corrupto o que no comprende, 
puede pretender corregirlo; o bien, el copista confunde la forma de las letras o copia mal 
una abreviatura. Una de las principales tareas de la filología clásica (que, como señala Alberto 
Bernabé1, es la vía de acceso para comprender una civilización) ha sido tratar de restituir 
un texto lo más cercano posible al original. Ello dio origen a una disciplina independiente, 
pero estrechamente vinculada a la filología clásica: la crítica textual (llamada por algunos 
'ecdótica' a partir del nombre dado por los antiguos a la edición de textos, ekSook;), que se 
ocupa de todos los aspectos vinculados con la edición de un texto, desde el modo de su 
transmisión hasta la fijación del mismo y las normas para su edición.

Pero tenemos otras fuentes de transmisión de los textos antiguos. Una de ellas es la 
epigrafía. Si bien la gran mayoría de las inscripciones contienen textos de carácter docu­
mental, un reducido número de los textos conservados sobre piedra o garabateados en las 
paredes son de carácter literario y han aportado algún texto nuevo, alguna lectio diferente o 
una versión anterior a la conservada en los manuscritos. Por este medio nos han llegado, 
por ejemplo, unas tablas en parte encontradas en Roma y en parte de proveniencia 
desconocida, de los siglos I o II a.C., que reproducen en bajorrelieve las escenas principales 
de los poemas homéricos o del ciclo homérico, junto con didascalias, entendidas aquí como 
listas de datos sobre representaciones teatrales y fragmentos de los poemas; el monumentum  
Archiloci, del siglo I a.C, encontrado en Paros, que adornaba la base de una estatua del 
poeta, en la que se grabaron noticias sobre su vida y algunos de sus versos; una inscripción 
con cinco odas en honor de Asclepio de Isilo de Epidauro del siglo III a.C. descubierta en el 
templo de Asclepio en Epidauro; una crónica en lengua griega, el llamado marmor Parium, 
una estela de mármol en varios fragmentos, posiblemente de los años 264-263 a.C., y  el 
Monumentun Ancyranum o Res gestae divi Augusti.

1 M an u al d e  crítica  tex tu a l y  ed ic ió n  d e  tex tos g r ieg os , Ediciones Clásicas, Madrid : 1992. p. 1.

69



-------CLASSICA BOLIVIANA------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

Una importante vía de transmisión de los textos literarios clásicos es la papirología. 
Existen diferentes ramas dentro de ella, según la lengua en que los textos fueron escritos: 
papirología egipcia, aramea, etc., pero la costumbre ha dado en llamar papirología a secas a 
la grecolatina y ésta es la que nos interesa. Tampoco esta disciplina se ocupa sólo de textos 
literarios ni era el papiro el único soporte utilizado. Otros soportes usados para la escritura 
en la Antigüedad, como el pergamino, el cuero y, en el caso de Egipto, los óstraca o fragmentos 
de vasijas, entran dentro de su campo de estudio. Si bien ya siglos atrás se sabía de la 
existencia de los papiros y se conocía algún ejemplar, los grandes descubrim ientos 
comenzaron a fines del siglo pasado en Egipto, de donde proviene la inmensa mayoría de 
los que hoy poseemos. La conservación de ese material perecedero a través de los siglos se 
debió a las especiales características de la región. Con excepción del valle del Nilo y la 
región del Delta, es un desierto sin napas de agua cercanas a la superficie y carente de 
lluvias. En distintos períodos de prosperidad se logró aumentar la superficie cultivable 
mediante la irrigación artificial. En periodos de decadencia las instalaciones para el riego 
artificial fueron descuidadas y el desierto se hizo nuevamente dueño de esas regiones, 
abandonadas por sus habitantes; así se conservaron para la posteridad innumerables 
testimonios de ese pasado.

La cantidad de papiros literarios conservados es menor que la de los documentales; 
no obstante, su número no es desdeñable, y menos aún lo es su importancia para nuestro 
conocimiento de la literatura grecolatina, fundamentalmente la griega.

Los textos que estudia la papirología provienen de un lapso que se extiende desde la 
conquista de Egipto por Alejandro Magno (332), la instauración de la dinastía ptolemaica o 
lágida, la posterior conquista de Egipto por Augusto y su conversión en provincia romana 
hasta uno o dos siglos después de la conquista de Egipto por los árabes (641).

El aporte de esos papiros tiene características diversas. Unos nos han devuelto textos 
no conservados por otras fuentes de los que conocíamos sólo su título o, incluso, cuya 
existencia desconocíamos. Recordemos solamente los poemas de Baquílides, las comedias 
de Menandro y la Constitución de Atenas de Aristóteles. Otros papiros nos han mostrado qué 
aspecto tenía la producción homérica antes de la constitución de la llamada vulgata por los 
estudiosos alejandrinos. Finalmente otros han aportado lectiones mejores que las transmitidas 
por los manuscritos o han permitido restituir palabras perdidas por daños en el soporte o 
corrupciones del texto. Esos textos, por otra parte, tenían diferentes finalidades: unos eran 
ediciones, ya de lujo -incluso con ilustraciones-, ya más sencillas: la calidad del texto 
conservado varía y no siempre está en consonancia con la calidad de la edición; otras eran 
copias privadas, escritas por el interesado mismo o mandadas copiar por éste; además nos 
han llegado ejercicios escolares que consistían en la copia o la escritura al dictado de textos 
literarios (en este caso los errores suelen ser numerosos), reelaboraciones, confección de 
listados de autores y de temas, de figuras míticas y literarias.

70



CLASSICA BOLIVIANA-----------

Las obras literarias y los fragmentos de ellas que conservamos nos permiten también 
adentramos en la vida cultural, en la labor intelectual y en las preferencias por determinados 
autores, siempre teniendo en cuenta el carácter fragmentario de la transmisión.

Los textos de los que nos ocuparemos en este trabajo forman parte del pequeño número 
de papiros latinos -literarios y documentales- provenientes de Egipto. Para hacemos una 
idea del reducido número de los papiros latinos mencionemos que en el Corpus papyrorum 
latinarum  publicado en 1958 por Robert Cavenaile y que recoge todos los papiros latinos 
procedentes de Egipto, Palestina y Dura-Europos (deja de lado sólo los de Herculano y los 
medievales publicados hasta entonces) suman un total de 345 ítems más 28 del anexo. Frente 
a esta cifra, los papiros de Oxirrinco, publicados en Londres por la Egypt Exploration Soci- 
ety, una de las tantas publicaciones papirológicas, habían llegado en 1992 a los 59 tomos con 
4.008 papiros.

Los testimonios que nos hablan del interés que despertó en Egipto la literatura latina 
-fenóm eno que tuvo lugar tardíamente en las tierras del N ilo- consisten fundamentalmente 
en fragmentos de textos, algunos con versión griega y unos pocos con glosas y escolios. 
Virgilio y Cicerón fueron los autores que los griegos reconocieron como los principales 
representantes de la vida intelectual romana. A ellos pueden añadirse Salustio y Tito Livio 
como autores que interesaron a la población de Egipto.

Dentro del contexto de las influencias recíprocas entre las lenguas griega y latina a 
partir de la dom inación de Oriente por Roma, estos textos nos llevan a plantearnos 
nuevamente el poder de penetración de la lengua y, como corolario, de la cultura latina en 
la población grecoparlante de Egipto. Conocida es la dependencia cultural romana con 
respecto a Grecia; basta que recordemos a Horacio (Epist. I I 1, 156): "Graecia capta ferum 
victorem cepit". Pero no es fácil establecer qué concedieron los griegos, además de su 
independencia política, a cambio de ese triunfo. La literatura griega ofrece testimonios 
aislados, alguna frase, alguna queja melancólica al respecto. Con la conquista de Egipto por 
los macedonios el griego se convirtió en la lengua del poder y de la administración. Quien 
quería escalar posiciones debía aprender griego.

También los romanos debieron ceder pronto en su firme actitud de vencedores. Tras 
el periodo en que se prohibió a los funcionarios romanos hablar otra lengua que no fuera el 
latín con los pueblos dominados, sobrevino otro en el que hasta las resoluciones del Senado 
se tradujeron al griego. En Egipto la llegada de los romanos no produjo graves alteraciones: 
la lengua del Lacio se usó en las esferas más altas de la adm inistración, en las relaciones 
con Roma y en el ejército. No obstante, el latín continuó siendo siem pre la lengua 
oficial del Oriente conquistado. A pesar de la afirm ación de Plutarco (Q uest. plat. X 3): 
X-óyoq 'Píogaícuv, q» ví»v ógow ti návtei; av9poiicoi xpwvtat, sabem os que la lengua usada 
com únm ente en Oriente era el griego. Es cierto, por otra parte, que gran cantidad de

71



-------CLASSICA BOLIVIANA------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

palabras latinas, en especial términos jurídicos y del lenguaje de los soldados, penetró en el 
griego. Algunas veces se las traducía, otras se las trasliteraba.

No hay que olvidar, por otra parte, la admiración que la romanidad despertó en los 
griegos cultivados, de Polibio en adelante. Surgieron así dos posiciones encontradas: una 
reconocía la superioridad de Roma en el terreno militar y administrativo y la de Grecia en la 
cultura; la otra consideraba bárbaros a los romanos frente a la cultura griega. Pero la situación 
cambió en el s. I a.C., cuando los historiadores griegos comenzaron a consultar fuentes 
latinas para sus trabajos y algunos gramáticos comenzaron a tener en cuenta palabras latinas 
en sus glosarios. Para Dionisio de Halicamaso la literatura latina se encontraba en el mismo 
nivel que la literatura griega de su tiempo.

Tenemos noticias de traducciones griegas de las obras virgilianas. Un cierto Arriano 
tradujo las Geórgicas; el liberto Polibio, la Eneida; un escolio al Pedro de Platón (224b) menciona 
el verso 36 del libro VI de la Eneida; Peano, el traductor de Eutropio, cita el verso 365 del 
mismo libro de la epopeya virgiliana.

En el s. I d.C. se produce nuevamente un choque. Los griegos comparan su antigua 
cultura con el presente y eso los lleva a querer apartarse de la vida intelectual romana; antes 
de que esa tendencia origine la Nueva Sofística, Plutarco intenta superar las contradicciones. 
Sin embargo ese alejamiento entre las dos culturas se mantendría ya hasta el fin de la 
Antigüedad y lo vemos en Ateneo y Libanio. Una posición mucho más hostil hacia Roma 
está representada por el sirio Luciano.

Empero la literatura latina no era totalmente desconocida por los griegos. En época 
de Adriano, por ejemplo, Zenódoto tradujo al griego las Historias de Salustio y Máximo de 
Tiro utilizó la obra de Horacio.

En la literatura cristiana, la relación se mantiene prácticamente igual a la de la literatura 
pagana. Sólo conocemos traducciones de Jerónimo y de Tertuliano.

Después del triunfo del cristianismo los esfuerzos por conciliar las dos culturas se 
incrementan. Eusebio, por ejemplo, tradujo los discursos de Constantino. Y de la literatura 
no cristiana del siglo IV conservamos la traducción de Eutropio hecha por Peano ya 
mencionada y una del siglo IV, de un cierto Cepito.

También sucedió que hablantes de griego, como Amiano Marcelino, por ejemplo, 
llegasen a desempeñar un importante papel en la literatura latina y quizás haya que reconocer 
la influencia de Virgilio y de Ovidio en poetas griegos como Quinto de Esmima y Nonnos.

En Egipto, durante los primeros siglos de dominación romana, el interés por la lengua

72



------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------CLASSICA BOLIVIANA-------

y la literatura romanas parece haber sido escaso. La lengua usada comúnmente era el griego 
y no había ninguna razón para aprender latín. Desde fines del siglo III aumenta el número 
de papiros literarios latinos. Muy posiblemente se deba a un incremento de la romanización 
de Egipto a partir de la época de Diocleciano. Este emperador fue quien quitó a la provincia 
el status especial del que gozaba desde su creación como provincia romana y la integró en 
mayor medida al Imperio. A este periodo pertenecen la mayoría de los papiros literarios 
latinos que se han conservado.

Entre los papiros que contienen sólo el texto latino, podemos mencionar: de la Eneida 
de Virgilio, entre otros el P. Oxy. 131 del s. V, que contiene fragmentos de los versos 457-467 
y 495-507 del libro I y el P. Colt. 2 del s. VI con fragmentos de los libros II a VI. Un solo papiro 
con versos de las Bucólicas ha llegado hasta nosotros, el P. Stras. Lat. 2, de los siglos I o II d.C. 
De Cicerón conservamos, por ejemplo, elP. Oxy. X 1097 con De. Imp. Cn. Pompei 60 65 y 70 71 
e In Verrem I I 1 ,1 -4  M , del s. V; el P.Oxy X 1251 con In Verrem 1112, 3 y 12 y Pro Caelio 26-55, 
también del s.V; de Salustio, el Perg. Berol. con fugurta X LIII3-4, XLIX 5-6 y L, 3-4 del s. IV, el 
P.Oxy. VI 884, Catilina VI 2-7 s. V, texto lleno de faltas, adiciones y correcciones; de Tito 
Livio, el P.Oxy IV 668, un Epítome de los libros XXXVII-XL, y XLVIII-LV del s. III y el P.Oxy. 
1379, con fragmentos del libro I v 6 a vi 1, de fines del s. III.

El valor fund am ental de este grupo de papiros es su im portancia para el 
establecimiento del texto de los respectivos autores. Para ello, huelga decirlo, debemos 
considerar también los demás papiros conservados de cada autor.

Señalaremos irnos pocos ejemplos. Podría tratarse de ejemplares pertenecientes a 
romanos que los llevaron a Egipto cuando tuvieron que viajar a esa región.

El P.Oxy. VI 884, Catilina VI 2-7 s. V, si bien es un texto lleno de faltas, adiciones y 
correcciones, confirma la lectio 'alius alio more viventes' en V I2.

El verso 236 del libro I de la Eneida (P. XV  Congr. 3; P. Ryl. + P. Mil + P. Cairo) dice:

"qui mare, qui térras omnis dicione tenerent".

Omnes es  la lectio  de dos m anuscritos y la que prefieren los editores. En otros 
m anuscritos encontram os omni. En el P. Ryl. I I I 478  no se conserva el texto latino pero 
sí la correspondiente traducción griega, algo libre: [|ii]a ev e^ouma. Por lo tanto el 
texto latino debe de haber sido om ni dicione. Al respecto señala Servio: melius 'omni' 
quam 'omnis', y  explica omni dicione com o ‘omni potestate', id est, pace, legibus, bello. 
Dicio aparece tres veces más en la Eneida: en el verso 622 del libro I, en el verso 737 
del libro VII y en el verso 53 del libro X. Si bien en los dos prim eros casos cumple la 
función de un com plem ento en ablativo del verbo tenere y  no está determ inado por

73



------- CLASSICA BOLIVIANA------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

ningún atributo, consideram os que no hay ninguna razón objetiva para preferir una 
de las dos lectiones.

En el verso 599 del libro I de la Eneida (P. Colt 1):

"ómnibus exhaustis iam casibus, omnium egenos"

Exhaustis, la lectio que prefiere Sabbadini, es la del manuscrito F. En los manuscritos 
F, por mano de un corrector, M, P y R, y también en el Palimp. Ambros. encontramos la lectio 
exhaustos -referida esta palabra al objeto directo nos (v. 598)- elegida por Goelzer y Mynors, 
y que parece mejor.

Otros papiros contienen el texto latino con traducción o glosas. Son un testimonio de 
esa interrelación existente entre las dos culturas, útil tal vez para establecer más 
fehacientemente cuál era el interés por la lengua y la literatura latinas entre los greco parlantes 
de al menos una de las provincias del imperio.

Tres formas adoptan estos papiros. Una es la traducción griega a continuación del texto 
latino como en el Palimp. Ambros2, de los siglos IV o V. Es interesante que se haya conservado 
también la traducción latina de las fábulas 16 y 17 de Babrio (P. Amh. I I 26, siglo IV).

Otra es la traducción palabra por palabra. En estos casos la disposición es en dos 
columnas: en la primera está el texto latino y en la segunda la correspondiente traducción 
griega. La mayoría pertenecen a la Eneida de Virgilio: el P.Cairo 85644 A y B3 + P.Ryl. I I I478 
+ PM il 1, del siglo IV, con versos del libro I (es interesante este caso pues el manuscrito 
original fue separado en partes y vendido a diferentes instituciones; fue luego notable tarea 
de los estudiosos volver a reunirlos); el P.Fouad 1 5, de los siglos IV o V, con los versos 444- 
468 del libro III; el P.Vindob. Lat. 244, del siglo V, el P.XV Congr. 3, de la segunda mitad del 
siglo IV, con versos de los libros I y II, y el P.Oxy. V I I I1099, del siglo V, traducción de los 
versos 661 y siguientes del libro IV el PSI. V II756, de los siglos IV o V, con los versos 443 y 
siguientes; el P. Alien conserva de las Geórgicas. De Cicerón existen el. P.Vindob. 30885 de los 
siglos IV-V a y e, que contiene In Catilinam 1 6 ,16 y 7 ,171; 16,15 y 7 ,18 ; 1 ,19-20 y el P. Ryl. 
161, del siglo V, con In Catilinam I I 14-15.

Finalmente otros son vocabularios latín-griego. Por ejemplo, de la Eneida, conservamos 
el PColt 1, del siglo VI, con fragmentos de los libros I, II y IV, en el que encontramos un total 
de 1025 palabras, el PSI V II756, de los siglos IV o V, con los versos 443-537 del libro II y el

2 Galbiati, G., Vergilius Latine et Graece in Palimpsesto Códice Arábico. En: Aevum I (1927), p. 49 y ss.
3 Rémondon, R., "A  propos d'un papyrus de l'Enéide". En: JJFIV  (1950), p. 239 y ss.
4 Klos, H., Die publizierten lateinichen Fragmente der Papyrussammlung der Üsterreichischen Nationalbibliothek. En: Chr. d'Eg. 28 (1953), 

Nro. 56, p. 374.

7 4



•CLASSICA BOLIVIANA-----------

P.Oxy V I II1099, del siglo V, con los versos 661-705 del libro IV y los versos 1-6 del libro V. 
También debemos tener en cuenta que podrían haberse usado para las traducciones glosarios 
latín-griego, ya que se han conservado, incluso en Egipto, glosarios griego-latín, que 
consistían en listas de palabras ordenadas alfabéticamente o por temas5. Algunos estudiosos 
han llegado a suponer incluso la existencia de glosarios específicamente virgilianos, pero 
entre los papiros no hay ninguno.

Veamos algunas características de estas traducciones. Cuando los textos latino y griego 
están dispuestos en dos columnas, cada renglón contiene una, dos o a lo sumo tres palabras. 
En ocasiones el orden de las palabras del texto latino ha sido alterado para hacer más clara 
la sintaxis. Aparecen juntas palabras que, si bien forman una unidad sintáctica, en el papiro 
están separadas por razones métricas o estilísticas.

Si en el texto virgiliano se utiliza la menos común de dos formas equivalentes, en el 
papiro suelen aparecer ambas; por ejemplo en el verso 524 del. libro II de la Eneida Virgilio 
usó moviere, en el papiro encontramos moviere, morieris.

A veces se traduce una palabra en el mismo caso en que está en latín, sin tener en 
cuenta el régimen del verbo usado en erieeo. En el P. XV Congr. 103 ss. se traduce 'viros 
ínsequitur' por toñ^ avfipm ; éitatco^nOfT, verbo que se construye sólo con dativo.

Para facilitar la comprensión del texto latino se agregaron, en algunos casos, signos 
diacríticos -acentos y signos de vocal larga- en otros se señaló el comienzo de verso.

Los traductores no se limitaron siempre a una simple versión de la palabra latina, sino 
que hicieron a veces un verdadero comentario, muy semejante a las glosas. Es el caso del P. 
Alien S.N., palimpsesto del s. V d.C., es una hoja de pergamino que contiene los w . 229-237 del 
libro I de Geórgicas con una traducción griega palabra por palabra, a dos columnas. Sobre este 
texto se escribió uno en copto, del que se conserva el pasaje X I4 -15 del Libro de la Sabiduría.

En el papiro no hay glosas, pero posee una característica única: en contraposición 
con otras traducciones similares, algunas palabras o expresiones no están traducidas por 
una palabra o expresión supuestamente equivalente sino por dos palabras -que podríamos 
considerar sinónim os- o por el agregado de palabras que hacen más claro el original latino 
y que a veces son casi un comentario. Veamos un ejemplo:

v. 235: a quam circum corresponde la traducción jtept ev, pero el traductor repuso el 
antecedente 0£p|ir|v í^covrjv; extremae está traducido y le sigue una palabra que es un 
escolio: aclara que las zonas extremae están separadas una de otra, si bien en el texto latino

5 Cf. CPL N° 275 - 280.

75



-------CLASSICA BOLIVIANA------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

esto queda claro a continuación, con las palabras dextra laevaque, que de todos modos aparecen 
traducidas literalmente.

Como ya señalamos, algunos papiros han conservado fragmentos de autores latinos 
con anotaciones marginales e interlineales, glosas unas veces, escolios otras. Mientras que 
"escolios" designa por lo general un cuerpo de notas conservadas en los márgenes de los 
textos, que explican o critican el lenguaje o tema de un autor, y que, en muchos casos, 
provienen evidentemente de una fuente culta, las glosas están constituidas por una palabra 
o frase que explica el significado de una palabra o frase del texto que no pertenecía a la 
lengua hablada por el escoliasta, para convertirse finalmente en la interpretación de cualquier 
palabra difícil u obsoleta.

Entre los papiros con anotaciones encontramos, por ejemplo, el P. Oxy. V III1098 de 
los siglos IV-V, que contiene los versos 16-23 y 39-46 del libro segundo de la Eneida con dos 
glosas en latín; P.Ryl. III477 del siglo V, que contiene Cicerón, Divinado in Q. Caecilium 34-37 
y 44-46 escolios griegos y latinos; P S I1 110 del siglo IV, Salustio, Catilina X 4-5 y X I6-7, texto 
acompañado con glosas griegas interlineares y el P. Antinoe del siglo VI, Juvenal, Sat. VII 
149-198 con escolios griegos y latinos.

En la línea 2 del verso del PSI 1 110, del s. IV d.C. (Catilinae Coniuratio X 4-5 y X I6-7) 
podemos leer: xa pucpot ir.pa escrito entre renglones sobre las palabras sacra profanaque. 
Parece ser un intento de explicar la palabra profana (sobre la cual está escrita la glosa), para 
diferenciarla de sacra. El glosador habría entendido pro fana  (lo cual es posible debido a la 
scriptio continua) con el sentido de 'cosas menos consagradas' que las sacra, por hallarse 
delante de los templos.

Del s. IV o V d.C. es el P. Oxy. V III1098, parte de urna hoja de pergamino que contiene 
los vv. 16-23 y 39-46 del libro II de la Eneida. En el recto, la primera de las notas marginales, 
per terr[as, completa el sentido de la oración eafam a vagatux (v. 17).

De gran importancia para el estudio de las características de glosas y escolios son dos 
papiros: el P. Ryl. III 477 y un texto de Juvenal. El primero, fragmento de un pliego que 
perteneció a un códice en papiro, contiene los §§ 33-37 y 44-46 de la confirmado de la Oratio in 
Q. Caecilium quae divinatio dicitur de Cicerón6. Es el primer discurso del juicio que Cicerón 
llevó adelante contra G. Verres, cuando éste terminó su proconsulado en Sicilia, en el año 
71, una quaestio de pecuniis repetundis, es decir un juicio por Concusión7. Es el primer discurso 
del juicio. Examinaremos, ahora algunas anotaciones.

6 La forma más completa del discurso constaba de exordium o proemium; narratio, es decir la exposición de los hechos; propositio o 
divisio, la presentación del tema; confirmado o sea la presentación de los argumentos; refutado o reprehensio, refutación de los 
argumentos del adversario; digressio y perorado, conclusión. Confirmación y refutación podían constituir un solo conjunto, la 
división podía omitirse y la digresión podía formar una unidad con la peroración.

7 La ley Cornelia de repetundis, de la época de Sila, reprimía la avidez de los procónsules y propretores en el desempeño de sus 
cargos.

7 6



----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- CLASSICA BOLIVIANA--------

En el folio 1 recto, margen externo, a la altura de la línea 13 hay un escolio en latín: 
nam legibus vetitum erat senatorem ferre indicium ('en efecto, por las leyes estaba prohibido 
que un senador presentara una denuncia'). Quien escribió el escolio quería completar lo 
que Cicerón había dicho, señalando que existía un orden social incapacitado para presentar 
denuncias ante el pretor. A continuación del escolio latino, hay un largo escolio en griego 
que termina en el margen inferior. En la primera parte explica detalladamente cómo era la 
legislación en el caso de denuncias voluntarias. Roberts opina que el copista del escolio y el 
Pseudo-Asconio (comentarista de Cicerón del siglo V, llamado así para distinguirlo del 
Asconio que comentó las obras de Cicerón en la Antigüedad) pueden haber tenido una 
fuente común, dada la semejanza de ambos textos. Luego, a partir de la línea 22, el escolio 
parafrasea el texto de Cicerón.

Si bien el editor del P. Ryl. III 477 afirma que este escolio en griego pertenece a la 
misma mano que el latino que lo precede, nos parece extraño que la misma persona intentara 
una explicación breve en latín y otra, ampliada, en griego, salvo que estuviera traduciendo 
o parafraseando un texto jurídico latino para hablantes de griego. Roberts señala que el 
autor de este escolio y el Pseudo-Asconio pueden haber tenido la misma fuente. De hecho, 
si el códice no estuviera deteriorado, contendría más información que la ofrecida por el 
Pseudo-Asconio.

El otro es un manuscrito que contiene los versos 49 a 198 de la sátira VII de Juvenal8, 
una hoja de un códice en pergamino, en la cual hay copiados 25 versos de cada lado. Si 
suponemos que cada hoja del códice contaba aproximadamente igual cantidad de versos, 
éstas serían las páginas 7 y 8 de la sátira VII. No poseemos suficientes datos para saber si era 
parte de una copia de esta sátira o de un códice con la obra completa de Juvenal.

En esta sátira el poeta desarrolla el tema -siempre actual- de la penuria que suelen 
sufrir los intelectuales. Se refiere a los poetas, a los historiadores, a los abogados, a los rétores 
y a los gramáticos, en un orden sugerido quizá por el valor que Juvenal atribuía a cada una 
de esas actividades. Los versos conservados corresponden, con excepción del 149, al pasaje 
relativo a los rétores.

El texto, copiado probablemente en el siglo VI d. C., es bueno y substancialmente el 
mismo que presentan los manuscritos medievales.

El papiro presenta numerosas glosas y escolios, tanto en griego como en latín. Son 
independientes de los que conocemos por los códices medievales, que parecen provenir 
todos de un mismo y antiguo comentario, pero no agregan nada a nuestros conocimientos. 
La mayoría parece remontarse a una fuente común diferente y de inferior calidad que el 
texto que presenta el papiro, por lo que Roberts piensa en un texto y un comentario

8 C. H. Roberts, "The Antinoé Juvenal", en ]EA 21 (1935) pp. 199-209.
77



------- CLASSICA BOLIVIANA------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

independientes. Los comentarios apuntan preferentemente a parafrasear y a ampliar el texto, 
más que a explicarlo o a comentar peculiaridades de su estilo. Serían entonces obra de 
comentaristas profesionales y habrían sido escritos posiblemente en Alejandría. Recordemos 
que al principio el texto y el comentario (úrcópvr||ra) se escribían en rollos separados. En 
el texto se colocaban signos que señalaban aquellos aspectos que eran tema de un comentario 
en el otro rollo. Posteriormente se dejaron de escribir los comentarios separadamente y 
surgieron las anotaciones; los buenos escolios parecen provenir de los antiguos comentarios.

Por ejemplo, v. 150 : de docendis discipulís está señalando el tema al que se referirá a 
partir de este verso, es decir a la tarea de los rétores, quienes enseñan a sus alumnos las 
declamationes del genus iudiciale o  del deliberatiuum, satirizados por Juvenal en los versos 151 
a 156 y 160 a 164 respectivamente.

En los versos 169-170 podemos leer:
fusa venera silent, malus ingratusque
maritus et quae iam veteres sanant mortaria caecos.
(no hay venenos vertidos, marido culpable o desobligado ni 
brebajes que sanan a ciegos ya ancianos).

Entre ambos versos leemos: senum veneni; la segunda palabra glosa mortaria, palabra 
que no tenemos atestiguada con esta acepción sino en este texto de Juvenal, y senum  se 
explicaría como genitivo objetivo, porque se trata de los brebajes que curan a los ancianos, 
ciegos en este caso.

A la izquierda del verso 178 ss.:
Balnea sescentis et pluris porticus in qua 
gestetur dominus quotiens pluit - anne serenum 
expectet spargatque luto iumenta recenti.
Hic potius, namque hic mundae nitet ungula mulae, 
parte alia longis Numidarum fulta columnis 
surgat et algentem rapiat cenatio solem.

leemos: ev TO) fie| aaoA.ua ev|tq c to a | Y w jlv a ^ e t. El rico construye el pórtico para los 
días de lluvia, así ni debe esperar el buen tiempo ni ensuciar a sus animales o vehículos 
usándolos fuera con mal tiempo. Los pórticos, cubiertos, y sostenidos por columnas, servían 
para pasear a pie (ambulationes) o en litera o a caballo (gestationes), o  en muía, como dice 
Juvenal aquí.

Nos queda, por último, referirnos a algunos textos de diverso carácter. Un caso 
interesante es el P. Ant. 129, del siglo IV, que contiene sólo el texto latino de las Geórgicas (fin 
del libro II y comienzo del libro III). Son cinco fragmentos de una página que perteneció a

78



----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- '-CLASSICA BOLIVIANA-------

una soberbia edición sobre papiro. El explicit (Geo]rgicon lib. II eíexplicitus / incipit] lib. [t] 
ertius]) del libro II y las tres primeras líneas del libro III están escritas con tinta roja. El 
fragmento c parece haber sido un argumentum  del libro III y no tiene gran relación con los 
escolios conocidos de Virgilio.

Otros son ejercicios escolares: el P. Tebt. 11 686, de los siglos I o II, sobre el cual alguien 
ha copiado seis veces los versos 1-2 del libro IV la Geórgicas, como ejercicio de escritura y el 
P. Hawara 24, de los siglos IV-V, en el que se repite seis veces el verso 601 del libro II de la 
Eneida.

Finalmente quiero referirme al P S II I142 de los siglos II-IV, una reelaboración métrica 
de los versos 477-93 del libro I de la Eneida. Se trata de la imitación del pasaje en el cual 
Eneas, desembarcado en Cartago, contempla los frescos que representan la caída de Troya. 
Su autor procura conservar la sustancia de los 17 versos del original en igual número de 
versos propios. No parece tratarse de un centón, sino de una reelaboración como las que 
describe San Agustín: "sed figmentorum poeticorum vestigia errantes sequi cogebamur et 
tale aliquid dicere solutis verbis, quale poeta dixisset versibus"9. No poseemos ningún dato 
concreto del autor de este trabajo, pero sin duda se trataba de un griego o de un egipcio 
helenizado que estudiaba latín o bien tenía deseos de convertirse en poeta, más que de un 
alumno.

Si bien la producción literaria en Egipto nunca alcanzó el nivel que hallamos en autores 
griegos y rom anos, hubo en tierras del N ilo una im portante actividad intelectual. 
Trascendental fue la fundación, en el s. III a.C., de la Biblioteca y del Museo de Alejandría, 
instituciones que contribuyeron en gran medida a la transmisión de la cultura antigua. 
Junto a esta actividad intelectual los papiros nos muestran la existencia de una producción 
literaria que seguía los pasos de la literatura clásica y de una literatura menor y popular.

Los textos que nos ocupan, muestran diferencias tanto en la calidad del material 
empléado, como en el tamaño de las hojas, el tipo de escritura y la disposición del texto, con 
mayores o menores márgenes. Provienen tanto de ediciones de lujo como sencillas.

La casi totalidad de los textos que hemos estudiado surgió, como ya dijimos, en un 
período -siglos IV y V d.C -  en el que la literatura latina atrajo el interés de los habitantes de 
Egipto y sus características responden a distintos modos de vinculación con esa literatura.

En unos casos se trata de restos de ediciones destinadas al público en general. Se 
caracterizan por el empleo de material de mejor calidad, por un formato más amplio y una 
distribución armoniosa de la superficie escrita, por una escritura más cuidada y por un 
texto que presenta pocos errores. Un caso único lo constituye el P.Oxy. V III1098, el único

9 Confesiones 1, X V II27.

79



-------CLASSICA BOLIVIANA------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

ejemplo de papiro en capitalis quadrata hallado en Egipto, adonde posiblemente fue llevado 
desde Italia.

Algunos estudiosos han vinculado a la escuela los papiros acom pañados de 
traducciones y los han considerado parte de libros copiados por maestros o alumnos. Sin 
embargo la escritura y la extensión de estos fragmentos, de diverso tamaño y calidad, en los 
que se han seguido criterios distintos para la disposición y la selección del texto vuelven 
dudosa esa atribución. La escritura (con una única excepción) es elegante y revela siempre 
una mano experta. La traducción de todo un libro, o de más de uno, parece superar las 
exigencias escolares. De todos modos, esas traducciones no están libres de errores. Si bien 
en algunos casos se trata simplemente de errores de copia, otros se deben al desconocimiento 
del significado de algunas palabras empleadas por el poeta. De la comparación de las distintas 
versiones de un mismo verso puede deducirse, además, que no son copias provenientes de 
un original único, sino que cada una surgió de modo independiente.

La finalidad de la mayoría de estos trabajos no parece haber sido la de proporcionar 
una traducción fácilmente comprensible en griego, sino dar el equivalente exacto de las 
formas latinas. Esto solía oscurecer de tal modo el sentido que se hacía necesario recurrir al 
original para comprenderlo. Pero de ello no podemos deducir escasas nociones de latín en 
el traductor, sino, más bien, la aplicación de un método consciente. Estas traducciones, que 
exigían mayores conocimientos que los impartidos en la escuela, parecen haber estado 
destinadas a aquellas personas de habla griega interesadas en perfeccionar su conocimiento 
de los autores latinos o a acceder a las obras en su lengua original.

El hecho de que los textos latinos contengan glosas y escolios nos remite a diferentes 
usos de esas obras. En algún caso las anotaciones marginales e interlineales podrían haber 
tenido como finalidad facilitar la intelección de las palabras y del sentido del texto latino al 
alumno de habla griega y podrían haber sido propiedad de maestros que vivieron cuando 
el estudio de la literatura latina había alcanzado cierto auge en Egipto.

Otros textos pertenecieron, sin duda, a estudiosos o personas cultas, que buscaban 
explicar pasajes de difícil comprensión o palabras que ya no pertenecen al habla cotidiana.

No sólo hubo en el Egipto rom ano-bizantino una actividad escolar de cierta 
importancia. Hubo también, y por sobre todo, una gran actividad intelectual, a la que no 
fue ajena la existencia de centros culturales y de bibliotecas. Los papiros son testimonio de 
ello.

80



I

1L



Studio et labore, honéstate ac 
m axim a quam  f ie r i p o ss it 
modestia, ad astra usque eamus: 
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit 
amor, ne obliuioni demus prope 
sequentia ipsius uerba: labor 
omnia uincit. Hum anitatem  in 
prim is ut exem plum  unum in 
nostris laboribus enixe colamus, 
prae oculis sem per habeam us 
eamque imo corde prosequamur. 
Hoc iter nostrum ; hoc decus 
nostrum; hoc et praemium semper 
nobis satis sit.

J.M. Barnadas


	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 7.pdf (p.9-20)
	Untitled.pdf (p.21-22)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


