
5

CLASSICA
BOLIVIANA

¡SMM0MP¿mmm

UNIONE LATINA 

UNIÁO LATINA

U niversidad N uestra Señora D e La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPAÑA



CLASSICA BOLIVIANA
I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos

LA PAZ JUNIO 1998



Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redacción:
Sergio Sánchez Armaza 
Carmen Soliz Urrutia 
Estela Alarcón Mealla

Colaboración especial:
Guido Orias Luna 
Carlos Seoane Urioste

Depósito Legal
4-1-773-99

Diseño e impresión
PROINSA 
Tel. 227781 - 223527 
Av. Saavedra 2055 
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999 

Portada:
Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona 
lago Titikaka, periodo colonial. Museos 
Municipales de La Paz.
Foto Teresa Gisbert



E n  el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unión Latina y la

Universidad Nuestra Señora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes 
países de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos, 
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original, 
el latín, y los que derivan de él: español, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se 
consideraron otros temas que representaron una importante contribución a los estudios 
Clásicos tanto para el país anfitrión, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unión Latina, a través de su Dirección de Promoción y Enseñanza de Lenguas, tiene 
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios 
clásicos entre los países miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de 
la latinidad. La representación en Bolivia desarrolla en el país una serie de actividades, como 
seminarios sobre lenguas y culturas clásicas, publicaciones y cursos de enseñanza del idioma 
madre: el latín.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del 
I Encuentro, en esta publicación que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este 
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha 
sido creada la' Sociedad de Estudios Clásicos, integrada por destacados intelectuales y 
personalidades.

El Encuentro surgió de una iniciativa de la Unión Latina y la Universidad Nuestra 
Señora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto 
para divulgar lo que significó y significa la cultura latina en todos los ámbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Señora de La 
Paz como a la Embajada de España en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer 
realidad esta reunión y la publicación fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti 
Secretario General 

Unión Latina



INDICE

Agradecimientos 7

Jorge Paz Navajas: Introducción 9

Josep M. Barriadas: Discurso de Bienvenida 11

Mario Frías Infante: Mi odisea de traducir la Odisea 13

H.C.F. Mansilla: Lo rescatable de la tradición clásica para el 
campo de la ciencia política 17

Iván Guzmán de Rojas: Contrastes semánticos del Aymara registrado 
por Bertonio con el Castellano de Gracián 29

Juan Araos Uzqueda: Apología, Critón, Fedón: Acta judiciaria 47

Francisco Rodríguez Adrados: Escisiones y unificaciones en la historia del Griego 61

Rodolfo P. Buzón: Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones 69

Héctor García Cataldo: Poesía Lírica Griega Acaica o de la 
cotidianeidad atemporal 81

Prof. Iván Salas Pinilla: El Destino en la Ilíada y su campo semántico 97

Teresa Gisbert: Los dioses de la antigüedad clásica en Copacabana 121

Teodoro Hampe Martínez: La tradición clásica en el Perú virreinal: 
una visión de conjunto 137

Andrés Orias Bleichner: El Soplo Clásico en la Escritura de 
Bartolomé Arzáns 145



Fem ando Cajías de la Vega: La arquitectura neoclásica en Bolivia 153

Josep M . Bam adas: La escuela humanística de Cotocollao:
evocación de una vivencia 157

Santiago R; M . Gelonch V.: Algunas notas acerca de la investigación
en los Estudios Clásicos (Investigación,
Hermenéutica, Postmodemidad y Mito) 165

Ernesto Bertolaja: La política de la Unión Latina en el ámbito
de los estudios clásicos en América Latina 183

Andrés Eichmann Oehrli: Reminiscencias clásicas en la lírica de la
Real Audiencia de Charcas 187

Salvador Romero Pittari: El latín en la literatura boliviana finisecular 211

Enrique Ipiña Melgar: Sócrates y las tendencias pedagógicas actuales 215

Teresa Villegas de Aneiva: Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura
virreinal boliviana 221



■--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  CLASSICA BOLIVIANA -----------

A gradecim ientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron 
desde un inicio la realización del Encuentro y la publicación del presente volumen, y han 
hecho posible los auspicios para su publicación.

Luis Prados Covarrubias alentó la realización del Encuentro; a él debemos la 
participación del insigne investigador Don Francisco Rodríguez Adrados, que nos ha honrado 
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sánchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcón Mealla es el 
mayor mérito. Han creído que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo 
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organización del Encuentro hasta anteayer, 
en que esta página ingresó a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina, 
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temática y sus cualidades personales. Ningún 
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripción de las grabaciones, con ideas y 
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orias.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboración, y la lista de las personas 
a quienes se debe agradecer sería muy larga de transcribir, empezando por todos los que han 
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chávez y el de 
Selva Fernández.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.

7



I

1L



CLASSICA BOLIVIANA-----------

La escuela hum anística de C otocollao: 
evocación de una vivencia

Josep M. Barriadas

No estoy seguro de saber dar con el tono que pide esta pequeña conferencia que se me 
ha encargado: la dificultad estriba en su carácter inevitablemente autobiográfico. No lo he 
escogido por algún deseo de protagonismo ni, todavía peor, de narcisismo; viene dado, más 
bien, por el tema mismo. Y éste ha merecido mi preferencia por la preocupación de no caer en 
otro tipo de disertaciones más frías y objetivas, sí, pero también más insignificantes: basta 
pensar en la inabarcable tradición erudita y filológica que pesa sobre cada línea escrita por los 
grandes autores grecolatinos. Debo reconocer que no habría podido estar a la altura de lo que 
las presentes circunstancias piden; a fin de cuentas, no soy ni un helenista ni un latinista 
practicante. A lo más que puedo aspirar es a reconocerme en una respetable formación clásica.

Por otra parte, la vida te enseña a descubrir el valor de la introspección memorística, 
para uno mismo y, a veces, también para quienes te rodean. Es probable que a ello haya 
contribuido en no pequeña medida mi cotidiana profesión de historiador, aquí, en Bolivia, 
donde si los Andes no creen en Dios, tampoco sus habitantes parecen inclinados a historizarse, 
a afiliarse en un pasado en que puedan verse, comprenderse y entusiasmarse, a darse 
antepasados. El enorme, el asfixiante peso de la amnesia elevada a canon nacional, casi seguro 
que ha desarrollado en mí ciertos anticuerpos. ¿No dicen que la carencia estimula los sueños? 
¿O que la nostalgia hace germinar proyectos de superación?

Naturalmente, sólo cuando uno deja de poder dudar en el valor de la formación que te 
ha encaminado; cuando, por un lado no sólo se te hace transparente que eres lo que eres gracias 
a unos años, a unas personas, a unos horizontes, a unas experiencias, a unos entusiasmos, sino 
que en un cierto sentido real, vives de ello; pero por otro, cuando te sientes solo en todo 
aquello: entonces nace espontáneo el deseo de rehacer el trayecto, de explicarlo, de persuadir 
sobre sus bondades, de deshacer prejuicios, de combatir ignorancias, de motivar iniciativas. La 
nostalgia y el desamparo también pueden reforzar poderosamente la lenta, agotadora, 
humilde, modesta, entrañable tarea de lograr que el propio tesoro no muera contigo. Surge 
también una cierta responsabilidad: ya no puedes cerrar los ojos ni desentenderte; no puedes 
callar; no puedes desamparar el barco que hace aguas. Has de dar la cara.

Así ha surgido lo que no tiene otra pretensión -si es que a tanto puede aspirar- que la de 
ser un testimonio de una época, de un pequeño mundo que lamentablemente va muriendo con 
la muerte de cada uno de quienes participaron en él. Y no podía sucumbir ante aquella forma 
de inhibición por cuanto cobra un tinte de nostalgia (como si se tratara de sentimiento 
vergonzoso!).

157



Quizás no esté fuera de lugar decir que mi primera formación estuvo totalmente alejada 
de las Humanidades; y más todavía de las Clásicas. Si llegué al bachillerato, no fue en la edad 
acostumbrada: procedo de un medio familiar donde no entraban los proyectos ni las 
posibilidades universitarias. Estudié lo que entonces y allá se conocía como Comercio (y lo 
acabé con un titulillo de Tenedor de Libros o Contable); después, seguí un año estudios y 
prácticas agropecuarias. No fue sino a partir de los dieciséis años, cuando decidí hacerme 
jesuíta, que experimenté prácticamente qué significaba en la Compañía de Jesús la Ratio 
studiorum, con sus diversos peldaños: Grammatica (ínfima, media, suprema), Humanitates, 
Rethorica. Mi punto de partida fue el cero absoluto (a diferencia de los condiscípulos, que 
habían dado los primeros pasos en Latín y Griego durante el Bachillerato de aquella época): 
primero, memorizar declinaciones, géneros y conjugaciones; luego almacenar vocabulario y 
hacer los primeros pinitos en fraseología. Todo acompañado de una práctica activa de la 
lengua: ¿cómo hablar latín durante una buena parte del día cuando no se tienen ni los 
rudimentos? No me lo pregunten, porque lo he olvidado todo al respecto. En cuanto al griego, 
tres cuartos de lo mismo, aunque con una clara experiencia de su mayor lejanía y extrañeza 
(descubrías cosas de las que nunca habías oído hablar, como el tiempo aoristo en la flexión 
verbal).

Así llegué muy pronto a Bolivia; en Cochabamba proseguí dos años más en el paquete 
grecolatino jesuítico; el segundo de ellos, ya en régimen de dedicación completa, cursando el 
primer año de Humanidades (con un pequeño tinte de literaturas modernas: leimos la trilogía 
de Gironella sobre la guerra civil española).

Así es como aprendí el latín y el griego que llegué a aprender. Podríamos decir: a palo 
seco; es decir, a lengua seca. Al respecto, mi condición de testigo me obliga a señalar dos cosas. 
La primera, que, básicamente, lo aprendí con la didáctica ideada en el siglo XVI por la primera 
generación de compañeros de Iñigo de Loyola; no supe nada que se pareciera remotamente a 
lo que ahora se llama "inmersión cultural" en el mundo cuya lengua uno quiere aprender. La 
segunda, que mis profesores de estas dos lenguas fueron, profesionalmente, de una perfecta 
mediocridad; mejor dicho, no tenían nada de profesionales (ni en el qué ni en el cómo). Nos 
transmitían lo que ellos, a su vez, habían aprendido en el pensum corriente en la Orden; 
aquéllos eran tiempos en que estaba claro para todos que el esfuerzo corría a cuenta del 
alumno, no del profesor; y el alumno que por.ía su carne en el asador, sacaba buenos réditos 
de las clases.

No quiero levantar ninguna tesis "técnica": me contento con aducir mi experiencia 
personal; a pesar de todo lo que puedan oponer los entendidos, sigo convencido que, trátese 
de la lengua que se trate, siempre habrá una buena dosis de dominio memorizado de palabras, 
formas y construcciones. Lo demás, será un "baño" de diletantismo; pero uno no saldrá ni 
"hablando" ni siquiera pudiendo leer la lengua de que se trate. Creo que esto forma también 
parte inseparable de este minúsculo testimonio.

-----------  CLASSICA BOLIVIANA---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

158



CLASSICA BOLIVIANA-----------

Exactamente a fines de agosto de 1960 llegué a Quito, para cursar estudios en el Instituto 
de Humanidades Clásicas de la Universidad Católica del Ecuador. En honor a la verdad, debo 
confesar que llegué allá, probablemente sin haber oído nada de quién era el creador de la que 
he titulado "escuela humanística quiteña" y que influiría profundísimamente en mi itinerario 
vital posterior: el P. Aurelio Espinosa Pólit SJ; y si había oído de él, estaba materialmente 
incapacitado para valorar la trascendencia continental de su apostolado clasicista.

El Instituto de marras estaba situado en el pueblito adyacente de Cotocollao, a unos 10 
km. de la capital ecuatoriana: si por entonces en Quito mismo la vida mantenía un pulso 
plácido, ya pueden imaginarse cómo sería en Cotocollao: aquello seguía siendo un paisaje 
típico de la campiña andina; se vivía tranquilamente; por la calle te topabas en cada esquina 
con indios y oías hablar quishwa. Sin esfuerzo alguno, dabas unos pasos y ya estabas entre 
campos cultivados o bosques de eucaliptus.

El paisaje humano interno del instituto estaba marcado por su propia constitución. 
Aunque desde 1953 pertenecía a la Universidad Católica, funcionaba para los scholastici de la 
Orden y unos pocos seminaristas de otras congregaciones. El alumnado era bastante 
internacional: en proporciones diversas, estaban representados Paraguay, casi todos los países 
centroamericanos, Bolivia, México, además del propio Ecuador. Los profesores, todos ellos 
jesuitas, vivían en la misma casona: en términos relativos, se puede decir que los tenías al 
alcance de la mano casi a cualquier hora; comías con ellos. Para ir a las clases, bastaba andar 
un par de minutos. La semana laboral no conocía de semanas inglesas: el jueves era el día de 
descanso; y el domingo, no había clases, pero sí estudio: hasta en esto persistía la Ratio 
studiorum!

He mencionado ya al P. Aurelio Espinosa Pólit (1894-1961), quiteño de abolengo, 
sobrino del arzobispo Manuel Ma. Pólit Lasso y hermano de otros cuatro jesuitas; había salido 
del país a los cuatro años de edad, seguido estudios en Suiza, Bélgica e Inglaterra; luego había 
entrado a jesuíta en la Provincia de Toledo, siguiendo el cursus studiorum en Granada y 
Barcelona; acabada la Formación Común, pasó un año en Cambridge estudiando 
Humanidades Clásicas (eran tres, pero la premiosa necesidad de personal le amputó de 
completar el curriculum cantabrigense y laurearse). Volvió, pues, a Quito en 19281.

A partir de aquel momento toda su vida estuvo dedicada a dos grandes empresas: 
plantear un centro de estudios clásicos inspirado fielmente en la Ratio studiorum jesuítica y 
crear una infraestructura de conocimiento del pasado ecuatoriano. Ambas las logró, a pesar de 
todos los géneros de obstáculos que uno puede imaginarse en un país de la contextura del 
Ecuador, tan similar por lo demás a la de Bolivia. De la primera, ya habrá tiempo de hablar más

1 La fuente básica accesible de información sobre el P. Espinosa en que me baso es la biografía que le ha dedicado su discípulo 
Francisco Miranda, El humanista ecuatoriano Aurelio Espinosa Pólit, Puebla, (1974), 437 p.; también he releído la semblanza 
fúnebre que le dedicó su amigo y coetáneo estricto, el político y jurista Julio Tobar Donoso, El Padre A. Espinosa Pólit Sf, en: 
Cinco siglos de historia. Centenario del Colegio San Gabriel. 1863 - 1963. Quito, 1962,144 -  151.

159



-------- CLASSICA BOLIVIANA ----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

adelante; de la segunda, basta haber conocido y, mejor aún, trabajado en la "Biblioteca 
Ecuatoriana" que ahora lleva su nombre2.

Nadie podría sorprenderse que en el intermedio se viera arrastrado, en espíritu de 
servicio, a prestar su cooperación en muchas otras empresas: p. ej. intervino decisivamente en 
la fundación de la Universidad Católica, cuyo primer Rector será de 1946 a 1961; o su 
participación en el Consejo Superior de Educación; o las ediciones críticas que preparó, como 
El nuevo Luciano de Quito, de Francisco Javier Eugenio de Santa Cruz y Espejo (1943), de la obra 
oratoria del jesuíta dieciochista Juan B. De Aguirre (1943), de la poesía del neoclacisista José J. 
Olmedo (1945; reproducido en México en 1947), para la colección oficial de los "Clásicos 
Ecuatorianos"; o la de la Vida de Santa Mariana de Jesús del jesuíta barroco Jacinto Morán de 
Butrón (1955); o el epistolario del ya citado Olmedo (1960).

La significación más permanente del R Espinosa para los estudios clásicos 
hispanoamericanos la podemos cifrar en su obra escrita. Esta, a su vez, la podemos 
desmembrar en dos bloques.

En cuanto a las traducciones, destacan:

1. Virgilio en verso castellano (Quito; traducción de la obra completa de Virgilio).

2. El teatro de Sófocles en verso castellano. Las siete tragedias y los 1129 fragmentos 
(Quito, 1959), 736 p.

3. Lírica horaciana (México, 1960; versión completa de la poesía horaciana).

En cuanto a monografías:

1. Estudios virgilianos. Homenaje de la Compañía de Jesús en el Ecuador al poeta latino en 
el bimilenario de su nacimiento (Editor; Quito, 1931).

2. Virgilio, el poeta y su misión providencial (Quito, 1932).

3. Horatiana (Editor; Quito, 1936).

4. Síntesis virgiliana (Quito, 1960).

La institución de un hogar jesuítico grecolatino en Cotocollao ni podía ni quería salirse 
de los cauces de la Ratio studiorum del siglo XVI; pero sí había aprendido, primero con otro

2 Véase el folleto de Julián G. Bravo, La Biblioteca Ecuatoriana "Aurelio Espinosa Pólit SJ", Quito, 1967. 

160



CLASSICA BOLIVIANA-----------

jesuíta destacado de los estudios clásicos, el vasco Ignacio Errandonea, y luego directamente 
en Cambridge, que aquélla necesitaba actualizarse. Dicho en pocas palabras, no podía ignorar 
la Filología producida desde el Humanismo renacentista. Ésta será su meta: aprovechar los 
autores clásicos para la formación humana de los jóvenes jesuítas que tenía encomendados; y 
si para ello hacía falta, complementándola con otras materias (empezando por la Literatura 
moderna y la Historia).

Mi contacto con el P. Espinosa fue, en realidad, muy breve: desde que en septiembre de 
1960 empezó el curso hasta Navidad, en que se agravaron sus dolencias, fue internado y 
finalmente murió (en enero de 1961). En realidad, para mí el primer encuentro personalizado 
con él se produjo de una forma absolutamente -llamemos- "casual": el P. Espinosa era Prefecto 
de Estudios en el Instituto y, como tal, llamaba, uno por uno, a su despacho-dormitorio a cada 
uno de los recién llegados a Cotocollao. Cuando me tocó el tumo, seguramente como se dice 
"para romper el hielo", empezamos a hablar de mi origen catalán, poniendo él de su parte 
algún recuerdo de sus estudios teológicos en Barcelona. Cuando me preguntó por mi 
curriculum, supo que no era bachiller. No se limitó a informarme sobre una llamada "Ley de 
gracia" ecuatoriana (en la que había tenido decisiva intervención y por la que podían obtener 
dicho título quienes presentaran notas de cinco años de cualquier tipo de estudios y dieran 
exámenes de los dos últimos años de Medio), sino que me recomendó con énfasis que 
aprovechara aquella oportunidad: de esta forma los mismos estudios en el Instituto me 
permitirían licenciarme en Humanidades Clásicas. Por supuesto que le hice caso; los efectos 
tangibles de ello ya son otra historia, que no pertenece a nuestro tema.

Entremos ya en el meollo de mi testimonio. ¿Cómo funcionaba el Instituto de 
Humanidades Clásicas de Cotocollao ideado y timoneado por el P. Espinosa? Yo cursé allí dos 
años de Retórica (I y II). Las materias, si no se me escapa alguna, eran: Autores latinos 
(Cicerón y Virgilio); Autores griegos (algo de Jenofonte, Homero y Sófocles); Literatura 
moderna; Oratoria e Historia Universal. Sobre todo en la literatura antigua y siguiendo el 
espíritu de la Ratio studiorum jesuítica, el sistema se situaba en las antípodas de la información 
enciclopédica: se veían muy pocos autores; pero éstos se leían directamente: quiero decir en 
sus textos originales.

Cada uno recibía un ejemplar de las ediciones críticas de la editorial Clarendon de 
Oxford; la clase se abría con una muy breve introducción sobre el autor y la obra que se iba a 
estudiar (una, dos clases). El P. Espinosa leía un breve pasaje: podían ser tres o cuatro versos 
o una docena; lo analizaba gramaticalmente en forma dialogada, con preguntas a los 
alumnos; daba una traducción más bien literal; volvía a analizarlo, ahora desde el punto de 
vista estilístico, haciendo caer en los efectos rítmicos del pasaje o en sentidos poéticos más o 
menos recónditos del léxico empleado. Todo culminaba en la exégesis Global del mensaje del 
autor, explayándose en puntos filosóficos, religiosos o de conceptos de la vida que él veía

161



-------  CLASSICA BOLIVIANA----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

presentes en aquellos versos3. Una vez recorridas todas estas etapas, se avanzaban otros tantos 
versos.

Hay que decir que al P. Espinosa, así como no le interesaba en absoluto atiborrar sobre 
nombres de autores y obras, tampoco se preocupaba de terminar una sola obra. El tenía 
asignado cierto tiempo a cada autor y obra; si vencido el periodo no se acababa, igual se 
entraba al otro. Para entender el sistema, hay que mencionar otro elemento capital de la Ratio: 
las clases se entendían como prae-lectiones, es decir: introducciones a la lectura de los autores. 
No se podía seguir la explicación si uno no le dedicaba otro tanto o más tiempo en la propia 
pieza, primero preparando lo que ibas a ver en la clase siguiente; luego, repasando lo visto en 
la última.

Debo decir que aquella especie de desprecio por la erudición (no sólo enciclopédica, que 
-dicho sea de paso- tan honrosa carta de ciudadanía tiene en nuestros pagos), se manifiesta en 
algo que uno, entonces y ahora, puede considerar una aberración: no recuerdo que en los dos 
años cursados se nos hiciera leer ninguna monografía sobre cualquiera de los temas 
emergentes de las obras analizadas.

Creo, sencillamente, que el P. Espinosa no trataba de formar filólogos, aunque él sí lo 
era. Me parece que lo que él quería era formar jóvenes que hubiesen desarrollado la facultad 
de saber detectar la belleza y de emocionarse ante ella; también pretendía educar, potenciar la 
capacidad de enfrentarse a un texto culturalmente alejado, de analizarlo y de interpretarlo sin 
traicionarlo. Sabía que el joven estudiante que tenía delante habría de enfrascarse enseguida 
con los filósofos y, después, con la Biblia y con la tradición teológica; y quería darles una 
herramienta que les sirviera para toda la vida, fuere cual fuere el material "literario" que 
tuvieren adelante.

Aunque no pertenecía al ámbito de las Humanidades Clásicas, considero un rasgo 
peculiar de la formación que daba Cotocollao la atención prestada al uso de la lengua española 
bajo dos modalidades.

Oralmente, con los ejercicios de oratoria. Gracias a la revolución castrista, llegó a 
Cotocollao el P. Jesús López Pedraz: gallego de origen, había teorizado y escrito sobre las que 
él llamaba "técnicas de persuasión" que implicaban, no sólo en el uso oral de la lengua, lo que 
en ,el escrito conocemos como "estilo(s)". De las mentadas técnicas o lo he olvidado todo o, 
como debe suceder, hace tiempo que me parecen demasiado dogmáticas; en cambio, sí 
recuerdo perfectamente su distinción entre "improvisar" y "repentizar", por una de sus 
atemorizantes consecuencias prácticas.

3 Entre los entendidos, los ha habido que se han quedado escépticos ante el afán del E Espinosa por "cristianizar" a Virgilio; en 
realidad, seguía una tradición jesuítica.

162



Se sabía que en cada clase llegaba un momento en que el profesor digitaba al pobre 
alumno que había de subir a la tarima y descolgarse con una especie de exabrupto oratorio 
ante la burlona mirada de quienes compartían su vida de internado. Todos bajábamos la vista 
para que no se cruzaran las miradas; pero ni esto servía de nada, porque uno oía sonar su 
apellido y había que ir al matadero: no había escapatoria.

El otro elemento práctico de la Oratoria consistía en un sermón anual de cada alumno 
en el comedor, durante el almuerzo. Puedo asegurar que hacía falta bastante sangre fría para 
enfrentar la cachaza de los oyentes, cuya única curiosidad podía residir en el malsano interés 
de ver por dónde iba a salir el condiscípulo. El ejercicio había empezado en las primeras etapas 
de la formación jesuítica (fuera de la función gastronómica); con el agravante de que la sesión 
acababa con el fuego cruzado del más o menos benévolo juicio de los compañeros oyentes.

En la forma escrita, corría a cargo del profesor de Literatura moderna: el primer año fue 
el P. Miguel Sánchez Estudillo, espíritu ultrarrefinado, perfeccionista y aun algo amanerado; 
llegó a ser elegido en la Academia Ecuatoriana de la Lengua. Sus clases, a imitación de las de 
autores griegos y latinos, consistían en la lectura de fragmentos selectos de unas pocas obras: 
recuerdo las de ía versión decimonónica que Charles De Coster dio del picaro germánico Till 
Eulengenspieghel y del Retrato de Dorian Gray de Oscar Wilde; todavía más: parece que sigo 
oyendo el intencionado comentario del P. Sánchez sobre una frase cínica del autor: "Hasta la 
verdad puede probarse". El segundo curso, Sánchez obtuvo un año sabático en Oxford y nos 
llegó un sevillano: el P. Antonio Núñez, quien nos "infligió" un manjar poético demasiado 
refinado para nuestros paladares: Juan R. Jiménez. Me acuerdo que sólo lograba cierta 
tolerancia del bucolismo franciscano de Jiménez compartiendo los 50 minutos de clase con 
alguna novela (quizás La hora 25 de Gheorghiu).

Pero no nos desviemos. El sistema de Cotocollao exigía de cada uno una redacción 
semanal; unas veces de tema libre y otras, impuesto. Ya el simple hecho de tener que escribir 
para que otro te lea y te devuelva tu texto con sus observaciones, lo sigo encontrando 
formativo; el resto depende de quién te las hace. También de esto me ha quedado una imagen 
audiovisual grabada: yo había escrito apenas una página describiendo la labor de arado de un 
indio en el altiplano andino, que, por supuesto, no conservo ni podría reproducir su contenido; 
pero sí recuerdo una frase: ponía la tragedia del indio en que, tras el primer surco, había 
agotado toda originalidad para el resto de la jornada, quedando condenado a repetirse. Una 
mañana cruzándome con el P. Sánchez por un corredor, me dijo: "me parece muy original su 
observación; siga cultivando su estilo". Lo recibí como un valioso estímulo.

Por mi dedicación a la Historia, no puedo dejar de decir algo de las clases que de esta 
materia recibí en Cotocollao. Estaban a cargo de un hermano del P. Espinosa: el P. Juan Ignacio. 
También él había hecho su bachillerato en Bélgica; digo esto, porque ya entonces no nos era

---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------CLASSICA BOLIVIANA--------------

163



-----------  CLASSICA BOLIVIANA

difícil percibir su galofilia (especialmente urticante para los españoles "como Dios manda"). 
Era un hombre que podríamos llamar voluntariamente "anti-convencional". Su exposición no 
tenía nada de brillante (empezando por su expresión vocal, netamente cansina); ni, al parecer, 
lo buscaba: la prueba está en que no "daba clase"; simplemente leía unos apuntes sumamente 
concisos y concentrados, cuya copia distribuía el primer día de curso. Lo importante eran los 
comentarios que solía intercalar en cada párrafo; en ellos daba su "filosofía casera de la 
Historia". He de confesar que, ya entonces y aún ahora, me parecían verdaderamente 
formativos para los jovencillos que éramos. Te abría panoramas poco obvios; te hacía ver 
aspectos escondidos de los hechos; trataba de percibir el bosque a través de los árboles. No sé 
si a él le debo algo de mi inclinación por el trabajo historiográfico; pero sí que dejó una huella. 
Sin grandes declaraciones, te daba un estilo de situarse ante el pasado. Y ante el mismo 
hombre.

Ya acabo. Dicen que la educación es lo que te queda después de haber olvidado todo lo 
que te han dicho los sucesivos profesores que te han tocado. No me tomen por un latinista; 
mucho menos, un helenista. En realidad, nunca he ejercido de tales. A lo sumo, en un país 
como Bolivia, el latín que aprendí en Cochabamba y en Quito me ha servido para emprender 
ciertas ediciones de fuentes coloniales. Probablemente sudaría si, ahora, me volvieran a poner 
en las manos las ediciones griegas de Clarendon: apenas si me veo con fuerzas para seguir el 
original del Nuevo Testamento.

Pero del rosario de recuerdos que no han naufragado en el olvido, me sentiría satisfecho 
si hubiese bastado para poner de manifiesto que me siento intelectualmente en deuda con la 
escuela clásica cotocollaense: le he sido fiel en la medida en que, no sólo nunca consideré 
perdidos aquellos años, sino que he mantenido sin desfallecer un profundo y creciente aprecio 
por lo que allí me habían dado y por lo que me habían permitido descubrir o, por lo menos, 
entrever. Y una de las cosas más valiosas que le debo es haber alcanzado a entrar en contacto 
con la lengua latina como lengua viva: en ella escribíamos (mejor o peor: no pretendo que 
fuéramos Horacios redivivos), en ella hablábamos, en ella nos examinábamos. No es poco todo 
ello cuando uno sabe cómo se ha encogido en todo el mundo la superficie social del latín.

Por esto, cuando nuestro amigo Eichmann me habló en diciembre pasado de la 
posibilidad de conformar un pequeño núcleo de amigos de las letras grecolatinas, le prometí 
arrimar el hombro en mis limitadas posibilidades. No me pregunten qué podría ser y hacer 
este núcleo: el tiempo lo dirá y dependerá de lo que sean capaces de hacer y ser quienes lo 
compongan.

164



I

1L



Studio et labore, honéstate ac 
m axim a quam  f ie r i p o ss it 
modestia, ad astra usque eamus: 
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit 
amor, ne obliuioni demus prope 
sequentia ipsius uerba: labor 
omnia uincit. Hum anitatem  in 
prim is ut exem plum  unum in 
nostris laboribus enixe colamus, 
prae oculis sem per habeam us 
eamque imo corde prosequamur. 
Hoc iter nostrum ; hoc decus 
nostrum; hoc et praemium semper 
nobis satis sit.

J.M. Barnadas


	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 8.pdf (p.9-16)
	Untitled.pdf (p.17-18)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


