
5

CLASSICA
BOLIVIANA

¡SMM0MP¿mmm

UNIONE LATINA 

UNIÁO LATINA

U niversidad N uestra Señora D e La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPAÑA



CLASSICA BOLIVIANA
I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos

LA PAZ JUNIO 1998



Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redacción:
Sergio Sánchez Armaza 
Carmen Soliz Urrutia 
Estela Alarcón Mealla

Colaboración especial:
Guido Orias Luna 
Carlos Seoane Urioste

Depósito Legal
4-1-773-99

Diseño e impresión
PROINSA 
Tel. 227781 - 223527 
Av. Saavedra 2055 
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999 

Portada:
Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona 
lago Titikaka, periodo colonial. Museos 
Municipales de La Paz.
Foto Teresa Gisbert



E n  el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unión Latina y la

Universidad Nuestra Señora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes 
países de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos, 
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original, 
el latín, y los que derivan de él: español, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se 
consideraron otros temas que representaron una importante contribución a los estudios 
Clásicos tanto para el país anfitrión, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unión Latina, a través de su Dirección de Promoción y Enseñanza de Lenguas, tiene 
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios 
clásicos entre los países miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de 
la latinidad. La representación en Bolivia desarrolla en el país una serie de actividades, como 
seminarios sobre lenguas y culturas clásicas, publicaciones y cursos de enseñanza del idioma 
madre: el latín.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del 
I Encuentro, en esta publicación que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este 
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha 
sido creada la' Sociedad de Estudios Clásicos, integrada por destacados intelectuales y 
personalidades.

El Encuentro surgió de una iniciativa de la Unión Latina y la Universidad Nuestra 
Señora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto 
para divulgar lo que significó y significa la cultura latina en todos los ámbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Señora de La 
Paz como a la Embajada de España en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer 
realidad esta reunión y la publicación fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti 
Secretario General 

Unión Latina



INDICE

Agradecimientos 7

Jorge Paz Navajas: Introducción 9

Josep M. Barriadas: Discurso de Bienvenida 11

Mario Frías Infante: Mi odisea de traducir la Odisea 13

H.C.F. Mansilla: Lo rescatable de la tradición clásica para el 
campo de la ciencia política 17

Iván Guzmán de Rojas: Contrastes semánticos del Aymara registrado 
por Bertonio con el Castellano de Gracián 29

Juan Araos Uzqueda: Apología, Critón, Fedón: Acta judiciaria 47

Francisco Rodríguez Adrados: Escisiones y unificaciones en la historia del Griego 61

Rodolfo P. Buzón: Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones 69

Héctor García Cataldo: Poesía Lírica Griega Acaica o de la 
cotidianeidad atemporal 81

Prof. Iván Salas Pinilla: El Destino en la Ilíada y su campo semántico 97

Teresa Gisbert: Los dioses de la antigüedad clásica en Copacabana 121

Teodoro Hampe Martínez: La tradición clásica en el Perú virreinal: 
una visión de conjunto 137

Andrés Orias Bleichner: El Soplo Clásico en la Escritura de 
Bartolomé Arzáns 145



Fem ando Cajías de la Vega: La arquitectura neoclásica en Bolivia 153

Josep M . Bam adas: La escuela humanística de Cotocollao:
evocación de una vivencia 157

Santiago R; M . Gelonch V.: Algunas notas acerca de la investigación
en los Estudios Clásicos (Investigación,
Hermenéutica, Postmodemidad y Mito) 165

Ernesto Bertolaja: La política de la Unión Latina en el ámbito
de los estudios clásicos en América Latina 183

Andrés Eichmann Oehrli: Reminiscencias clásicas en la lírica de la
Real Audiencia de Charcas 187

Salvador Romero Pittari: El latín en la literatura boliviana finisecular 211

Enrique Ipiña Melgar: Sócrates y las tendencias pedagógicas actuales 215

Teresa Villegas de Aneiva: Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura
virreinal boliviana 221



■--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  CLASSICA BOLIVIANA -----------

A gradecim ientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron 
desde un inicio la realización del Encuentro y la publicación del presente volumen, y han 
hecho posible los auspicios para su publicación.

Luis Prados Covarrubias alentó la realización del Encuentro; a él debemos la 
participación del insigne investigador Don Francisco Rodríguez Adrados, que nos ha honrado 
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sánchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcón Mealla es el 
mayor mérito. Han creído que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo 
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organización del Encuentro hasta anteayer, 
en que esta página ingresó a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina, 
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temática y sus cualidades personales. Ningún 
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripción de las grabaciones, con ideas y 
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orias.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboración, y la lista de las personas 
a quienes se debe agradecer sería muy larga de transcribir, empezando por todos los que han 
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chávez y el de 
Selva Fernández.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.

7



I

1L



CLASSICA BOLIVIANA

Escisiones y  unificaciones en la historia del G riego

Francisco Rodríguez Adrados 
Sociedad Española de Estudios Clásicos

Voy a seguir, en líneas generales, para desarrollar este tema, una parte de mi Historia de 
la lengua griega, que aparecerá este otoño en Madrid. La otra parte, que aquí dejo fuera, es la 
relativa al protagonismo del Griego (y el Latín) en el origen de la lengua cultural europea.

Mi libro, y me refiero ahora solamente a la historia del Griego dentro de Grecia, no a su 
proyección moderna, tiene algunas características que lo diferencian de otras historias de la 
Lengua Griega que existen, concretamente las de Meillet, Hoffmann, Hiersche y Palmer, 
porque estas obras terminan en la koiné, en el Griego helenístico. Se detienen allí y no son muy 
explícitas, tampoco, sobre los comienzos: los orígenes del Griego, su situación dentro de las 
lenguas indoeuropeas, los problemas del Griego del segundo milenio (el Micénico en relación 
con el Griego homérico y con aquello que podemos deducir a partir del estudio de los dialectos 
posteriores). No son estas obras demasiado explícitas sobre todo esto; pero sobre todo, 
terminan, como digo, en la koiné.

Ahora bien, el Griego es un caso excepcional dentro de las lenguas del mundo, por dos 
razones:

La primera, por su continuidad. Porque nosotros podemos seguir "sobre textos" (no 
hablo de fecha anterior al Micénico, en que hemos de acudir al método comparativo) la vida 
del Griego desde, digamos, el siglo XV a.C. (la fecha exacta de ciertas tablillas es discutida) 
hasta ahora mismo, o sea durante 3.500 años. Y sólo hay otra lengua en el mundo de la cual se 
pueda decir lo mismo: es el chino. Esto da una perspectiva enorme, puesto que es posible 
escribir una historia del Griego desde los comienzos hasta ahora. No es posible escribir una 
historia paralela del Latín, porque a partir de un cierto momento el Latín se transformó en 
castellano, en italiano, en catalán, etc., que son ya lenguas independientes, de manera que una 
historia total es imposible. En cambio el Griego llega hasta nuestros días en Grecia; tuvo una 
expansión territorial enorme, pero hoy su extensión no difiere mucho de la que tuvo en la 
Antigüedad. Evidentemente ha habido una evolución del Griego: se ha perdido el infinitivo, el 
optativo y el dativo y hay otros varios cambios, pero fundamentalmente estamos ante la misma 
lengua.

Y hay otra cosa -es lo que yo trato de hacer ver en este libro- que también es muy 
interesante, y en la cual el Griego es prácticamente una lengua única en el mundo: es la lengua 
que mayor influjo cultural ha ejercido sobre todas las demás. El chino ha ejercido un gran 
influjo cultural en Oriente, pero probablemente no es comparable. Del Griego ha influido el

61



alfabeto, primero, de él vienen todos nuestros alfabetos; pero sobre todo el léxico y toda la 
lengua cultural y científica española, francesa, inglesa, etc. derivan del Griego o de una cierta 
amalgama de Griego y Latín, que en un cierto momento se creó, al final de la Antigüedad, y 
rodó por la Edad Media y después. Esto es una característica también única, que las Historias 
del Griego no mencionan. Para mí el griego está vivo, no solamente en Grecia (continuando el 
Griego antiguo), está vivo en el español y en todas las demás lenguas y de una manera 
impresionante. He hecho estadísticas: el diccionario de la Academia, el DRAE, aparte de 
palabras tiene también elementos compositivos: prefijos, como a-, anfi-, anti-, apo-, auto-, cata-, 
bio-, geo-, termo- y elementos finales como -ismo, -istá, -sis, -tico, -logia, -grafía, etc. Hoy día 
resulta muy fácil obtener una lista de los elementos compositivos del DRAE. Pues bien, en una 
página de elementos compositivos, que a lo mejor son ciento, la mitad son griegos, del léxico 
culto; y la otra mitad, latinos y españoles con fonética ya evolucionada, escasos estos últimos.

Hoy día todo lo que se crea con prefijos españoles como los indicados, es en cierto modo 
griego, y todo lo que se crea con elementos finales como los también indicados, es griego 
igualmente. Otras veces la raíz es latina: in-, bi-, de-, cir-, cum-, -men, -oso, etc. Se ve que 
realmente, el Griego y el Latín están vivos en nuestras lenguas. Por eso, cuando hablan de 
lenguas muertas, yo protesto: están vivas. En la lengua española, concretamente lo que está 
más vivo es el elemento griego y latino, es lo más creativo. Evidentemente, el núcleo de nuestra 
lengua es el elemento castellano que ha evolucionado a través de la Edad Media y después, 
pero lo que crece y prolifera, y esto se puede ver con infinitas estadísticas, es lo griego y latino.

Esos dos temas, que se refieren a la continuidad desde el Indoeuropeo hasta hoy día, son 
los que me ocupan en el libro citado. Pero dentro de ellos voy a hacer aquí especial insistencia 
-y de ahí el título de esta pequeña disertación- en el tema de cómo el Griego es una lengua que 
ha pasado por una serie de fases de escisión dialectal y de unificación. Y esto muy en conexión 
con las circunstancias políticas y culturales de cada época. Es algo muy interesante: hay el 
Griego Común que se desgajó del Indoeuropeo, de un cierto tipo de Indoeuropeo que se puede 
definir más o menos, aunque no voy a entrar ahora en esto. Este Griego Común era una lengua 
más o menos unitaria -no exactamente, una lengua nunca es total al ciento por ciento unitaria, 
pero aproximadamente- que se habló al norte de lo que hoy es la Grecia propia. Y hubo una 
primera y enorme escisión, la del Griego Oriental, que penetró diríamos hacia el año 2000 a.C. 
en Grecia y que luego se escindió en jónico-ático, y eolio, principalmente. Y hubo el Griego 
Occidental, que penetró en Grecia mucho después y por el oeste, digamos hacia el año 1000. a. 
C., y cuyos dialectos son denominados en términos generales dialectos dorios. Esta fue la 
primera gran escisión.

Luego, ya dentro de Grecia, hay otras escisiones, por múltiples razones: no había 
unidad política, cada valle era un centro político. Había diferentes alfabetos y diferentes 
dialectos; y, en ciertos momentos, hostilidad y no grandes lazos de unión. Además, pasó una 

62

------------ CLASSICA BOLIVIANA---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------



CLASSICA BOLIVIANA-----------

cosa terrible en Grecia: cuando penetraron los dialectos dorios, en torno al año 1000 como he 
dichp, se superpusieron a dialectos más antiguos en torno al Peloponeso, no en el centro, el 
dorio no entró en Arcadia, es sabido. Los dorios introdujeron cuñas, por decirlo así, dentro de 
los dialectos anteriores. Por ejemplo, el arcadio, en el centro del Peloponeso, y el chipriota, a 
1000 kms de distancia, son dialectos muy próximos. ¿Cómo se explica esto? Porque todo el 
entorno litoral del Peloponeso, de donde un día había salido un dialecto predorio, fue ocupado 
por los dorios. Otras cuñas aislaron el dialecto de Atenas -que es fundamentalmente jonio- y 
otros dialectos hasta cierto punto emparentados con él, como el mismo arcadio de que estoy 
hablando.

Aislados los dialectos predorios por estas cuñas, hubo unas tendencias enormemente 
centrífugas. Pues bien, lo notable de la historia griega es cómo esta situación fue salvada poco 
a poco mediante lazos que reforzaron la unidad cultural y que intentaron, sin éxito, la unidad 
política. Y poco a poco a esa fase de dispersión sucedió una fase de unidad.

A partir de cierto momento en Grecia hubo lenguas poéticas que eran lenguas literarias 
generales. Primero, la lengua homérica que, definámosla como queramos, era recitada y 
entendida en toda Grecia. La cerámica nos hace ver que Homero era ya conocido en el siglo IX 
a.C. Y los que escribían no sólo poemas homéricos, también poemas épicos y didácticos como 
los de Hesíodo, y el Ciclo Epico y otros más, fueran de la patria que fueran, escribían en la 
lengua homérica, que era una lengua general. Así, por razones culturales, ciertas lenguas 
literarias empezaron a ser entendidas en todas partes y fomentaron la unidad de Grecia, por lo 
menos la unidad cultural. A partir de un cierto momento, las aristocracias tenían lazos de 
unión entre ellas (matrimonios, conciertos de hospitalidad), las corrientes artísticas pasaban de 
unas ciudades a otras y en los Juegos atléticos de Olimpia y otros y en los grandes concursos 
poéticos de Delfos y Délos, estaban presentes gentes de todo el mundo griego. Al momento de 
dispersión siguió, así, un m om ento  de aproximación que  culminó más tarde cuando se creó 
una lengua que arrinconó a los dialectos.

Esta nueva lengua es bien conocida, es el ático, y un derivado del ático es lo que 
llamamos la koiné o  lengua común, a partir de la época de Alejandro. Desde entonces, de los 
dialectos quedaron pequeños restos, penetrados gradualmente por el terrible influjo de esta 
nueva lengua.

Ahora bien, ¿cómo ocurrió esto? La teoría que yo expongo en este libro es más o menos 
la siguiente: fueron los dialectos literarios (el homérico es uno de ellos, pero no el único) los 
que, en su extensión por toda Grecia, prepararon un camino para la prosa literaria, el jonio en 
primer término. Y esta primera lengua literaria de la prosa fue sucedida por una segunda, que 
es el ático, que después de todo no es sino una variante no muy distante del jonio.

Homero es lingüísticamente muy complicado, no puedo entrar aquí en una definición

63



I
-------  CLASSICA BOLIVIANA----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

de la lengua homérica, pero el hecho es que en él predomina el elemento jónico. Homero está 
lleno de polimorfismos, de alternativas: hay doble sigma alternando con sigma simple, lo que 
se utiliza para la métrica. El infinitivo puede ser en -menai o  en -men, las condicionales pueden 
ser con, ei o ai y hay tantos y tantos dobletes más.

Son los dobletes que luego fueron reinterpretados a la luz de los dialectos del primer 
milenio. Por ejemplo, el jonio tenía -nai, el eolio -men-, el jonio tiene ei, el eolio ai. El jónico 
simplificaba la sigma, mientras que el eolio mantenía la geminada. A la luz de estos hechos, 
rasgos arcaicos del segundo milenio, ni jonios ni eolios todavía, puesto que no existían aún 
esos dialectos, fueron interpretados los unos como jonios, los otros como eolios.

Los rasgos de la lengua épica del segundo milenio fueron interpretados así en el 
primero. Y a partir de aquí, de concebirse la lengua homérica como una mezcla de jonismos y 
eolismos, entraron a chorro verdaderos jonismos y verdaderos eolismos de origen reciente. Así, 
en jonio, la alfa larga se hacía eta, como es bien sabido, y Homero se llenó de etas, de 
contracciones y de otros muchos elementos puramente jónicos; así, por ejemplo, admitió las 
formas jónicas de los pronombres personales (hemeis y hymeis).

Los que oían a Homero en todas las regiones de Grecia, desde Asia Menor hasta Sicilia, 
interpretaban su dialecto como jónico, aunque con diversas variantes y agregados del eolio, 
etc. Incluso en zonas de dialecto dorio, se entendía la lengua jónica. Y más cuando llegó la 
poesía elegiaca, cuya lengua no era muy distinta de la de Homero, pero que tendía a eliminar 
los rasgos de Homero más extravagantes, diríamos, más arcaizantes, como el genitivo en -oío 
el dativo plural en -essi. Sus poetas no eran jonios las más veces: Teognis era de Mégara y otros 
eran de Atenas o Sicilia, Tirteo era de Esparta. Así, toda Grecia estaba invadida por una 
literatura parcialmente jónica. Y no hablemos del yambo, que es jonio mucho más puro. Esta 
situación se explica, sin duda, porque allí donde había una cultura que tendía a hacerse común, 
hacía falta una lengua que fuera igualmente común. Este fue el papel del jonio literario.

Esto probablemente explica que cuando comenzó la prosa (y ésta, como se sabe, 
comenzó en el siglo VI, fundamentalmente en Asia), fue inicialmente prosa jónica. Y los 
médicos como Hipócrates y los hipocráticos de Cos eran dorios, pero escribían en jonio para 
hacerse entender. Y Heródoto, que era de Halicarnaso, una ciudad doria, escribía en jonio. De 
manera que el jonio se expandió por el universo griego como lengua literaria. No fue por 
presión política: Jonia estaba ocupada por Persia, su poder político equivalía a cero.

Mi tesis es que fue la difusión de la poesía más o menos jónica la que favoreció la 
aceptación de la prosa jónica. Todo el que escribía en prosa en el siglo V escribía en jonio, 
incluso los famosos sofistas que escribían en prosa en el siglo V escribían en jonio, así 
Protágoras, Pródico y los demás. Y lo curioso es esto: que no fue un ateniense, sino un siciliano, 

64

i



CLASSICA BOLIVIANA-----------

Gorgias de Leontinos (uno de los intelectuales errantes, apátridas que vivían en Atenas), el que 
pensó: "¿para qué vamos a escribir en jonio?, escribamos en ático, que no es tan diferente". 
Desde entonces fue el ático el que se extendió por todas partes.

Pero aquí entra un segundo factor, que es el factor político, porque Atenas tenía el 
Imperio Ateniense, la Liga Marítima sobre las islas, y realmente un hombre como Pericles 
aspiraba, en realidad, a la dominación de Grecia. Y por eso se echó enfrente a los laconios y 
demás. Lo curioso es lo siguiente, que yo creo que es único en la historia lingüística: Atenas 
perdió la guerra política y militar, la guerra del Pelóponeso, pero ganó la guerra lingüística. 
Los vencedores del 404, los laconios, no triunfaron aquí: ¿cómo iban a imponer una lengua no 
literaria de un rincón de Grecia, la de unos campesinos militaristas? No lograron nada ni 
cultural ni lingüísticamente.

¿Y el segundo vencedor de Atenas, que fue Filipo de Macedonia? Tampoco. Su corte 
estaba helenizada, hablaban en ático. Este vencedor militar de Atenas fue vencido 
lingüísticamente, fue el que resultó absorbido por la lengua de Atenas y el que la extendió con 
ayuda de toda la diáspora, con todas las expediciones a Asia y su colonización. Esta nueva 
lengua es la que llamamos la koiné: un ático levemente teñido de jonio, que había ido 
madurando, como lengua un poco mixta, dentro del Imperio Ateniense y luego por obra de 
Alejandro y demás.

Esta es la primera paradoja de la historia de la lengua griega. Consiste en esas escisiones 
de que hablo y en esa unificación: más que unificación, imposición de un dialecto, con cierto 
tiente de otros. Devoró realmente a todos los demás. Creían estar hablando tal o cual dialecto 
y realmente estaban invadidos por el ático. A veces reaccionaban por patriotismo, escribían 
ciertas inscripciones en tesalio, por ejemplo, como muestra la independencia. Pero esta 
rebelión lingüística no llevó a nada. Los mismos que, como muestra de patriotismo, escribían 
en tesalio, cuando se dirigían a los reyes helenísticos para pedirles algo escribían en koiné, que 
era la lengua internacional, la lengua común. Esta es la gran paradoja, la de que la unificación 
de la lengua griega vino por vía literaria, y pasó por encima de dos terribles derrotas militares.

Después de esta unificación que digo, la koiné se habló prácticamente en todo el mundo 
griego: en Macedonia, Epiro, Egipto, Asia Menor, Occidente más allá.

Pero después de esta primera fase, hubo la segunda fase. Hubo otra vez una dispersión 
dialectal, es distinta la koiné de Grecia de la de Asia, de los judíos, etc. Pues bien, había algunas 
pequeñas diferencias, pero no calaban muy hondo y no se crearon verdaderos dialectos. En 
cambio, lo que sí hubo fue otra escisión que es la que iba a perdurar durante toda la Edad 
Media. Fue una escisión de otro carácter, la de estratos, estratos sociales. Hubo la koiné popular 
y conversacional y vulgar (distintos matices) y la koiné literaria, también con niveles distintos

65



(la menos sofisticada, el aticismo que imita al ático antiguo, etc.). Hubo un divorcio entre dos 
lenguas separadas socialmente, aproximadamente lo que ocurrió en Roma con el Latín vulgar, 
de un lado, y el Latín más o menos clásico, más o menos literario, tradicional, arcaizante, 
normativo, etc., de otro. Pero véase la diferencia. En Occidente, el Latín literario se hundió 
como lengua de la conversación, si bien se mantuvo durante mucho tiempo en la Edad Media 
como lengua culta. Fue el Latín vulgar el que se impuso y estalló en las lenguas romances. Se 
acabó su unidad.

Esto no pasó con el Griego. El Griego popular de la koiné (que conocemos mal; lo 
conocemos sobre todo por las faltas de los que no querían escribir koiné popular, pero se les 
escapaban las formas de la calle) no se impuso. No tuvo fuerza para barrer a la lengua culta, 
durante la época del imperio romano en que, con excepciones, la norma era escribir en lengua 
culta. Todos los provinciales, que aprendían Griego, ponían su honor en escribir en un Griego 
lo más correcto posible. E igual luego en época bizantina.

Cuando llegó la conquista romana el Latín fue en líneas generales (hay determinadas 
excepciones) derrotado en Oriente. Grecia, Asia Menor, Egipto, Siria, etc. hablaban Griego y no 
Latín, salvo para temas legales, militares, administrativos, etc. Y el Griego no se dejó desplazar. 
Y el Griego que dominaba era la koiné de un cierto nivel. No hubo una escisión, de ninguna 
manera. Y el Oriente griego, cuando se separó del Imperio Romano de Occidente, continuó 
hablando Griego en el Imperio Romano Oriental y en el Bizantino.

Así, el Griego ha desempeñado muchos papeles a lo largo de su historia. Fue lengua de 
ciudades libres y luego la lengua de Atenas y la del imperio de Alejandro y sus sucesores, y 
después de esto ha sido la lengua del Imperio Romano de Oriente, y la lengua del Imperio 
Bizantino. Fue Bizancio, con Constantinopla como capital, el símbolo de su poder y de su 
autoridad y el símbolo del Cristianismo. Entretanto, el Griego popular de alguna manera se 
mantenía como lengua subterránea, y de alguna manera lo conocemos en época bizantina, 
pero no lograba imponerse. En realidad, no levantó cabeza definitivamente hasta la creación 
del griego moderno, en el siglo XIX, con motivo de la independencia griega.

Así, yo he planteado la historia del Griego como la de una lengua unitaria. Tras una 
primera fragmentación, se volvió a una lengua unitaria. Y hubo la nueva fragmentación 
diastrática que dije, fundamentalmente a partir de la koiné: surgieron el lenguaje elevado y el 
popular. ¿Qué pasó con esta fragmentación? Repito, el nivel inferior no logró durante toda la 
Edad Media, durante mil y pico años, barrer el nivel superior, ni se fragmentó de ninguna 
manera definitiva, porque el Imperio y la religión cristiana, sobre todo a partir de la época de 
los Comnenos en el siglo XI, veían su fortaleza, su refugio, en el Griego culto.

N
El Griego popular de época bizantina lo conocemos de alguna manera: por las 

66

------------ CLASSICA BOLIVIANA---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------



CLASSICA BOLIVIANA-----------

aclamaciones del estadio, o por cuando algunos escritores se explayaban diciendo cosas 
vulgares. Lo escribían los búlgaros, cuando llegaron: era un Griego vulgar e igual el de algunos 
personajes curiosos que hacían sátira, tales Teodoro Pródromo, y Glicas y algunos otros.

Quienes más favorecieron la lengua griega popular fueron (resulta curioso) Hos 
occidentales. Constantinopla fue conquistada por éstos en el 1203 y aunque luego otra vez se 
reconstituyó el Imperio Bizantino, grandes porciones del mismo quedaron bajo el poder de los 
francos, sobre todo el Peloponeso, y bajo el poder de las ciudades italianas, sobre todo Venecia: 
Rodas, Chipre y Creta. Pues bien, los centros que no estaban bajo el poder de Bizancio dejaban 
las manos mucho más libres al Griego popular. La crónica de Morea, que cuenta la conquista 
franca del Peloponeso, por ejemplo, está escrita en una lengua bastante popular. Se crearon ya 
dialectos (es aquí cuando empezó la dispersión no ya diastrática sino dialectal en época 
moderna); y eso por la rotura del nexo con el centro que era Constantinopla. Empezó a 
escribirse en dialecto, en Chipre, en Creta y en otros lugares: otra vez había peligro.

Pues bien, todo culminó con la independencia griega. Esta guerra comenzó a partir de 
1821 y la independencia fue reconocida en 1830. Los griegos pensaron una vez más que 
necesitaban una lengua unificada. Prácticamente los dialectos quedaron barridos, se creó otra 
vez una unificación lingüística. Aunque en ciertos lugares, por ejemplo de las islas del Jónico, 
quedaron algunos elementos dialectales. Estas islas nunca habían llegado a ser ocupadas por 
los turcos. En el resto de Grecia se mantuvo por obra de la Iglesia, pese a la larguísima 
ocupación, un cierto cultivo de la lengua griega tradicional, muy anquilosada, muy sin 
evolución.

Pues bien, a partir de esta lengua, cuando llegó la independencia, fue esta koiné de tipo 
elevado, literario y eclesiástico, la que se impuso; aunque aceptara algún tinte dialectal, como 
el citado de las islas jónicas. No la afectó en cambio el dialectalismo que había surgido en 
Chipre, en Creta y el Peloponeso, entre otros lugares. Continuó habiendo dialectos en Grecia, 
pero a nivel muy reducido, muy local, como los había habido en la antigua Grecia. La 
independencia griega promovió la unidad lingüística, sobre la base de la lengua de Atenas, 
fundamentalmente.

Pero quedaba un problema: la otra escisión, la de los dos estratos. En relación con él, 
había habido una guerra lingüística terrible en Grecia. Es conocida, no ha terminado del todo. 
Los griegos se veían como una reencarnación de los griegos antiguos y había tendencias que 
propugnaban la lengua pura, la Katharévusa, lo más próxima posible al ático. Pero fue el estrato 
inferior, la lengua popular, el que triunfó. Ha tardado en triunfar, diríamos, dos mil años -y sin 
promover escisiones de tipo dialectal. Y de triunfar no del todo, porque en realidad el Griego 
moderno estándar que se ha impuesto es fundamentalmente la Dimotikí, la lengua popular, 
pero con una serie de elementos rescatados de la lengua pura, sobre todo en el terreno del 
léxico y del vocabulario intelectual.

67



Por dos veces la unificación del Griego se ha realizado en tomo a Atenas. La primera 
vez, en aquellos momentos en que Atenas propugnaba una política imperialista que fracasó, 
pero que triunfó en circunstancias un tanto rocambolescas, a través de Macedonia, en el 
aspecto lingüístico. Esta es la primera vez en que se creó la unidad del Griego en torno a 
Atenas, en las circunstancias que digo. Y después parecía que las distintas provincias del 
Imperio de Alejandro iban a crear dialectos independientes. Algo de eso, pero no mucho, hubo: 
fundamentalmente hubo unidad y esto hay que agradecérserlo al sentido de unidad de los 
griegos frente a los romanos durante la República y el Imperio. Y luego, hubo unidad frente a 
todos los terribles enemigos que asediaban a Bizancio: los eslavos por el norte, los persas por 
el este, los godos también en un cierto momento y no digamos los turcos.

Ese sentido de la necesidad de la afirmación nacional y de continuar la cultura antigua, 
y que ahora estaba fundida con el Cristianismo, es el que hizo que la antigua koiné popular 
primero no se escindiera en dialectos y segundo quedara un tanto reprimida debajo de la koiné 
culta y solamente rebrotara en el momento en ya había pasado el peligro. Y otra vez en torno 
a Atenas.

Yo decía antes que en la primera ocasión la unificación sucedió por razones culturales y 
en la segunda por razones políticas. Han sido las razones políticas probablemente las que 
determinaron la creación del Griego moderno, que es fundamentalmente el Griego popular, 
pero no absolutamente: y por segunda vez en torno a Atenas. Es una historia notable de 
escisiones, de unificaciones.

Y hay otra historia, apuntada al comienzo, la de cómo el Griego ha vivido 
simultáneamente dentro y fuera de Grecia, insertándose en el Latín e insertándose en las 
lenguas posteriores: directamente desde Bizancio o a través de los árabes, pero sobre todo del 
Latín. Y luego los humanistas repescaban ya el Griego directamente a partir de los textos 
griegos. La lengua griega, además de su vida interna, vive hoy metida, incrustada, en nuestra 
lenguas, que yo digo que a veces que son un semigriego o un criptogriego. Me refiero a todo 
el léxico culto de nuestras lenguas, que es fundamentalmente Griego. Cosa que no es tan 
sabida como debería serlo.

------------ CLASSICA BOLIVIANA ---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

68



I

1L



Studio et labore, honéstate ac 
m axim a quam  f ie r i p o ss it 
modestia, ad astra usque eamus: 
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit 
amor, ne obliuioni demus prope 
sequentia ipsius uerba: labor 
omnia uincit. Hum anitatem  in 
prim is ut exem plum  unum in 
nostris laboribus enixe colamus, 
prae oculis sem per habeam us 
eamque imo corde prosequamur. 
Hoc iter nostrum ; hoc decus 
nostrum; hoc et praemium semper 
nobis satis sit.

J.M. Barnadas


	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 6.pdf (p.9-16)
	Untitled.pdf (p.17-18)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


