CLASSICA
BOLIVIANA

mmm iSMMOMP;

UNIONE LATINA
UNIAO  LATINA

Universidad N uestra Sefiora De La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPANA



CLASSICA BOLIVIANA

| Encuentro Boliviano de Estudios Clasicos

e

$INS

LA PAZ JUNIO 1998




Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redaccion:
Sergio Sdnchez Armaza
Carmen Soliz Urrutia
Estela Alarcén Mealla

Colaboracién especial:
Guido Orias Luna
Carlos Seoane Urioste

Depdsito Legal
4-1-773-99

Disefio e impresién
PROINSA

Tel. 227781 - 223527
Av. Saavedra 2055
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999

Portada:

Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona del
lago Titikaka, periodo colonial. Museos
Municipales de La Paz.

Foto Teresa Gisbert



En el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unién Latina y la

Universidad Nuestra Sefiora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes
paises de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clésicos,
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original,
el latin, y los que derivan de él: espafiol, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se
consideraron otros temas que representaron una importante contribucién a los estudios
clésicos tanto para el pais anfitrién, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unién Latina, a través de su Direccién de Promocién y Ensefianza de Lenguas, tiene
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios
cldsicos entre los paises miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de
la latinidad. La representacién en Bolivia desarrolla en el pais una serie de actividades, como
seminarios sobre lenguas y culturas cldsicas, publicaciones y cursos de ensefianza del idioma
madre: el latin.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del
I Encuentro, en esta publicacién que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha
sido creada la Sociedad de Estudios Clésicos, integrada por destacados intelectuales y
personalidades. ’ :

El Encuentro surgié de una iniciativa de la Unién Latina y la Universidad Nuestra
Seflora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto
para divulgar lo que significé y significa la cultura latina en todos los dmbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Sefiora de La
Paz como a la Embajada de Espafia en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer
realidad esta reunién y la publicacién fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti
Secretario General
Union Latina



Jorge Paz Navajas:
Josep M. Barnadas:
Mario Frias Infante:

H.C.F. Mansilla:
Ivin Guzman de Rojas:

Juan Araos Uzqueda:
Francisco Rodriguez Adrados:
Rodolfo P. Buzén:

Héctor Garcia Cataldo:

Prof. Ivan Salas Pinilla:
Teresa Gisbert:

Teodoro Hampe Martinez:

And;és Orias Bleichner:

INDICE

Agradecimientos

Introduccién

Discurso de Bienvenida

Mi odisea de traducir la Odisea

Lo rescatable de la tradicién clasica para el
campo de la ciencia politica

Contrastes semanticos del Aymara registrado
por Bertonio con el Castellano de Gracidn

Apologia, Critén, Fedén: Acta judiciaria
Escisiones y unificaciones en la historia del Griego
Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones

Poesia Lirica Griega Acaica o de la
cotidianeidad atemporal

El Destino en la Iliada y su campo semantico

11

13

17

29
47
61
69

81
97

Los dioses de la antigiiedad clasica en Copacabana 121

La tradicién clasica en el Peru virreinal:
una visién de conjunto

El Soplo Clasico en la Escritura de
Bartolomé Arzans

137

145



Fernando Cajias de la Vega:

Josep M. Barnadas:

Santiago R. M. Gelonch V.:

Ernesto Bertolaja:

Andrés Eichmann Oehrli:

Salvador Romero Pittari:
Enrique Ipifia Melgar:

Teresa Villegas de Aneiva:

La arquitectura neoclasica en Bolivia

La escuela humanistica de Cotocollao:
evocacion de una vivencia

Algunas notas acerca de la investigaciéon
en los Estudios Clasicos (Investigacion,
Hermenéutica, Postmodernidad y Mito)

La politica de la Unién Latina en el ambito
de los estudios cladsicos en América Latina

Reminiscencias cldsicas en la lirica de la
Real Audiencia de Charcas

El latin en la literatura boliviana finisecular

Sécrates y las tendencias pedagdgicas actuales

Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura

virreinal boliviana

153

157

165

183

187
211

215

221



CLASSICA BOLIVIANA ——

Agradecimientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron
desde un inicio la realizacién del Encuentro y la publicacién del presente volumen, y han
hecho posible los auspicios para su publicacién.

Luis Prados Covarrubias alenté la realizacion del Encuentro; a él debemos la
participacién del insigne investigador Don Francisco Rodriguez Adrados, que nos ha honrado
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sanchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcén Mealla es el
mayor mérito. Han creido que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organizacién del Encuentro hasta anteayer,
en que esta pdgina ingresé a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina,
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temética y sus cualidades personales. Ningtin
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripcion de las grabaciones, con ideas y
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orfas.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboracidn, y la lista de las personas
a quienes se debe agradecer seria muy larga de transcribir, empezando por todos los que han
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chévez y el de
Selva Ferndndez.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.






_ CLASSICA BOLIVIANA ——
Apologia, Critén, Fedon: Acta judiciaria

Juan Araos Uzqueda
Lic. en Filosofia, docente de la Universidad Catélica Boliviana
y la Universidad Mayor de San Simén, Cochabamba

A Dora Uzqueda de Araos, in memoriam

1. La causa

Como el delito de impiedad que se le atribuia’ vulneraba el culto de la religién estatal,
Sécrates prest6 sus primeras declaraciones ante el arconte llamado rey, hacia cuyo pértico se
dirige al concluir el Teeteto’ y al comenzar el Eutifron’. Este magistrado especial, competente
en causas de religién, presidiria las sesiones del tribunal después de recibir el libelo acusatorio
de Meleto y de legalizar en su corte algunas diligencias preliminares. Los cargos eran
corromper a los jévenes, negar a los dioses patrios y promover divinidades nuevas y practicas
religiosas inciviles*. El politico Anito y el orador Licén los apoyaron. Se diria también en el
juicio que Sécrates trataba sélo con ricos y desdefaba las leyes, lo cual el filésofo atribuyé a
cierta opinién popular generalizada que desde mucho antes le imputaba indagar
imprudentemente cosas del cielo y subterrdneas, convertir argumentos débiles en fuertes, y
"ensefiar estas cosas™. Quizés la familiaridad de Sécrates con algunos oligarcas inmorales,
considerados traidores por los jefes demécratas, precipité el proceso contra éI°. De todos
modos ya en Las Nubes’, el cémico pero no siempre divertido Aristéfanes llamaba, hacia el
424, "pensadero de los espiritus selectos" a la casa de Sécrates, y decia que ahi habitaban
hombres que comparaban el cielo con la tapa de un horno y ensefiaban, por poco dinero, a
ganar cualquier causa, justa o no, "cavilopensadores”, "fantasmas palidos y descalzos™ , que
investigaban lo subterrdneo como quien busca cebollas, y las tinieblas més alld del Tartaro
profundisimo®. Sécrates mismo aparecia en esa obra en un canasto colgado del techo,

1 Laimpiedad — asebeia - era a los dioses lo que injusticia — adikia — a los hombres.

2 210d: "Ahora debo ir al Pértico del rey para contestar a la acusacién que Meleto levant6 en mi contra. Pero mafiana, Teodoro,
podemos volver a encontrarnos aqui”.

3 2a-3e: ";Qué hecho extraordinario ha ocurrido, Sécrates, para que, dejando de lado tus habituales conversaciones, te
encuentres ahora aqui, en las cercanias del Pértico del rey? ;No serd tal vez que, al igual que yo, tengas pendiente algtin juicio
ante el arconte rey?”

4 Eltexto dela acusaci6n contra él habria sido el siguiente: “S6crates es culpable de no creer en los dioses en que la ciudad cree,
y de introducir otras divinidades nuevas. También es culpable de corromper a los jévenes” (Jenofonte: Recuerdos de Sdcrates,
L1). Di6genes Laercio lee a continuacién: “Propueta de pena: muerte” (Vidas de fildsofos ilustres, ). Cf. Platén: Apologia de
Sécartes, 24b-~c. El verbo corromper (diaftheiro) no tiene en la Apologia (24b,c,d, 25a, 29¢, 30b, 33c,d, 34b) connotaciones
sexulales.

5 Ap. 19a8-cl. Cf. Teeteto 173e. El pensamiento del Fil6sofo vuela como dice Pindaro, "mas alla del cielo, més abajo de la tierra,
observando los astros y midiendo los suelos...

6 "Vosotros disteis muerte a S6crates..., porque se demostré que habla educado a Critias": Esquines 1,73. Citado por A. E. Taylor:
El pensamiento de Sécrates”, FCE, México, 1961, p.5. Cf. Ibid. pp. 84-85.

7 El testimonio més antiguo que nos ha llegado acerca de S6crates": E. Barbieri, S. Mulvihil: Estudio preliminar al Critén, Adiax,

Barcelona, 1981.

Nubes, 94-104. Cito por la traduccién de Elsa Garcia N. (Alianza Editorial, Madrid, 1989).

9 Ibid., 183-199.

e

47




— CLASSICA BOLIVIANA

"caminando por los aires”, "pasando revista al sol"”, "desentrafiando los fenémenos celestes”,
con la inteligencia suspendida y el pensamiento mezclado "con el aire semejante a é1"",
venerando a las nubes celestiales como a grandes diosas patronas de "la dialéctica, la
inteligencia, la expresién de invenciones novedosas, el circunloquio, el desconcertar al
auditorio y el tenerlo a raya™. Y el coro de las Nubes lo celebraba entonces como "sacerdote
de las naderias mds sutiles”, que iba "con paso arrogante por las calles”, mirando de reojo,
descalzo, soportando cosas desagradables y presumiendo "a costa nuestra". El Vacio, las
Nubes y la Lengua eran las divinidades de ese Sécrates "sabio en las cosas celestes®, que
parecia reunir en si todos los defectos de los sofistas cuyos discipulos usaban novedosas
palabras persuasivas, de apariencia justa®, recurrian al "argumento peor", insultaban a los
dioses y escudrifiaban "las asentaderas de la luna™.

La acusacién de Meleto no era nada extraordinaria: muchos hombres ilustres habian
sido acusados esos afios en Atenas por impiedad, pero la trama del juicio, la sentencia, la
estada en prisién, la muerte, la memoria ejemplar, que le siguieron, si llegaron a ser
extraordinarias®™. ;Cémo Sécrates, que habia sido un ciudadano ejemplar, en la paz y en la
guerra, un hombre que todo el tiempo pretendia basicamente mejorarse a si mismo y a los otros
hombres”, pudo "ser derrotado por abogados rencorosos y sin talento"?”. ;Qué pasaba entonces
con el ideal de una vida humana justa y feliz? La causa comenz6 a verse unos cuatro afios
después de restaurada la democracia en Atenas, la primavera o el verano del 399%. El dia del
juicio Platén estaba presente. Quinientos hombres designados sélo para el caso componian el
jurado.

2. La defensa y la condena

Al comenzar su defensa, Sicrates afirma que casi nada de lo que han dicho sus
acusadores es verdad. Ellos mienten, por ejemplo, cuando lo califican de orador temible:
primera vez que comparece ante un tribunal (tiene setenta afios); confia en decir la verdad
simplemente, con palabras sencillas, cotidianas, y en ser juzgado por eso. Contra las antiguas

10 [bid., 225,1503.

11 bid., 229-231.

12 [bid., 316-319.

13 Ibid., 358-366.

14 Ibid., 489, 490.

15 Ibid., 1396-1399.

16 Ibid., 1444-1445.

17 Ibid., 1506-1509.

18 "La muerte de Sécrates no implica (...} ningun cambio constitucional; no afects las relaciones internacionales; pero es mucho
més significativa que [muchas] de las cuestiones que los historiadores acostumbran a discutir” T.R. Glover: El mundo
antiguo. Eudeba, 1965, pp. 160-161. El acontecimiento capital, decisivo, en la vida de Platén, "fue la condena a muerte de
Sécrates”; 1a leccidn de la muerte del maestro habria influido en el discipulo “més que ninguna otra leccién de su vida™ J.
Brun, Platén y la Academia, Eudeba, 1961, pp., 24 y 25.

19 "Es el mas noble de los hombres; es moralmente intachable” (Hegel: Lecciones sobre la filosofia de la historia universal, Revista
de Occidente, Madrid, 1974, p.486).

20 J. Brun, op. cit,, p. 24.

21 La cruel tirania oligérquica de los Treinta gobern6 menos de un afo, entre el 404 y el 403.

48



CLASSICA BOLIVIANA ——

acusaciones, méas o menos anénimas, ubicuas, dificiles de replicar, que le habian dado fama
de ateo, por cosmdlogo y sofista, pone entonces de testigos a quienes, entre los presentes, han
dialogado con €], y de la indole de su peculiar ocupacién y sabiduria pone de testigo al Dios
de Delfos, cuya pitonisa ha dicho a Querefén que nadie era mds sabio que Socrates. Semejante
declaracién oracular lo ha conducido, dice Sécrates, a preguntas y reflexiones como éstas:
";Qué dice el Dios y qué insintia? Porque yo no me considero sabio, ni mucho ni poco. ;Qué
quiere decir él cuando declara que soy el mds sabio? El, por cierto, no miente, no tiene
derecho". Y agrega que no pudo responder esas preguntas hasta que "muy laboriosamente”
se puso a filosofar al respecto.

La filosofia socritica, o al menos cierta modalidad esencial suya, centrada en torno a
cuestiones morales, se inicia decisivamente, pues, en el marco de una especie de misién
sagrada, o servicio religioso, que interpreta lo que ha dicho el Dios del oraculo®: "Parecia
necesario dar al Dios la médxima importancia. Para indagar qué decia la sentencia del ordculo
habia que aproximarse a todos los que pasaban por saber algo"*. Politicos, poetas, artesanos,
etc., unos considerados sabios por la gente y por si mismos, sin serlo; otros, incapaces de
producir sus obras "por sabiduria, sino por cierta naturaleza y entusiasmados, como los
profetas y los adivinos"®, otros, enterados realmente de muchas cosas que Sécrates ignoraba,
seguros no s6lo de "realizar bien su oficio™ sino también de ser los més sabios, hasta en las
mas arduas cuestiones"”; todos ellos han dialogado, en efecto, con el filésofo "en los
gimnasios, en el 4gora, en las calles, en los banquetes, en cualquier parte™, y sentirian, al ser
descubiertos en su ignorancia, particular animadversién contra quien, "nada sabio en la
sabiduria de ellos, ni ignorante en su ignorancia"?, identificaba su propia sabiduria con una
"humana sabiduria”, seguro de ser mas sabio que los que creen saber algo sin saberlo, pues
"yo, tal como no sé, no creo saber™.

Ya las antiguas acusaciones del caso revelarian, entonces, cierto malestar del ciudadano
corriente contra Sécrates, agravado porque los jévenes imitaban quizas al maestro en el trato
con sus mayores, y muchos de éstos acusarian, en consecuencia, como Aristéfanes, a aquél de
"eso a lo que mds se recurre contra los filésofos™ que investiga las cosas celestes y las

22 Ap.,21b. Cito la Apologia por la versién de Conrado Eggers Lan (Eudeba, 1978).

23 Esa inspiracién religiosa vincularia esencialmente aspectos especulativos y morales, del pensamiento de Sécrates, y
explicaria también, entre otras cosas, su serenidad ante la muerte. R. Mondolfo: Sécrates, Eudeba, Buenos Aires, 1965, pp., 54-
64, 125, 133.

24 Ap., 2le-22a. Dios, medida de todas las cosas: Leyes IV, 716¢

25 22b, c. Para una valoracién positiva del entusiasmo: Fedro 244a-250a; Crit6n 54d.

26 Ap.22d.

27 Ap.224.

28 R. Mondolfo, op. cit., p. 25. Sobre el sentimiento socrético acerca de la refutacién como purificadora intelectual y moral:
Gorgias 458, Banquete 216, Sofista 230. Sobre la misién de Sécrates como ejercicio amoroso: Teages 128. "Y alli estd el encanto:
Sécrates fue un hombre que amaba”: A. J. Festugiere, Sdcrates, Interamericana, Buenos Aires, p.80.

29 Ap., 22e.

30 Ibid., 21 d. El término sabio "para S6crates y para todos los griegos, no se refiere (s6lo) al intelecto sino a la vida integral del
espiritu”. R. Mondolfo: ob.cit., p.90.

49




—— CLASSICA BOLIVIANA

subterrdneas, "no cree en los dioses" y "hace prevalecer las razones mds débiles™,
agregdndose asi a la "calumnia™?, tan dificil de apartar en poco tiempo, que los jueces del caso
han acogido en circunstancias politicas signadas por la guerra civil entre oligarcas y
demdocratas y el colapso del imperio ateniense.

Contra las nuevas acusaciones, las textuales de Meleto, Sécrates arguye, por otra parte,
como si no quisiera defenderse, que parece inadmisible que él sea el tinico corruptor de los
jovenes, mientras todos los demds los mejoran. Que uno solo perjudique y todos los otros
beneficien a los jévenes, seria formidable, pero las cosas no se dan asi en realidad. Y si llegado
el caso él, Sécrates, corrompe a los jovenes, lo haria, dice Sécrates, involuntariamente, y "para
tales faltas involuntarias la ley no dice que se me haga comparecer aqui, sino que se me
ensefe"®. Ademds si Meleto lo acusa de no creer nada en los dioses, y al mismo tiempo de
creer en las cosas demoniacas, se contradice, porque los demonios son una especie de dioses™.
Del mismo modo, "seria insélito si alguien creyera que hay mulas nacidas de caballos y asnos,
pero no creyera que hay caballos ni asnos®. Aunque Sécrates no piensa que serd condenado
por la acusacién escrita, sino por el odio, las calumnias, la mala voluntad que se han ido
propagando contra él desde tiempo atrds, como se ha dicho. No se avergiienza, sin embargo,
de su ocupacién, ni del peligro mortal en que ella lo pone, pues no le parece correcto "que un
varén... deba calcular el riesgo de vida y muerte, en vez de examinar sdlo si, cuando obra,
obra justa o injustamente, y si sus obras son de hombre bueno o malo™. Que cada cual
permanezca entonces en su puesto, cumpliendo sus deberes ciudadanos (mas aun ahora,
cuando el estado ateniense se desploma), "arriesgandose y sin prevencién contra la muerte ni
ninguna otra cosa mas que contra el deshonor™. Asi lo ha hecho él mismo en las derrotas de
Anfipolis (422), y Delio (424), y en el sitio de Potidea (432/29), "corriendo el riesgo de morir™.
No viene al caso que ahora él renuncie a filosofar y abandone su puesto, por miedo a morir.
Hacerlo significaria que no cree en los dioses, "ya que (habria) desobedecido al ordculo y
temido a la muerte, creyendo ser sabio sin serlo™. ("En efecto, sefiores, temer a la muerte no
es otra cosa que creer ser sabio sin serlo; pues es creer que se sabe lo que no se sabe").
Sécrates afiade a esto que si se le ofreciera la libertad a cambio de no filosofar mas, la
rechazaria, en provecho de su servicio al Dios, y que si contara con ella no dejaria de
preguntar a sus conciudadanos cosas como éstas: ";no te avergiienzas de preocuparte de tu
fortuna, del modo de acrecentarla al méximo posible, asi como a la reputacién y a la honra,

31 Ap., 23d,b. Cf. supra, pp.- 1y 2.

32 Ap., 24a: diabolen, diabole. Cf, diaballontes (23e).

33 Ap., 26a.

34 Benévolos mediadores entre cielo y tierra. Banquete, 202e-203a.

35 Ap., 27e.

36 Ap., 28b.

37 Ap., 28d.

38 Ap., 28e. Cf. Banquete, 219e ss, Laques, 181b. En Delio S6crates ha cubierto, serena y valientemente, la retirada de las tropas
atenienses; en Potidea protegi6 al herido Alcibiades en una batalla decisiva y en el campamento fue frugal, resistente y
solidario.

39 Ap.,29a.

40 id.

50



CLASSICA BOLIVIANA —

mientras no te preocupas ni reflexionas acerca de la sabiduria, de la verdad y del alma, de
modo que sea mejor?". Y seguiria dialogando al respecto con cualquiera, cada vez que se
pudiese, tras la perfeccién de la ciudad y del alma, de modo que si la ciudad lo condenara,
ella, no él, se perjudicaria. Cierto que su accionar no ha pasado atin por las instituciones
politicas®, sino por el puro didlogo con la gente, porque le parece que la voz o sefial divina®
que desde nifio lo disuade cuando estd por actuar mal "hasta en cosas de muy poca
importancia", se lo ha prohibido, dice a los jueces. Pobres y ricos, jévenes y viejos, podian,
empero, frecuentarlo, dialogar, libremente con él, y ninguno de quienes lo han hecho
testimoni6 en su contra en el juicio. Mds bien se hubiera pensado que todos ellos parecian
querer apoyarlo en tales circunstancias. El, por su parte, no llora ni hace comparecer a sus
hijos, parientes, ni amigos, al tribunal, para obtener la compasién de sus jueces, a ver si lo
absolvian, lo cual hubiera sido una vergiienza para todos: él mismo, porque hay la opinidn,
"cierta o falsa, de que Sécrates se distingue en algo de la mayoria de los hombres"; los jueces;
la ciudad entera: "Estas cosas, sefiores atenienses, es necesario que no las hagamos los que
tenemos cierta reputacion. Y si las hacemos... pongan ustedes de manifiesto que condenaran
con mucho mas [rigor] al que comparece [representando] dramas que muevan a compasion,
y poniendo a la ciudad en ridiculo, que a quien [se] mantiene [en] calma™. No parece justo
rogar al juez, pedir su gracia, ser absuelto por éste sobre la base de ruegos. El juez ocupa su !
cargo para discernir las cosas justas, no para concederlas graciosamente, a uno u otro, como
un favor: "ha jurado no favorecer a quien le plazca, sino dictar sentencia concorde con las
leyes"”. Y quien transgrede sus juramentos actia impiamente, hace algo feo, es injusto y
cobarde. Si él, SGcrates convenciera a sus jueces mediante ruegos, "estarfa ensefidndoles a no
tener en cuenta a los dioses; y en realidad, al defenderme [asi] me estaria acusando a mi
mismo de no creer en dioses"*, aunque crea en ellos como ninguno de sus acusadores"”. De
ahi que pida a sus jueces "y al Dios" que resuelvan "como estd dispuesto lo mejor tanto para
mi como para ustedes". El tribunal vota entonces y lo halla culpable ("si sélo treinta votos
hubieran cambiado habria sido absuelto"). Sécrates reclama un castigo apropiado para él: ser
alimentado por la ciudad en el lugar donde sesionaban los pritanos principales en ejercicio, y

41 Ap.29d, e.

42 Una vez actué como consejero politico de Atenas, cuando los de su tribu ejercieron la presidencia del Consejo y de la
Asamblea: fue el tinico consejero que se opuso a una resolucién mediante la cual los demdcratas en el poder resolvian juzgar
ilegalmente a ocho generales atenienses después de una victoria naval sobre los espartanos el 406. Otra vez (404), también |
con riesgo de su vida, se negd, 'no de palabra, sino de hecho", a obedecer a los gobernantes oligarcas que le ordenaban hacer |
algo injusto e impfo: conducir desde Salamina a Le6n, para matarlo (Ap.,32¢-d. Cf. Carta VII, 324e-325a).

43 "Intuicién instintiva", la lama Mondolfo (La comprension wel sujeto humano en la cultura antigua, Eudeba, Buenos Aires, 1968, pp.
108 y 109). :

44 Ap., 40a. Esa voz interior lo disuade, por ejemplo, de aceptar alumnos que no aprovecharian el didlogo con él (Teéteto, 151a);
de aprobar un discurso incierto que él mismo ha pronunciado (Fedro, 242b-c), de actuar en politica (Apologia, 31d).

45 Ap., 34e-35a.

46 Ap., 35b.

47 Ap., 35¢.

48 Ap., 35¢.

49 Id.: "yo creo, sefiores atenienses, como ninguno de mis acusadores"”. "Y convirti6 la ética y la politica en ramas de la religi6n”,
G. Sarton, Historia de la ciencia. Eudeba, Buenos Aires, 1965, v. I, p. 324.

50 Ap., 35d. :

51 Ap., 38c.

51

-~ B




—— CLASSICA BOLIVIANA

eran hospedados algunos vencedores olimpicos y otros ciudadanos sobresalientes. No acepta
el destierro porque seria insensato, dice, suponer que si sus conciudadanos rechazan sus
didlogos y propuestas, otros, extranjeros, los aprobarian y admitirian que una vida sin
examen no merece vivirse. No se considera en realidad "merecedor de pena alguna™®, pero
pagaria una multa personal de una mina, o una de treinta con la garantia de sus amigos
Platén®, Critén, Cristébulo y Apolodoro. Los jueces votan de nuevo y lo condenan a muerte,
segtn Didégenes Laercio® por ochenta votos mas que los que le habian inculpado primero.
Dictada la sentencia, Sécrates se dirige a los jueces partidarios de condenarlo, reprochdndoles
su iniquidad, peor que la muerte a que lo condenan, y su impaciencia por hacerlo morir
cuando previsiblemente faltaba poco para que muriese de muerte natural. Observa también
que la verdad los condena a ellos, y les vaticina que muchos otros criticardn en adelante sus
vidas mezquinas, lo cual serd un castigo "mas duro que el que me habéis dado al matarme™.
A quienes lo han absuelto los llama jueces. Les dice que quizas lo que le ocurre sea un bien
para él, pues la sefial divina ésa no se le opuso "ni cuando subia hacia el tribunal, ni en algiin
punto de mi discurso, cuando estaba por decir algo, y no obstante, mientras hablaba en otras
ocasiones, a menudo me interrumpié en lo mejor de mi discurso"*. Confia por eso en que la
muerte no sea un mal, sino un bien, consista ella en una especie de suefio nocturno sin suefios,
o en ir al lugar de los muertos, con semidioses, jueces verdaderos, poetas admirables y
hombres de todo tipo, con quienes hablar. No hay, sin embargo, piensa él, "mal alguno para
el hombre de bien, sea vivo o tras la muerte... y sus obras no son descuidadas por los dioses™.
Tal vez ya le toca morir, descansar de su oficio, continiia, y pide que se vea mds adelante que
sus hijos no antepongan la fortuna o "cualquier otra cosa” a "su perfeccién™®. "Pero ya es hora
de marcharme”, dice finalmente, "yo para morir, ustedes para seguir viviendo. Quiénes
(ustedes o yo) avanzan hacia una realidad mejor, no es manifiesto a nadie salvo al dios"®. Se
rechazd, pues, la multa que ofrecia. No habia sitio para él entre los eminentes del Pritaneo.

3. La carcel

Critén viene temprano a la celda de Sécrates, que lleva unos treinta dias preso, y se
sienta en silencio largo rato junto a él, admirado de verlo dormir plicidamente como si
ninguna desgracia lo afligiera. Cuando el maestro despierta, su amigo le confiesa que si antes
lo tenia por feliz, "ahora mucho mas"®, por el tranquilo valor con que sobrelleva su condena,

52 Ap., 38a.

53 Platén se menciona tres veces en sus obras: dos en la Apologia (34a, 38b) y una en el Fedén (59b: "Platén, creo, estaba
enfermo”. Dice Borges que ésta tiltima es la frase mds conmovedora que Platén escribi6 en su vida™ Borges oral, Bruguera,
Barcelona, 1980, p. 31).

54 10, 42.

55 Ap., 39%c.

56 Ap., 40ab.

57 Ap., 4lc-d.

58 “aretes”: Ap., 4le.

59 Ap., 42a.

60 Cr., 43b. Sigo la mencionada (n.7) traduccién de Enrique Barbieri y Silvia Mulvihill, y la de Luis Noussan-Lettry (Astrea,
Buenos Aires, 1973). ’

52



CLASSICA BOLIVIANA ——

y le anuncia, o corrobora, el inminente cumplimiento de la sentencia: la nave a cuyo arribo de
Delos es preciso que Sécrates muera llegard un momento a otro. Sécrates acaba de sofiar que
dicha nave llegard el dia siguiente y que en tres dias él estard en "la fértil Ftia". Critdn, sin
embargo, ha planificado la fuga. Quiere librarse de la doble desgracia de perder un amigo
incomparable, y de que muchos que no lo conocen bien crean entonces que por ahorrar dinero
casi no ha intentado salvar a ese amigo. Nadie los detendrd, no habra represalias, hay dinero
suficiente para persuadir a quienes convenga, Sicrates sera bien recibido dondequiera que
vaya por asilo. Serfa, por lo demas, injusto que él se abandone a si mismo como si fuera su
propio enemigo, pudiendo salvarse, y se aparte de sus hijos, de su crianza y educacion,
dejandolos como huérfanos a merced del azar, mas aun cuando él mismo dice haberse
preocupado de la virtud toda la vida. No se crea que Critén y sus amigos se hayan
desentendido de Sécrates en este trance, por cierta maldad y cobardia vergonzosas. La fuga
propuesta tendria por lo demés que llevarse a cabo esa misma noche o nunca.

Pero ;es correcto —pregunta Sécrates— lo que Critén propone? ;Hay una buena razén
para confiar en ello? No viene al caso que ahora él rechace ideas que antes de ser condenado
defendia. M4s bien le parecen casi las mismas, y las respeta y honra como antes. Si el plan de
Criton las pasara por alto, él no se fugard, aunque a la prisién y a la muerte se anadiera el
despojo de sus bienes. ;C6mo examinar, pues, ahora, estas cuestiones lo mas prudentemente
posible?®. Si se trata de lo justo, de lo injusto, lo feo y lo bello, lo bueno y lo malo, serd mejor
seguir opiniones iddneas, sensatas®, o arruinaremos lo que la justicia perfecciona, y la
injusticia menoscaba, en nosotros: eso sin lo cual vivir nos resultaria insoportable®, porque
vivir bien importa, desde luego, més que sélo vivir, y vivir bien equivale a vivir noble y
justamente. De modo que a partir de lo convenido hasta entonces, el didlogo se pone a
examinar si es justo o no escapar de la prisién sin la venia de los atenienses. "Si pareciere justo,
intentémoslo, si no, renunciemos a ello"®. De lo demds (gasto de dinero, reputacién corriente,
crianza de los hijos) no se hable ahora. Preguntémonos mds bien si ofrecer dinero y favores, y
aceptarlos, en un caso asi, es o no justo, sin olvidar "que es necesario morir en calma y sufrir
cualquier otra cosa, antes que cometer injusticia".

El acuerdo previo elemental del didlogo que Sécrates y Critdn prosiguen entonces,
feconoce, pues, de paftida, que no se debe actuar (obrar) injustamente de ningtin modo,
porque eso no es bello ni bueno nunca, sino malo y feo siempre, y que responder injusticia
con injusticia, dafio con dafio, mal con mal, vengandose, o incumplir "lo que uno comparte

61 Cr., 44b.

62 Cr, 46c.

63 Sin intentar desconectar, ni siquiera metodolégicamente, como haria Descartes (Discurso del Método 1II), los intereses
gnoseoldgicos y metafisicos, de los éticos.

64 "Esa porcién del alma se asemeja a Dios, y quien la contemple y llegue a conocer por ella todo lo que es divino, ganard el

mejor conocimiento de si mismo": Alcibiades, 133c.
65 Cr., 48c.
66 Cr., 48d.

53




~——— CLASSICA BOLIVIANA

con otro como justo"?, es injusto. De manera que si Sécrates y Critén se marchan de la carcel,
"sin el consentimiento de la ciudad"®, maltrataran precisamente a quien menos se lo merece:
la ciudad misma, cuyas leyes y comunidad politica podrian preguntar entonces, iniciando un
largo discurso imaginario que se prolongard casi hasta finalizar el didlogo principal: "Dime,
Sécrates, ;qué tienes en mente hacer? ;No es cierto que con esta accién que urdes intentas
arruinarnos a nosotras, las leyes y a toda la ciudad, al menos en lo que de ti depende? ;Te
parece posible que no se destruya la ciudad en la cual las sentencias pronunciadas no tienen
fuerza sino que resultan nulas y son destruidas por los particulares?®. Las mismas leyes
—personificadas en la ficcién del didlogo- afiadirian tal vez que las sentencias falladas por un
tribunal legitimo de la ciudad son soberanas y habria que respetarlas aunque dicho tribunal
juzgue incorrectamente nuestra causa en particular: "T1 y nosotras convinimos (eso)", dirian,
y tal vez a continuacién: ";no te engendramos nosotras?, pues mediante nosotras tu padre se
cas6 con tu madre y te procre6". Por lo demas, Sécrates mismo, afiadirfan probablemente las
leyes, fue desde muy joven educado segiin lo prescribian ellas, en la musica y la gimnasia, por
ejemplo, de modo que él y sus mayores son como hijos y esclavos suyos, con derechos
inferiores a los de ellas, y con deberes ineludibles como el patrio de obedecerlas mds que a los
propios padres. 5i no es piadoso usar la fuerza contra la madre o el padre, mucho menos lo
serd violentar a la patria, cuyas leyes todo ciudadano ateniense ha convenido, libremente,
obedecer, pues el puro hecho de vivir en la ciudad compromete con el orden legal comin y la
autoridad del estado, contra los cuales los individuos no tienen nada que hacer, agregarian,
quizés, las imperativas, civilizadas leyes, que acaso seguirian, implacables, arguyendo asi:
Sécrates no ha salido nunca de Atenas, salvo para participar en sus campafias militares y para
asistir una vez a los juegos al Istmo, cerca de Corinto, a unos setenta kilémetros de la ciudad;
ha tenido hijos atenienses; desechd el destierro legal para él; prefirié la muerte al destierro; no
corresponde, pues, que intente huir ahora, eludiendo acuerdos y compromisos que ha
concertado "de hecho y no de palabra"”, "sin necesidad ni engafio"” a lo largo de toda su vida,
con ellas. Incluso él pudo haberse marchado de Atenas "si nosotras no te agraddbamos o los
acuerdos no te parecian justos”, pero no lo hizo, y una ciudad es inseparable de sus leyes.
Imposible respetarse a si mismo sin respetarlas. Huir, pues, ahora, seria ridiculo, y nocivo
para él y sus amigos. Si acudiera entonces a ciudades de legislacién bien constituida, como
Tebas o Megara, seria tenido alli por subversivo, y la opinién de los jueces que fallaron en su
contra se veria reforzada "hasta parecer que fallaron rectamente tu proceso. Porque quien
corrompe las leyes, con mayor razén parecera corruptor de jovenes y de hombres necios". Si,
por otra parte, evitara ese tipo de ciudades, y la compaifiia de hombres de vida en comin

67 Cr., 49e.
68 id.

69 Cr., 50ab.
70 Cr.,50d.
71 Cr., 52d.
72 Cr.,52e.
73 Cr., 52e.
74 Cr., 53c.

54



CLASSICA BOLIVIANA ——

ordenada, quizds no le valiera la pena vivir, pues no tendria con quién hablar; nadie que él
frecuentase admitiria entonces "que la virtud y la justicia, las creencias comunes y las leyes,
son lo mds valioso para los hombres"”. Claro que si aceptara la propuesta de irse a vivira la
libertina Tesalia, dard muy probablemente con quienes lo escuchen de buena gana contar,
entre platos y copas, cudn cémica fue su fuga, y tal vez nadie note alli su falta ni su excesivo
deseo mezquino de vivir, pero apenas sus palabras disgusten a alguno, lo insultaran,
escuchara cosas indignas de él y tendrd que vivir “adulando y sirviendo a todos”” sus
didlogos serdn reemplazados por festines, y sus hijos vivirdn como extrajeros, si los lleva con
él. Mas si acata las leyes, concluirian, quizds, éstas, sus amigos cuidaran a sus hijos, y si
finalmente muere “porque has sido tratado con injusticia no por nosotras las leyes, sino por
los hombres””, serd bien acogido en el Hades.

Sécrates (;quién dijo que era un “racionalista”?) escucha, o cree escuchar, escribe
Plat6n, este severo discurso imaginario de las leyes como las coribantes, las flautas y melodias
del dios que las posee, incapaz de oir nada en contra. Pero Critén no tiene qué objetar.
"Entonces asi sea, Critén", concluye Sécrates, "y obremos de ese modo, pues asi lo aconseja el
dios”™.

4. La muerte

Ustedes también, Simmias, Cebes y todos los demds,
hardn el vigje, cada uno a su tiempo; pero a mi,

como diria un héroe de tragedia, el destino me llama ahora.
Incluso es casi tiempo de que me vaya a dar un bafio,

pues me parece mejor bafiarme, antes de beber el veneno,

y no dar a las mujeres el trabajo de lavar un caddver”.

Sécrates, que entre el término de su proceso y el dia de su muerte ha escrito algunos
versos y se ha comprometido con la creencia religiosa® en la inmortalidad del alma, aguarda
la muerte confiado en que no ha de morir. La dltima jornada, la del didlogo postrero®, en la
prisién, conversa todo el rato, grave y alegremente, como siempre, sobre eso, la reminiscencia,
las ideas, el oficio del filésofo; reflexiona sobre su creencia en la inmortalidad del alma y en
la naturaleza de ésta; encarga a sus amigos el cuidado de los huérfanos que deja y de si
mismos; les dice que no importa cémo entierren su cuerpo; se bafia; se despide de sus hijos y

—

75 1d.

76 Cr., 53e.

77 Cr., 54b. "Sécrates ha sido condenado por un tribunal inapelable, pero contingente en su composicién, contingente y falible

en sus decisiones” (Luis Noussan-Lettry: nota al Crit6n, ed. cit., p. 64).

78 Cr., 54e.

79 Fed., 115a. Cito por la traduccién de Conrado Eggers Lan (Eudeba, 1976).

80 "Me Pparece que una creencia religiosa podria ser algo asi como el apasionado decidirse por un sistema de referencias™ L.
* Wittgenstein, Observaciones, Siglo veintiuno editores, México, 1986, p. 115.

81 "Debemos recordar que, al parecer, Platén fue el inventor del didlogo socratico como forma literaria". A.E. Taylor: Ob. cit/ ., p.27.

55

.




[

~—— CLASSICA BOLIVIANA

de algunos parientes. Més tarde, cuando "ya el sol estaba préximo a ponerse™, y él se habia
sentado casi en silencio junto a sus camaradas, el carcelero viene a comunicarle que ya es
hora de que la sentencia se cumpla "y al mismo tiempo que se ponia a sollozar dio media
vuelta y se march6"™. Sécrates pondera entonces la noble humanidad del funcionario y
pide a Critbn que le traiga el veneno "si es que estd machacado; si no, que lo
machaquen"®. Hay, desde luego, quienes "han bebido el veneno mucho rato después de
que se les ha dado la orden, poniéndose antes a comer y beber bien, e incluso algunos a
acostarse con sus amantes"®, pero él prefiere no ser uno de ellos: ganar unos pocos
minutos de vida serfa como ahorrar una vez que se ha gastado todo. Cuando haya bebido
el veneno seguird las instrucciones del guardia: caminara un poco por la celda, hasta que
las piernas le pesen, y dejard que el veneno acttie por si solo. Recibe, pues, la copa con el
veneno de manos del encargado de administrarlo, sonriente, "con el mejor de los dnimos,
sin temblar ni mudar de color™, resignado a no derramar nada de su contenido "para
hacer una ofrenda"?, y la bebe "con la mayor entereza y calma"®, luego de haber implorado
a los dioses buena suerte en su "mudanza hacia el mds alld". Sus amigos, la mayor parte de
los cuales "habia logrado bastante bien contener el llanto™, rompen entonces a llorar.
Sécrates les pide que no desentonen asf, que se calmen y contengan, y comienza a caminar
"hasta que -segtin dijo- las piernas se le pusieron pesadas, y se acosté de espaldas, tal
como le ordenara el hombre™'. Este, después de un rato, "apretandole fuertemente el pie,
le pregunt si lo sentia, a lo que Sécrates contest6 que no. A continuacién volvié a palparle
los muslos y asi siguié hacia arriba, y nos mostré cémo se iba poniendo frio y rigido
[haciéndonos tocarlo]. Luego volvié a tocarlo él y dijo que cuando [el frio y la rigidez]
llegaran al corazoén, Socrates se irfa™. Pasado un rato, cuando ya casi se habia vuelto
insensible la zona de su estémago, Sécrates "se descubrié la cabeza, que se habia cubierto,
y pronunci6 sus dltimas palabras: Critén, le debemos un gallo a Asclepio; pagaselo, no te
olvides". La pregunta consiguiente de Critén (;Quieres algo mas?) "quedd sin respuesta;
un instante después Sécrates se estremeci6 y el hombre lo descubrié. Tenia los ojos fijos; al
verlo, Critén le cerr6 la boca y los ojos™. "Este fue el fin de nuestro amigo (concluye
Fedén), el mejor hombre, podriamos decir, de los que conocimos entonces, en general el
mds sabio y el mds justo™*.

82 Fed., 116b.

83 Fed., 116d.

84 Id.85 Fed., 116e.
86 Fed., 117b.

87 Id.

88 Fed., 117¢c.

89 1d.

90 1d.

91 Fed., 117¢

92 Fed., 117e- 118°.
93 Fed., 118c.

94 Fed., 118e.

56




CLASSICA BOLIVIANA ——
5.0tro memorial (y una conjetura)

Digales que mi vida fue maravillosa®

El sabio Sécrates sabe que no sabe. El reconocimiento de su propia ignorancia inaugura
el oficio de su vida, esa humana sabiduria en la cual parece superar(nos) a todos: la filosofia
como didlogo®. Una y otra vez el filésofo S6crates dialoga sobre diversas cosas éticas acerca de
las cuales duda que sean. La duda es una condicién necesaria de su reflexién. Necesaria y util
pues sin ella la mayéutica no procederia, no querriamos buscar ni aprender nada, como si
fuéramos dioses o ignordsemos todo. Pero la duda es una condicién insuficiente de la filosofia
de Sécrates: La Apologia, el Criton, el Fedon, los acta judiciaria, de Sécrates, nos ensefian que él
tuvo siempre no sélo el valor de sus dudas, sino también (;y sobre todo?) el de sus
convicciones. La defensa puiblica, la estada en la cdrcel, el tltimo dia, la muerte del maestro,
tales como nos las ofrece Platén, muestran, sin duda, que para Sécrates:

(a) Filosofar es una especie de misién sagrada vital, irrenunciable. El didlogo filoséfico

(con)forma en humanidad; educa en la direccién de una vida digna de vivirse; entera, mas
alla del puro "examen" de conciencia, de uno mismo y de los demas; libra de opiniones
falsas, de resistencias dogmaticas engafiosas, de lenguajes privados mas o menos vanos”;

(b) cuidar el alma (que es pero no es nada disponible de suyo al interior de uno) realiza la
inteligencia y el carécter esenciales de cada cual, libera los mas espirituales dominios del
individuo en la ciudad;

(c) Respetar las leyes que a todos los ciudadanos obligan, aunque se las critique y los jueces
terrestres las agravien a veces hasta el extremo de condenar a inocentes, segun se sabe,
constituye una exigencia interior a la vez que un deber politico justos. Quienes devuelven
mal con mal, injusticia con injusticia, las incumplen y faltan a si mismos.

Conjeturo, a este respecto, lo siguiente: Sécrates apoya el ideal de una vida humana
regida mas bien moralmente que legalmente: sus didlogos piiblicos; la reforma moral como
conversién cotidiana de cada hombre hacia el bien, que él propugna; el valor politico
formativo que él reconoce a la virtud; etc., no proceden de leyes positivas ni del edificio de los
tribunales, en relacién a cuyos lenguajes y usos parece un extranjero®. Pero como "es evidente

95 L. Wittgenstein, poco antes de morir.

96 "Si, tendriamos que llegar al didlogo, tendriamos que volver a esa antigua invencién griega, y quizé platénica”. J. L. Borges,
en Borges, Ferrari: Libro de didlogos, Sudamericana, Buenos Aires, 1986, p. 16.

97 "Por eso hace falta seguir lo comiin, esto es lo que pertenece a todos, porque lo que pertenece a todos es lo comin, pero
siendo el logos comtin la mayoria vive como con una inteligencia particular": Heraclito, B2.

98 Cf. Ap, 17d (el caso es que ahora por primera vez comparezco ante un tribunal, tras haber llegado a los setenta afios, simplemente
Vengo a ser como un extranjero respecto del lenguaje [que se emplea aqui]"), Teet., 172¢ - 177c ("...y me sorprende ahora, como antes
me ocurria a menudo, ver con qué frecuencia los hombres que han dedicado tanto tiempo a los estudios filos6ficos resultan
Tidiculos cuando toman la palabra en una corte de justicia...”), Rep., 405a-c ("...;No te parece vergonzoso y prueba evidente de una
educacion defectuosa el verse obligado a recurrir a una justicia extrafia, por falta de virtud y de justicia personal, convirtiendo a
los demas en duefios y jueces de uno mismo?...").

57




= CLASSICA BOLIVIANA

que en cierto modo la legislacién integra el arte real™, y que sin el gobierno de leyes
"impuestas a partir de una larga experiencia y gracias a unos consejeros que consiguieron con
sus benévolos consejos y persuasiones que las fuese implantando el pueblo™®, la ciudad
decaeria irremediablemente, Sécrates postula, en beneficio del orden civil real de la polis en
que vive, obedecer esa especie de normatividad menos plena o segunda que nos obliga en
derecho, y no consentir que ni un individuo ni la multitud cometan nunca la mas minima
accién contra (ella)™™. Que nadie haga, pues, nada contra las leyes, sin exponerse a las penas
mds severas"™ Ni para Sécrates ni para Platén el ideal superior sobre estos asuntos
consistiria, sin embargo, "en que las leyes detenten el poder"®, aunque ambos consideren
preferible que imperen las leyes tales como estédn escritas a que se derrumbe todo alli donde
el saber moral y la equidad, que pueden hasta corregir, o mejorar, las normas en su aplicacién
particular, no logran imponerse'®. Sécrates no se estaria dejando, pues, arrebatar sin mas "por
la méxima de que lo ordenado por las leyes es lo justo™®, como esos atenienses antiguos para
los cuales el orden juridico de Atenas "representaba sencillamente la forma real de manifestarse
la Dike divina™®*, ni, como crefa Jaeger, por "la antigua tradicién griega para la que la polis era
Ia fuente de los bienes supremos de la vida, y de las normas de vida més altas"”, al insistir en
el respeto a la ley hasta negarse a desobedecer la sentencia injusta que lo condena. Ello explica
tal vez, siquiera en parte, que Hegel haya pensado que Atenas tuvo razén contra él: SGcrates
habria, segiin Hegel, hecho consciente un principio de libertad interior que "significaba la
destruccién del estado ateniense™®. Creo que Socrates afirma un principio espiritual semejante,
pero que éste no significaba en verdad la ruina del estado, como sus acusadores y Hegel
pensaron, sino més bien algo sin lo cual ninguna (re)construccién politica seria posible. Ante los
atenienses que lo juzgan en el fribunal, y con sus amigos en la prisién, Sécrates discurre y
dialoga, esto es filosofa, de manera que testimonia de palabra y obra, aquellas convicciones, las
perfecciona con su muerte y después de morir las hace crecederas: nos inicia en ellas atn hoy.
Los lugares comunes y corrientes que frecuentamos ganan entonces virtualidades

99 Platén: Politico, 294a.

100 Ibid., 300b.

101 Ibid., 300c.

102 Ibid., 297e.

103 Ibid., 294a.

104 Cf. Politico, 295d-297c; Leyes, VI, 757b-¢, 11, 656-657b, VII, 797a-799b. Discernir la igualdad verdadera y 6ptima, de los
ciudadanos ante el Estado, es tan dificil que ello “Corresponde al juicio (equitativo) de Zeus”. Y si bien podemos deplorar
que la verdadera justicia, adecuada perfectamente al caso singular, ceda el paso a leyes generales inadecuadas al mismo, no
debemos incumplir esas leyes por ningéin motivo.

105 E. Schwartz: Figuras del mundo antiguo. Alianza Editorial, Madrid, 1986, p. 56.

106 Id.

107 ‘W.Jaeger: Paideia, Fondo de cultura econémica, México, 1992, p-451.

108 Op.cit . (n. 19), p. 486. El texto sigue asf: "El destino de Sécrates es, pues, el de la suprema tragedia. Su muerte puede aparecer como una
suprema injusticia, puesto que habfa cumplido perfectamente con sus deberes para con la patria y habia abierto a su pueblo un mundo
interior. Mas, por otro lado, también el pueblo ateniense tenia perfecta razén, al sentir la profunda conciencia de que esta interioridad
debilitaba la autoridad de la ley del estado y minaba al estado ateniense. Por justificado que estuviera Sécrates, tan justificado estaba el
pueblo ateniense frente a él. Pues el principio de Sécrates es un principio revolucionario para el mundo griego. En este gran sentido,
condend a muerte el pueblo ateniense a su enemigo y fue la muerte de Sécrates la suprema justicia. Por alta que fuera la justicia de
Sécrates, no menos alta fue la del pueblo ateniense, condenando a muerte al destructor de su eticidad. Ambas partes tenfan razén.
S6crates no murié, pues inocente; esto no seria tragico sino simplemente conmovedor. Pero su destino es tragico en el verdadero sentido".

58



CLASSICA BOLIVIANA ——

extraordinarias, aunque un monologador tremendo como Nietzsche piense que el tiempo del
hombre que dialoga tiene que ser superado por el del superhombre, y considere a Sécrates un
griego decadente, melancdlico, cansado de vivir, disoluto, vengativo, resentido, pesimista, que
desprecia y se opone a la vida, de la cual padece harto, un antigriego que habria hecho de la
razén el tirano absurdo de la vida superior, y-que, deseoso de morir, se suicidd, como Cristo'®.

Discipulo del sabio Quirén, el mds justo de los centauros™, el dios Asclepio sabe que a
cada ciudadano le toca un trabajo que cumplir en la polis. Asclepio preserva y restablece la salud
de los hombres, para que puedan cumplir ese trabajo. Creo que Sdcrates, condenado a muerte
por impiedad, pero piadoso por vocacién, agradece con sus tltimas palabras™ al dios Asclepio
la buena salud que le ha dado hasta el fin de su vida para dedicarse no mds a su trabajo.

109 Cf. por ejemplo: E! origen de la tragedia a partir del espiritu de ln milsica, Editorial y libreria Goncourt, Buenos Aires, 1973, pp. 81 ss; £l
crepiisculo de los idolos, Alianza Editorial, Madrid, 1984, pp. 37ss; El Anticristo, Carlos Hernandez editor, Argentina, 1975, p. 27. Caréacter
plebeyo, fealdad fisica, vocacién dialéctica, democratica, moral, incluidos el daimon y la equivalencia reiterada entre razén, virtud y
felicidad, etc., confirmarian, seguin Nietzsche, el "desorden radical de los instintos” del "mas inteligente de los que se han engafiado a si
mismos". Para el tema del "suicidio” de Sécrates: "Sécrates, artista de la vida", texto de Turin, citado por Mondolfo (Sécrates, 71-72). Turin
coincide con Nietzsche en que Séerates quiso morir, pero difiere de él en que no atribuye ese deseo socratico a negacién de la vida, sino

- asuimposibilidad de conciliar, por una parte, su fe en la verdad, y, por otra, sus dificultades en ensefiarla.
110 Hiada, X1, 830-832.
11 Cf. supra, paginas 8 y 10: También en la Apologia y el Critdn, Sécrates usa palabras religiosas caando termina de hablar.

59







Studio et labore, honéstate ac
maxima quam fieri possit
modestia, ad astra usque eamus:
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit
amor, ne obliuioni demus prope
sequentia ipsius uerba: labor
omnia uincit. Humanitatem in
primis ut exemplum unum in
nostris laboribus enixe colamus,
prae oculis semper habeamus
eamque imo corde prosequamur.
Hoc iter nostrum; hoc decus
nostrum; hoc et praemium semper
nobis satis sit.

J.M. Barnadas



	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 5.pdf (p.9-21)
	Untitled.pdf (p.22-23)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


