
5

CLASSICA
BOLIVIANA

¡SMM0MP¿mmm

UNIONE LATINA 

UNIÁO LATINA

U niversidad N uestra Señora D e La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPAÑA



CLASSICA BOLIVIANA
I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos

LA PAZ JUNIO 1998



Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redacción:
Sergio Sánchez Armaza 
Carmen Soliz Urrutia 
Estela Alarcón Mealla

Colaboración especial:
Guido Orias Luna 
Carlos Seoane Urioste

Depósito Legal
4-1-773-99

Diseño e impresión
PROINSA 
Tel. 227781 - 223527 
Av. Saavedra 2055 
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999 

Portada:
Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona 
lago Titikaka, periodo colonial. Museos 
Municipales de La Paz.
Foto Teresa Gisbert



E n  el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unión Latina y la

Universidad Nuestra Señora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes 
países de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clásicos, 
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original, 
el latín, y los que derivan de él: español, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se 
consideraron otros temas que representaron una importante contribución a los estudios 
Clásicos tanto para el país anfitrión, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unión Latina, a través de su Dirección de Promoción y Enseñanza de Lenguas, tiene 
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios 
clásicos entre los países miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de 
la latinidad. La representación en Bolivia desarrolla en el país una serie de actividades, como 
seminarios sobre lenguas y culturas clásicas, publicaciones y cursos de enseñanza del idioma 
madre: el latín.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del 
I Encuentro, en esta publicación que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este 
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha 
sido creada la' Sociedad de Estudios Clásicos, integrada por destacados intelectuales y 
personalidades.

El Encuentro surgió de una iniciativa de la Unión Latina y la Universidad Nuestra 
Señora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto 
para divulgar lo que significó y significa la cultura latina en todos los ámbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Señora de La 
Paz como a la Embajada de España en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer 
realidad esta reunión y la publicación fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti 
Secretario General 

Unión Latina



INDICE

Agradecimientos 7

Jorge Paz Navajas: Introducción 9

Josep M. Barriadas: Discurso de Bienvenida 11

Mario Frías Infante: Mi odisea de traducir la Odisea 13

H.C.F. Mansilla: Lo rescatable de la tradición clásica para el 
campo de la ciencia política 17

Iván Guzmán de Rojas: Contrastes semánticos del Aymara registrado 
por Bertonio con el Castellano de Gracián 29

Juan Araos Uzqueda: Apología, Critón, Fedón: Acta judiciaria 47

Francisco Rodríguez Adrados: Escisiones y unificaciones en la historia del Griego 61

Rodolfo P. Buzón: Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones 69

Héctor García Cataldo: Poesía Lírica Griega Acaica o de la 
cotidianeidad atemporal 81

Prof. Iván Salas Pinilla: El Destino en la Ilíada y su campo semántico 97

Teresa Gisbert: Los dioses de la antigüedad clásica en Copacabana 121

Teodoro Hampe Martínez: La tradición clásica en el Perú virreinal: 
una visión de conjunto 137

Andrés Orias Bleichner: El Soplo Clásico en la Escritura de 
Bartolomé Arzáns 145



Fem ando Cajías de la Vega: La arquitectura neoclásica en Bolivia 153

Josep M . Bam adas: La escuela humanística de Cotocollao:
evocación de una vivencia 157

Santiago R; M . Gelonch V.: Algunas notas acerca de la investigación
en los Estudios Clásicos (Investigación,
Hermenéutica, Postmodemidad y Mito) 165

Ernesto Bertolaja: La política de la Unión Latina en el ámbito
de los estudios clásicos en América Latina 183

Andrés Eichmann Oehrli: Reminiscencias clásicas en la lírica de la
Real Audiencia de Charcas 187

Salvador Romero Pittari: El latín en la literatura boliviana finisecular 211

Enrique Ipiña Melgar: Sócrates y las tendencias pedagógicas actuales 215

Teresa Villegas de Aneiva: Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura
virreinal boliviana 221



■--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  CLASSICA BOLIVIANA -----------

A gradecim ientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron 
desde un inicio la realización del Encuentro y la publicación del presente volumen, y han 
hecho posible los auspicios para su publicación.

Luis Prados Covarrubias alentó la realización del Encuentro; a él debemos la 
participación del insigne investigador Don Francisco Rodríguez Adrados, que nos ha honrado 
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sánchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcón Mealla es el 
mayor mérito. Han creído que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo 
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organización del Encuentro hasta anteayer, 
en que esta página ingresó a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina, 
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temática y sus cualidades personales. Ningún 
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripción de las grabaciones, con ideas y 
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orias.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboración, y la lista de las personas 
a quienes se debe agradecer sería muy larga de transcribir, empezando por todos los que han 
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chávez y el de 
Selva Fernández.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.

7



I

1L



CLASSICA BOLIVIANA

Lo rescatable de la tradición  clásica  
para el cam po de la ciencia política

H.C.F. Mansilla

Después de tantos y tan diferentes ensayos socio-políticos en la historia de la 
humanidad para mejorar la convivencia de los mortales, sería prácticamente imposible 
concebir una solución esencialmente nueva. No es superfluo, por lo tanto, dirigir nuestra 
atención hacia la tradición del pensamiento clásico para aprender de ella y para recuperar los 
fragmentos de reconocida validez que nos pueden inspirar modelos, mecanismos e ideas ahora 
llamadas clásicas, para edificar un ordenamiento social que, sin ser perfecto ni pretender tal 
cosa, sea algo más que la mera evitación de las grandes tiranías y de los grotescos 
totalitarismos del siglo XX. Se puede aducir, obviamente, que este recorrido por el museo de la 
teoría política es simplemente innecesario; porque los problemas que confrontamos en nuestra 
era, empezando por la crisis ecológica, son de una naturaleza específicamente moderna, a cuya 
elucidación nada contribuiría la retrospección histórica. Seguidamente, todas las incursiones 
en el pasado son arbitrarias, es decir, escogen aquellos teoremas y doctrinas que concuerdan 
con nuestros intereses y prejuicios. En tercera instancia, estos ejercicios intelectuales se 
asemejan a la dedicación y exégesis que practican los eruditos con los antiguos textos: una 
actividad que tiene algo de bello y conmovedor, pero que es vana en nuestra era de principios 
materiales e inmediatistas.

En contra de esta argumentación se puede aseverar que es evidente que hay asuntos y 
dilemas genuinamente propios de nuestra era, pero paralelamente existen muchos problemas 
que, si bien no son iguales a los del pasado, pueden ser enfocados de manera similar. En todo 
caso, lo que nos interesa del esfuerzo teórico clásico es el instrumento del análisis crítico. Las 
pautas más o menos razonables de conducta política no han variado en su esencia a través del 
tiempo; lo que ha cambiado son los modos de aplicación. El estudio de los tiempos clásicos nos 
sirve para evitar errores ya cometidos y conocidos y para no inventar la pólvora por segunda 
vez. Además: lo razonable es lo que ha resistido el examen de los siglos y el paso de las 
generaciones.

El estudio de los clásicos, por ejemplo, nos muestra la relevancia central del dudar para 
el progreso de toda investigación; todo conocimiento posterior puede ser visto como la 
solución de una duda anterior. Esta es importante para la determinación del objetivo dentro de 
un análisis, ya que la meta sólo es conocida por aquél que ha dudado, como indicó Aristóteles'. 
El interés por la historia nos puede ayudar igualmente a librarnos de prejuicios y mitos 
modernos, que por ser los nuestros son los que precisamente no percibimos. Si nos interesa 
mejorar la vida cotidiana de los ciudadanos, tenemos que examinar más cuidadosamente las

1 Aristóteles, Metaphysik (Metafísica), Reinbek: Rowohlt 1966, p. 45 (995 a, b).

17



modalidades bajo las cuales se ejerce el poder y se configura la cultura política en un momento 
dado, lo cual ha sido, hasta hace poco, relegado a un segundo plano por la exclusividad del 
análisis socio-económico. Si nos preocupa el bienestar y la felicidad de los hombres, entonces 
tenemos que revalorizar una parte clásica de la filosofía social: la ética política. Tenemos que 
aprender algo de los regímenes, que en las circunstancias más diferentes entre sí, han sabido 
reducir a un mínimo el sufrimiento de sus ciudadanos; sin haber lanzado ambiciosos planes 
de desarrollo ni ideologías concomitantes. Desde la Antigüedad han existido gobernantes 
esclarecidos y bondadosos -no muchos, es verdad- que hicieron la vida más llevadera y menos 
peligrosa a sus súbditos. Gudea, rey de Lagash en Sumeria2, Asoka, emperador budista de la 
India3, Pericles (el demócrata ateniense), y los emperadores Trajano, Adriano y Marco Aurelio 
de Roma y Akbar de la India, no fueron grandes, revolucionarios, ni eminentes teóricos, ni 
creadores de leyendas, pero la vida bajo sus reinados tenía sencillamente más sentido que en 
otras épocas. La reflexión en torno a ellos roza tres cuestiones fundamentales y anteriores al 
problema del modo de producción: (1) el sometimiento de la autoridad estatal bajo un elevado 
principio ético; (2) la definición del Estado exclusivamente en función de sus ciudadanos, y la 
implementación de obras públicas para satisfacer necesidades esenciales; (3) y la consecución 
de la paz interna, que sólo puede ser consolidada por las cualidades morales de los que 
mandan. Los sucesos de la actualidad han reavivado el interés por la ética dentro del marco de 
la política. El desmoronamiento de la República Italiana y, sobre todo, de su bien establecido 
sistema de partidos, y aparentemente muy sólida clase política alrededor de 1992/1994 se 
debió a que la población estaba harta de la corrupción masiva de políticos ya que apoyó la >
persecución judicial de los mismos. Los acontecimientos de Europa oriental han tenido }
también connotaciones similares. Esto significó el anhelo de un buen gobierno -como se decía 
en la tradición más clásica- por encima de variantes ideológicas: en Italia y, probablemente, en 
el resto del mundo lo que quieren los ciudadanos es un gobierno que administre el erario fiscal 
honradamente, que proteja la naturaleza, que reduzca la carga impositiva, que incremente la 
seguridad ciudadana, que mejore el Poder Judicial y que haga algo por la cultura pública. Eso 
es lo que está a la orden del día, hoy como en la Antigüedad grecorromana, donde estos 
designios fueron formulados por primera vez, analizados de manera ejemplar y también 
cuestionados severamente.

De acuerdo a Cicerón, la virtud más noble es hacer un uso práctico-político de los 
conocimientos filosóficos. Convertir la vida humana en "más segura y más rica" mediante el 
esfuerzo derivado del pensamiento, sería el objetivo de aquél que busca la verdad4. Se postuló 
entonces la vigencia de un enfoque normativo que hiciese de nexo indestructible entre la ética 
y la política, presuponiendo que ésta última era la continuación de la primera: la enseñanza de 
la vida buena y justa en el contexto social. La política era concebida como la más alta de las 
ciencias prácticas, y su labor era, entre otras, calificar a los regímenes sociales según el espacio

2 Cf. Sabatino Mosca ti, Die Kulturen des Alten Ost (Las culturas del Antiguo Oriente), Piper, Munich, 1962, p. 28 sg.
3 Cf. H.G. Wells, Esquema de la historia universal, Anaconda, Buenos Aires, s. d., 1.1, p. 349.
4 Marco Tulio Cicerón, La República, Aguilar, Buenos Aires, 1967, p. 23, 21.

18

-----------  CLASSICA BOLIVIANA --------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- ■-----------------------------------------------------------------------------------------------------



CLASSICA BOLIVIANA-----------
\

que éstos concederían en la comunidad a la vida feliz y virtuosa de sus ciudadanos. Para esta 
tendencia' del pensamiento los valores más altos de orientación eran el establecimiento y la 
conservación de paz y seguridad y garantizar una vida humana en libertad y virtud. Este 
paradigma de una sociedad ordenada según preceptos de justicia debía estar gobernado por la 
prudencia, es decir, por una visión sabia y experimentada de los asuntos estatales.

La constitución de una unidad entre pensamiento científico, comportamiento práctico- 
político y orientación ética es uno de los problemas más importantes de nuestra época. La 
aplicación de la tecnología más refinada a la carrera armamentista, el cinismo como ética y la 
elección de metas irracionales como valores políticos, son factores que exhiben una casi 
insalvable separación entre estas tres esferas. Tanto el abstencionismo que proponen los 
escépticos, como la distancia entre teoría y praxis que propugnan los positivistas y el todo vale 
de los postmodernistas contribuyen a una evolución desfavorable y peligrosa del mundo 
moderno: la irracionalidad no atenuada de las metas en todos los modelos de desarrollo, 
acompañados de un florecimiento increíble de la racionalidad instrumental de los medios, 
costes humanos y sociales insoportables, el embrutecimiento creciente de la humanidad en 
medio del progreso técnico más delirante y la declinación irremediable de la estética y el ornato 
públicos. Reconozco, por otra parte, que los postulados de la teoría clásica son muy generales 
y poco precisos pero nos sirven como momento de reflexión para relativizar muchas 
concepciones de gran difusión actual, pero de notable peligrosidad social.

Lo importante en la teoría clásica, ya antes de Sócrates, es el haber reconocido dos 
grandes fines para una sociedad razonable, enlazados entre sí: la libertad individual y el 
respeto a la ley. La política dejó de ser un asunto casi religioso, ya que la libertad del ciudadano 
quedó vinculada a la facultad de convencer y dejarse persuadir mediante argumentos 
racionales, ganados en el diálogo libre e irrestricto con los otros. Interesante es ante todo la idea 
de concebir la libertad dentro de la ley razonable: una cosa son las restricciones derivadas de 
la sujeción a la voluntad arbitraria de otro hombre y otra muy distinta las limitaciones 
inherentes a una norma general, libremente aceptada y originada democráticamente. Por lo 
tanto, la tiranía, como la aplicación de un poder ilegal, aparecía a los ojos de los antiguos como 
el peor de todos los gobiernos.

Aristóteles recogió una idea convertida ya en tradición cuando aseveró que la finalidad 
del Estado consistía en la realización del objetivo ético del Hombre: el perfeccionamiento de su 
existencia física y la consecución de la felicidad. Nacido por la pura necesidad de la 
supervivencia, el Estado debe su razón de ser al logro de una vida plena. Resumiendo la 
tradición del pensamiento político de su época, Aristóteles vio el fin del Estado en su 
capacidad para coadyuvar al Hombre al desarrollo completo de sí mismo, brindándole un 
grado de autarquía que no poseería de otra manera; el objetivo es definido claramente como el 
bien de la comunidad y no como la ventaja de los gobernantes, ya que el Estado es una 
comunidad de hombres libres5.

5 Aristóteles, Áltcste Politik (Política antigua), en: Aristóteles. Hauptwerke (Obras principales), Króner, Stuttgart, 1964, p. 86.

19



Algunos conceptos centrales permanecen en un plan insatisfactorio de generalidades 
imprecisas, pero lo que vale es la intención rectora. No se crea, por otra parte, que Aristóteles 
fue únicamente un compilador de las opiniones de su tiempo; fue innovador en muchos 
aspectos y un representante infatigable del racionalismo, cuando éste no era tan popular como 
se cree. Según él, todas las artes y ciencias no deben contentarse con el saber tradicional, sino 
tratar de sobrepasarlo, tesis que valdría en forma explícita para la política. La finalidad de toda 
actividad humana no debería ser la conservación de lo ya alcanzado, sino la consecución de lo 
bueno. Las leyes no deberían estar obligadas hacia la tradición, sino hacia lo que es éticamente 
aceptable6.

Tal vez se concretice el pensamiento aristotélico al profundizar en la problemática de la 
finalidad del Estado. También de importancia para hoy en contraposición a la sociedad 
totalitaria es su definición del Estado como una comunidad de ciudadanos, cada uno con los 
mismos derechos para posibilitar la mejor vida, la que, a su vez, consiste en la consecución de 
la felicidad. Y ésta sería el ejercicio y la repercusión de la honradez y la rectitud7. Paralelamente 
a estos severos principios de probidad, Aristóteles concibe el Estado como la instancia que crea 
las condiciones para el goce del ocio como fin ulterior de la existencia, superior al trabajo: la 
dignidad superior del ocio, al igual que la de la felicidad, estriba en que ambos son finalidades 
en sí mismas, mientras que el trabajo es un medio para otra meta8. Aquí se percibe uno de los 
elementos aristocráticos que forman parte constituyente de la tradición clásica. También 
Epicuro, el filósofo que estuvo más alejado de la preocupación por los asuntos público- 
políticos, concibió una vida bien como la evitación del dolor y la consecución de placeres 
(mayormente espirituales) combinados con una moral basada en la justicia y la equidad9. Esta 
visión está por encima del prosaico nivel de los problemas cotidianos y que debe ser 
considerada para la confomación de una sociedad razonable. En un mundo como el nuestro, 
donde el individuo vale cada vez menos y el Estado cada vez más, es útil recordar el principio 
aristotélico según el cual la felicidad de cada uno y el éxito del Estado son dos aspectos del 
mismo proceso: la mejor constitución es aquella que fomenta la felicidad de cada individuo y 
su bienestar10 11. El gran filósofo definió la felicidad como un fin en sí mismo, al cual todos los 
medios se dirigen: esta virtud es la conjunción de lo bueno y lo divino, la más duradera y 
placentera. Y la filosofía, es, según Aristóteles, la ocupación que produce los placeres de la más 
alta pureza y perennidad, ya que el espíritu es lo mejor en nosotros y sus objetos son los de una 
dignidad superior. La autarquía humana se consigue por medio de la contemplación filosófica, 
la actividad propia del sabio y justo", y, como añadiríamos nosotros, de aquel feliz mortal que 
no tiene que trabajar para sobrevivir y que está por encima de las intrigas de sus congéneres.

6 Aristóteles Politik (Política), Rowohlt, Reinbek, 1963, p. 62 y (= 1268 b, .1269 a).
7 Aristóteles, Álteste Politik, op. cit. (nota 5), p. 98 sg.
8 Aristóteles, Politik, op. cit. (nota 6), p. 270, sg. (= 1337 b -1338 a).
9 Epikur, Briefan Menoikens (Epístola en: Epikur, Philosophire der Freude (Filosofía de la alegría), (Compilación de Johannes 

Mewaldt), Króner, Stuttgart, 1973, p. 46.
10 Aristóteles, Politik, op. cit. (nota 6), p. 229 (=1323 a).
11 Aristóteles, Die Nikomachische Ethik (La ética a Nicómaco) dtv, Munich, 1972, pp. 294-296 (= 1177 a).

20

-----------  CLASSICA BOLIVIANA---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------



CLASSICA BOLIVIANA

Es evidente la enorme significación que Aristóteles atribuye a la recta, contemplación como 
fuente de felicidad. Pero no pasa por alto el aspecto material: el hombre, feliz es aquel que vive 
en buenas circunstancias exteriores, aquél que además de la facultad de contemplación 
filosófica, tiene una buena salud y todo lo otro que se necesita para una existencia razonable12. 
En su Política, Aristóteles concibió una imagen más "mundana" de la felicidad, la cual está 
vinculada a la praxis de lo justo y lo prudente. La felicidad no reside en cualquier tipo de 
actividad política, sino en la correcta y virtuosa. La praxis más elevada es aquélla que tiene su 
fin en sí misma, y tiende a equipararse con la reflexión teórica, pero la felicidad puede 
alcanzarse con una actividad adecuada en la esfera socio-política13.

Aquí emerge como consejo pragmático el camino del término medio, que en política no 
es nada despreciable. Lo mejor y más noble es lo que queda en la mitad entre la exageración y 
la escasez en lo referido al mismo asunto14. La constatación de este término medio debe hacerse 
pragmáticamente, sin una búsqueda exacta de la "mitad" y procediendo más bien con el 
criterio de la plausibilidad (phonesis), como si la actuación política tuviese algo de una obra de 
arte15. La razón práctica, la prudencia tiene como tarea la preocupación por lo "real" y particular 
presuponiendo que uno conoce los principios de la sabiduría pero que puede actuar en forma 
autónoma. Esta facultad del discernimiento humano es imprescindible para evitar que el 
Hombre que puede ser la más noble de las criaturas, se convierta en la peor de ellas cuando 
está desvinculado de la ley y el derecho. Sin virtud, el Hombre llega a ser el más salvaje y 
perverso de los seres vivientes16. La finalidad del Estado es la perfección de una vida social que 
se baste a sí misma, no está vinculada necesariamente a un tipo particular de gobierno17.

La democracia no fue, por ejemplo, originalmente un modelo siempre válido de 
organización social, sino la creación histórica y, por lo tanto, pasajera, obra de una colectividad 
consciente de sí misma (la ateniense)18. Uno de los rasgos más notables y constitutivos de este 
gran legado es la autonomía de la esfera política, separada de la religión, los misterios y los 
mitos, por un lado, y de las constricciones de la economía y, por consiguiente, de los problemas 
cotidianos, de la mera supervivencia, por otro. En este punto la teoría clásica difiere de la 
ciencia política actual, pero creo que las variadas concepciones modernas, pese a 
numerosísimos esfuerzos teórico-prácticos por acercarse a las ciencias económicas y a pesar de 
un verdadero mar de literatura sobre la temática, no han dado respuestas realmente 
convincentes y que hayan superado el ya mencionado escrutinio de los tiempos y las 
generaciones.

12 Ibid., p. 300 (= 1178 b).
13 Aristóteles, Politik, op. cit. (nota 6), pp. 232-234 (= 1325 a 1325 b).
14 Aristóteles, Eudemische Ethik (Etica a Eudemo), en: Hauptwerke, op. cit.(nota 5), p. 70.
15 Aristóteles, Nikomachische Ethik, op. cit. (nota 11) p. 83 (= 1104 a).
16 Aristóteles, Politik, op. cit. (nota 6), p. 97 (1280 a), 99 (= 1280 b), 228 (= 1323 b).
17 Aristóteles, Politik, op. cit. (nota 6) p. 11 (= 1253 a).
18 Cf. el brillante artículo de Pierre Vidal-Náquet, Una invención griega: la democracia, en: VUELTA (México!, vol. XVIII, N° 209, 

abril de 1994, p. 21; cf. Comelius Castoriadis, La democracia ateniense y sus interpretaciones, en: Ibid.. pp. 28-32.

21



En forma encomiablemente realista, los atenienses establecieron -dentro del marco de 
los entonces hombres libres, se entiende- un compromiso original y perdurable hasta hoy: la 
igualdad jurídica de los ciudadanos y su igual oportunidad de acceso a las dignidades 
públicas, sin modificar, por otra parte, las diferencias en la esfera de los ingresos y la 
propiedad. Ahora bien: precisamente la democracia de esta incomparable ciudad-Estado fue el 
fundamento del imperialismo ateniense. Como se sabe, las masas atenienses, de manera 
totalmente democrática y legítima, eligieron líderes populistas que prometieron metas 
irrealizables, y, entre ellas, la conquista y el pillaje de otras sociedades, lo que efectivamente 
ocurrió y terminó con la derrota de Atenas y con el consecuente descrédito de la democracia. 
El historiador Tucídides, contemporáneo de estos sucesos, nos ha dejado valiosas reflexiones 
sobre los peligros y las limitaciones de los regímenes democráticos y sobre la necesidad de 
refrenarlos mediante instituciones monárquicas y aristocráticas, combinación que 
propugnaron asimismo Aristóteles, Polibio y Cicerón y que constituyó uno de los puntos 
recurrentes de la teoría política clásica. Aristóteles opinó que una forma mixta de gobierno 
sería la más adecuada, a causa del compromiso requerido entre los elementos democráticos y 
aristocráticos: se combina la justicia de una elección de ancha base con la calidad de 
funcionarios que disponen de una buena educación y experiencia19. También Cicerón se 
manifestó en favor de un modelo gubernamental que reuniese dentro de sí fragmentos de 
diferentes tipos de Estado, argumentando igualmente que así se preservaría la justicia, el buen 
funcionamiento y la estabilidad. El y Polibio sostuvieron que la mezcla de instituciones 
monárquicas, aristocráticas y democráticas genera una complementación de las mismas, 
limitándose y balanceándose simultáneamente y evitando, por lo tanto, determinaciones 
extremas y permitiendo que los "hombres superiores en espíritu y en virtud" sean nombrados 
para los puestos de mando20.

La soberanidad de la ley, postulada por Aristóteles, representa además una solución 
práctica a un problema socio-político: según la teoría aristotélica, ninguna clase social posee un 
derecho para imponer sus intereses sobre las demás. Las formas de gobierno negativas y 
"degeneradas" deben ser rechazadas, porque tanto las democráticas como las oligárquicas no 
respetan los principios del Estado de derecho y tratan de hacer prevalecer de modo irrestricto 
sus intereses particulares21 22.

La decadencia del pensamiento político clásico empezó con la influencia creciente del 
cristianismo: ya que en una sociedad cristianamente perfecta el gobierno y la ley serían 
superfluos, hay que soportar a ambos -si resultan mediocres y hasta malos- sólo a causa de la 
perversidad intrínseca del hombre. Con ello tiene lugar una clara devaluación de la vida 
ciudadana y estatal, preparada por algunas corrientes del pensamiento helenístico- 
individualista. A partir del siglo IV a.C. el Estado ya no es más el vehículo de la perfectibilidad

19 Aristóteles, Álteste Politik, op. cit. (nota 5), p. 90.
20 Cicerón, op. cit. (nota 4), p. 67, 85 sg. 131.
21 Aristóteles, Politik, op. cit. (nota 6), p. 133 sg. (= 1292 a).

22

-----------  CLASSICA BOLIVIANA---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------



CLASSICA BOLIVIANA-----------

humana, sino la instancia meramente tolerada para tratar de hacer la vida más soportable. La 
dicotomía postulada por el cristianismo entre una esfera mundana y otra espiritual en la 
naturaleza del hombre conduce a que la primera tenga una dignidad ontológica y 
axiológicamente mucho más baja que la segunda: la actividad socio-política debe contentarse 
con un rango inferior y subordinado al quehacer teológico-religioso. La Iglesia y los deberes 
religiosos adquieren una prioridad absoluta sobre la sociedad civil y las preocupaciones 
políticas. Esta constelación fue dogmatizada por San Agustín, particularmente por su 
exaltación de la fe en detrimento de la razón y por el desplazamiento del libre arbitrio en favor 
de la teoría de la predestinación. Su dualismo acentuado entre lo mundano y lo religioso se 
manifiesta claramente en la posición preeminente que adopta según él la Civitas Dei en 
contraposición a la función subordinada que le toca a la civitas terrena, mero brazo secular que, 
asesorado por la Iglesia, debe prestar su concurso a la lucha contra el principio del mal.

En el humanismo del Renacimiento, la concepción del derecho natural y todo el trabajo 
de esclarecimiento histórico social que desembocaría en la Ilustración eran de claro origen 
clásico grecorromano; ellos prepararon el advenimiento del racionalismo político. El 
desiderátum era un sistema de sociabilidad basado en el saber y en el reconocimiento del 
hombre en cuanto una personalidad de pensamiento autónomo y responsable. La impotencia 
del individuo frente al absolutismo y a su aparato burocrático inspiró en el pensamiento 
filosófico-político la necesidad del individualismo y la organización liberal del Estado y de la 
sociedad. Las grandes corrientes liberales a partir del siglo XVII se inspiraron, como se sabe, 
en notables ejemplos y doctrinas de la antigüedad clásica, como Pericles, Cicerón, el estoicismo 
y el pensamiento jurídico romano. De relevancia fundamental resultó ser una idea de la Grecia 
clásica: la limitación del poder estatal. El Estado deja de ser un fin en sí mismo para convertirse 
en un simple medio destinado a asegurar la Libertad y el desenvolvimiento de cada uno, a 
garantizar la paz interna y la seguridad externa de la sociedad.

Esta concepción del liberalismo primigenio, que rechaza en realidad toda intervención 
del Estado, fue cuestionada por pensadores que también se inspiraron en fuentes clásicas, entre 
las que hay que mencionar la sofística presocrática, el escepticismo de la época helenística y 
particularmente la obra de Sexto Empírico. El exponente más brillante de esta crítica fue 
Thomas Hobbes, cuya relevancia ha sido reconocida nuevamente por haber fundado la 
moderna teoría contractualista y por haber anticipado elementos centrales del postmodernismo: 
(1) el relativismo axiológico, (2) la noción de la muerte de Dios y de toda metafísica, (3) la 
inevitable y positiva evaporación de la concepción del bien común, (4) la devaluación de la 
historia y de la política en cuanto esfuerzos colectivos con sentido de largo plazo, y (5) la 
transformación de la política en una estrategia para la obtención y consolidación del poder 
político. Hobbes (siguiendo a Niccolo Machiavelli) se percata de que este relativismo de 
valores de orientación convertía en obsoletas la moralidad y la racionalidad de la polis clásica 
y de la comunidad medieval: la política dejaba de ser un esfuerzo en pro de una vida social 
razonable y virtuosa para transformarse en una técnica de la conquista del poder en cuanto fin

23



-----------  CLASSICA BOLIVIANA

en sí mismo, exento de toda atadura ética. La racionalidad política adoptaba una índole 
estrictamente instrumental al servicio de instintos de dominio, que son pasiones caracterizadas 
por ser ilimitadas e insaciables, en individuos solitarios, egoístas y sin vínculos emocionales 
con el prójimo. Esta negación del aristotelismo y la escolástica se apoyó en las nuevas ciencias 
experimentales22.

De acuerdo a Hobbes, en la guerra de todos contra todos (bellum omnium contra omnes) 
los hombres son seres dominados enteramente por la insaciabilidad de los apetitos y del 
poder23 y, por ende, del miedo: sienten permanentemente el temor de ver reducidas su 

-  concupiscencia y su ansia ilimitada de poder y placer; la absoluta libertad y anomia que los 
caracteriza en estado natural, los lleva indefectiblemente a la absoluta servidumbre, al abdicar 
todos sus derechos naturales y sociales en favor del Estado omnipotente e irrestricto. El 
contrato social y el Estado tienen únicamente la función de evitar la carnicería generalizada y 
la guerra civil perenne: la paz sería algo factible y comprensible, una opción estratégica 
aceptable en términos de frío cálculo de ventajas y desventajas, algo totalmente admisible para 
"egoístas racionales" que han adquirido la "clarividencia que brinda el temor"24 25 26. El Estado 
existe únicamente para que reine la paz entre los "ciudadanos" y para que éstos se consagren a 
la obtención de sus ventajas y placeres individuales. Protege celosamente la propiedad privada 
y regula las actividades humanas, con un mínimo de leyes que tienen un carácter formal y 
general, asegurando la igualdad jurídica entre ellos. Pero este Estado y, más ampliamente, la 
comunidad humana no es ya más -como en las teorías clásicas- el lugar indispensable del 
encuentro con los conciudadanos, el marco para el desarrollo de las potencialidades y virtudes 
humanas y la arena de una agradable sociabilidad, sino un prosaico instrumento para evitar la 
mutua destrucción de seres impulsados por los instintos más sórdidos. Debemos reconocer 
que Hobbes fue el primer pensador en postular la necesidad de que el Estado se legitime ante 
los súbditos porque el Estado no pertenece a la condición primigenia natural del hombre; de 
ahí nace todo argumento contractualista. Congruente con esta visión es la concepción de 
Hobbes de que no existe ninguna regla para determinar de manera axiomática lo que es bueno 
y malo. No habría, por ejemplo, ninguna manera de determinar objetivamente lo que es la 
justicia. Ex iuri enim iustitia: lo justo es lo que prescribe la ley positiva que está casualmente en 
vigencia, independientemente de su contenido. Lo legítimo es lo legal y viceversa. El que 
detenta el poder define el derecho, o dicho de otro modo: el poder y el derecho son las dos

22 Sobre esta problemática y en relación específica con Hobbes, cf. el brillante estudio de Jürgen Habermas, Theoria und praxis. 
Sozial Philosophische-Studien (Teoría y praxis. Estudios de filosofía social), Luchterhand, Neuwied/Berlin, 1963, pp. 32-46.

23 Thomas Hobbes, Leviathan oder wesseti, fbrrn und Gewalt des kirchischen un burgerlichen staates (título original: Leviathan or the 
matter,jbrm and power o ja  commonwealth Ecclesiastical and civil). Rowohlt, Reinbek, 1965, p. 67.

24 Cf. el excelente ensayo de Wolfgang Kersting, Thomas Hobbes zur Einfiihrung (Introducción a Thomas Hobbes), Junius, 
Hamburgo, 1992, p. 138.

25 Arthur Schopenhauer, Die Welt ais Wüle und Vorstellung (El mundo como voluntad y representación), en: Schopenhauer. 
Samtriche Werke (Obras completas), Suhrkamp, Frankfurt, 1986, vol. I, p. 492 sg.

26 John Stuart Mili, Utilitarianism Liberty, Reprcsentative Government, Londres/NewYork 1957, p. 67 sg.

24



CLASSICA BOLIVIANA

caras de la misma moneda. Auctoritas non ventas facit legem: no es la verdad, sino el poder 
político constituido el que define la ley. La validez de nuestras normas de convivencia no están 
basadas en nebulosos principios metafísicos ni en ninguna prescripción que no sea la decisión 
contingente de algún organismo estatal. ¿No es todo esto algo curiosamente actual dentro de 
nuestras modas postmodernistas y neoliberales?

En efecto, el padre del postmodernismo, Arthur Schopenhauer, afirmó que la función 
principal del Estado es colocar un bozal al hombre, el animal de rapiña por excelencia, para 
protegerlo de sí mismo. Por lo tanto no habría que esperar ninguna acción ética de parte del 
Estado y ningún mejoramiento moral del Hombre. El Estado constituiría solamente una 
maquinaria social -un mal necesario- que vincula el egoísmo individual de los mortales con 
su instinto colectivo de supervivencia; la política se reduciría a evitar la autodestrucción de la 
especie . La sociedad sería similar a un rebaño de puercoespines situados alrededor de un gran 
fuego: los astutos de entre ellos no se acercan demasiado al fuego ni a los semejantes para no 
quemarse ni pincharse mutuamente, y tampoco se alejan demasiado para no enfriarse. Pero 
otra ilustre pléyade de pensadores liberales, más afín a la tradición clásica, concibió una 
versión más racional y más humanista de la esfera socio-política. John Locke creó una doctrina 
liberal que no renegaba ni del derecho natural, ni de la ética individual o colectiva, ni tampoco 
de la idea básica del bien común. En contraposición a Hobbes él entrevio la posibilidad de una 
rebelión "justa" -un derecho innato de resistencia- en el caso de que los poderes estatales, 
sobrepasaran sus atribuciones y atentasen contra los derechos imprescriptibles de los 
ciudadanos. Siguiendo la tradición ateniense y la liberal de Locke, Montesquieu dijo muy 
acertadamente que "sólo el poder detiene al poder": para evitar toda centración de poderío 
estatal en una o pocas manos, lo más conveniente es su distribución en instancias más o menos 
independientes unas de otras.

Fue el mérito de John Stuart Mili haber constatado que un peligro inminente de las 
libertades ciudadanas puede venir de las mayorías satisfechas de sí mismas, que utilizan la 
fuerza de su número para reprimir a grupos más pequeños y para regular el pensamiento de 
toda la sociedad. Por lo tanto, la defensa de las minorías se convierte en una de las principales 
tareas del espíritu genuinamente liberal. Basándose en la tradición clásica de Aristóteles, 
Tucídides y Cicerón, Alexis de Tocqueville analizó desapasionadamente el proceso de 
democratización de las sociedades industriales, para llegar a la conclusión de que éste había 
fomentado intensivamente la centralización del aparato estatal, lo que a su vez, cercenó las 
posibilidades efectivas de libertad política. La homogeneización de todas las esferas, tan cara 
a tecnócratas de toda tendencia ideológica y cuya complementación se debe a gobiernos tanto 
capitalistas como socialistas, destruyó los poderes intermedios, los derechos especiales (fueros) 
y los privilegios de todo tipo, las aristocracias hereditarias de fuerte implantación regional y, 
por consiguiente, dejó al individuo, -aparentemente libre de las odiosas ataduras arcaicas- 
solo y aislado frente al Estado todopoderoso. La misma gente que destruye trabajosamente las

25



-----------  CLASSICA BOLIVIANA

monarquías, afirmó Tocqueville, se deja manejar dócilmente por una burocracia anónima27. 
Tocqueville reconoció que el despotismo del anden régime, aunque opresivo, era restringido y 
atañía a pocos, mientras que el moderno, aunque más suave, recaía sobre todos. Este 
despqtismo, nacido a la sombra de la Revolución Francesa, de la revolución industrial y de las 
reformas jacobinas, generaría una masa informe de hombres, desvinculados entre sí, tan 
iguales que habrían perdido toda identidad diferenciadora, entregados al trabajo y a los 
pequeños placeres, estarían agradecidos y sometidos al poder central, siendo éste 
simultáneamente ilimitado y despótico, pero previsor y francamente popular28.

Estamos aquí ante la paradójica situación de que principios liberal-democráticos, como 
el de la igualdad de todos los ciudadanos y la abolición de privilegios, poderes e instituciones 
particulares y de carácter aristocrático, pueden conducir a los modelos contemporáneos del 
totalitarismo. Igualdad no es sinónimo de libertad, y puede muchas veces prestar su concurso 
al despotismo, particularmente cuando la ideología y los movimientos igualitaristas tratan de 
realizar nivelaciones hacia abajo ridiculizando y atacando toda diferencia, mérito e 
independencia individuales.

El igualitarismo democrático, como principio llevado a ultranza, origina la 
mediocridad, la injusücia y la insensatez colectiva, como ya lo señaló Cicerón29. Además de ser 
un sistema más o menos terrorista: ¡guay del que ose diferenciarse de la masa informe! Contra 
los peligros de este tipo de totalitarismo existen algunos remedios, también ya señalados por 
Montesquieu y Tocqueville: fortalecer las posibilidades locales de ejercer libertades políticas, a 
nivel provincial y municipal; fomentar la descentralización administrativa, quitando 
competencias al Estado nacional; participar en asociaciones de libre ingreso que pueden 
funcionar como grupos políticos de presión en casos concretos, por un lado, y que se dedican 
a solucionar problemas sociales sin pedir para nada la ayuda estatal, por otro; mantener 
instituciones público-estatales de conformación aristocrática (como la Cámara británica de los 
Lores) y elección meritocrática (como las academias científicas); y no abandonar la seguridad 
allende lo político y social que brinda la religión.

Existe, por ende, una tendencia liberal de inspiración clásica que respeta gran parte de 
las instituciones sociales que han crecido orgánicamente, que está ligada a la evolución 
británica y al pensamiento de Edmund Burke y que ha conformado lo que podríamos llamar 
la tradición actualizada. Contra el racionalismo abstracto de la revolución, Burke evocó las 
ventajas del crecimiento orgánico; contra las reformas decididas súbitamente por una asamblea 
o un gobierno de iluminados, y de manera altamente centralista -e l modelo jacobino de tanta 
influencia en todo el Tercer Mundo-, Burke enfatizó la bondad de la "elección de los tiempos

27 Alexis de Tocqueville, Uber áie Demokratie in Atnerika (Sobre la democracia en América), Stuttgart 1959, t. II p. 337.
28 Ibid., p. 341 sg.
29 Cicerón, op. cit. (nota 4), p. 69.

26



CLASSICA BOLIVIANA ----------

y las generaciones". Como enemigo de las ideas y los programas abstractos, porque éstos son 
demasiado simples para aprehender la complejidad de los hechos reales, Burke propugnó el 
respeto a las soluciones originadas a través de largos procesos históricos: las viejas 
instituciones son justamente las que mejor trabajan porque han acumulado todo un acervo de 
conocimientos y destrezas. El pensamiento abstracto y racionalista que intenta hacer tabula 
rasa con la sociedad y sus instituciones, contiene además un claro desprecio por la naturaleza 
y sus leyes, la que siempre aprovecha lo mejor de su pasado. Según Burke, las reformas 
revolucionarias producirían también una despersonalización de las instituciones, con lo cual 
se abrirían las puertas al anonimato de los grandes aparatos burocráticos; en todo caso habría 
que preferir los sistemas "naturales", frutos del desarrollo "histórico" y no aquellos de la lógica 
abstracta.

Creo que esta argumentación de Burke, pese a su índole conservadora apunta a algunos 
fenómenos muy interesantes: toda reforma racionalista tanto marxista como liberal o 
tecnocrática corta preciosos lazos con el pasado, en el sentido de entorpecer lo familiar y 
habitual, creando entidades abstractas, y anónimas, cuyo valor a largo plazo no es tan grande 
como se había pensado en su comienzo. La teoría de Burke es, desde otro punto de vista, un 
alegato contra los elementos de alienación y pérdida de sentido, y, por consiguiente, contra las 
corrientes postmodernistas,- tan frecuentes en este mundo contemporáneo de la permanente y 
casi siempre vana modificación de la vida social y política.

27



I

1L



Studio et labore, honéstate ac 
m axim a quam  f ie r i p o ss it 
modestia, ad astra usque eamus: 
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit 
amor, ne obliuioni demus prope 
sequentia ipsius uerba: labor 
omnia uincit. Hum anitatem  in 
prim is ut exem plum  unum in 
nostris laboribus enixe colamus, 
prae oculis sem per habeam us 
eamque imo corde prosequamur. 
Hoc iter nostrum ; hoc decus 
nostrum; hoc et praemium semper 
nobis satis sit.

J.M. Barnadas


	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 1.pdf (p.9-19)
	Untitled.pdf (p.20-21)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


