CLASSICA
BOLIVIANA

mmm iSMMOMP;

UNIONE LATINA
UNIAO  LATINA

Universidad N uestra Sefiora De La Paz UNION LATINA EMBAJADA DE ESPANA



CLASSICA BOLIVIANA

| Encuentro Boliviano de Estudios Clasicos

e

$INS

LA PAZ JUNIO 1998




Editor responsable:
Andrés Eichmann Oehrli

Comité de redaccion:
Sergio Sdnchez Armaza
Carmen Soliz Urrutia
Estela Alarcén Mealla

Colaboracién especial:
Guido Orias Luna
Carlos Seoane Urioste

Depdsito Legal
4-1-773-99

Disefio e impresién
PROINSA

Tel. 227781 - 223527
Av. Saavedra 2055
La Paz - Bolivia

© Andrés Eichmann Oehrli 1999

Portada:

Keru (vaso ceremonial incaico) de la zona del
lago Titikaka, periodo colonial. Museos
Municipales de La Paz.

Foto Teresa Gisbert



En el imponente escenario de las cumbres del Ande boliviano, la Unién Latina y la

Universidad Nuestra Sefiora de La Paz reunieron a destacados intelectuales de diferentes
paises de América Latina y de Europa en el I Encuentro Boliviano de Estudios Clésicos,
oportunidad en la que se plantearon interesantes iniciativas para difundir el idioma original,
el latin, y los que derivan de él: espafiol, francés, italiano, portugués y rumano; asimismo, se
consideraron otros temas que representaron una importante contribucién a los estudios
clésicos tanto para el pais anfitrién, como para los que practican los idiomas hermanos.

La Unién Latina, a través de su Direccién de Promocién y Ensefianza de Lenguas, tiene
entre sus objetivos elevar la importancia del cultivo de las lenguas romances y de los estudios
cldsicos entre los paises miembros, de tal manera que no se pierda la identidad y la cultura de
la latinidad. La representacién en Bolivia desarrolla en el pais una serie de actividades, como
seminarios sobre lenguas y culturas cldsicas, publicaciones y cursos de ensefianza del idioma
madre: el latin.

Hoy vemos, con mucha complacencia, materializadas las iniciativas y conclusiones del
I Encuentro, en esta publicacién que recoge los aportes de los intelectuales reunidos en este
evento.

Es importante destacar que, como una consecuencia inmediata de este I Encuentro, ha
sido creada la Sociedad de Estudios Clésicos, integrada por destacados intelectuales y
personalidades. ’ :

El Encuentro surgié de una iniciativa de la Unién Latina y la Universidad Nuestra
Seflora de La Paz, que se han impuesto la tarea de continuar trabajando en estrecho contacto
para divulgar lo que significé y significa la cultura latina en todos los dmbitos.

Deseo dejar testimonio de agradecimiento tanto a la Universidad Nuestra Sefiora de La
Paz como a la Embajada de Espafia en Bolivia, por todo el apoyo que han brindado para hacer
realidad esta reunién y la publicacién fruto de ese Encuentro.

Geraldo Cavalcanti
Secretario General
Union Latina



Jorge Paz Navajas:
Josep M. Barnadas:
Mario Frias Infante:

H.C.F. Mansilla:
Ivin Guzman de Rojas:

Juan Araos Uzqueda:
Francisco Rodriguez Adrados:
Rodolfo P. Buzén:

Héctor Garcia Cataldo:

Prof. Ivan Salas Pinilla:
Teresa Gisbert:

Teodoro Hampe Martinez:

And;és Orias Bleichner:

INDICE

Agradecimientos

Introduccién

Discurso de Bienvenida

Mi odisea de traducir la Odisea

Lo rescatable de la tradicién clasica para el
campo de la ciencia politica

Contrastes semanticos del Aymara registrado
por Bertonio con el Castellano de Gracidn

Apologia, Critén, Fedén: Acta judiciaria
Escisiones y unificaciones en la historia del Griego
Papiros latinos en Egipto: Algunas consideraciones

Poesia Lirica Griega Acaica o de la
cotidianeidad atemporal

El Destino en la Iliada y su campo semantico

11

13

17

29
47
61
69

81
97

Los dioses de la antigiiedad clasica en Copacabana 121

La tradicién clasica en el Peru virreinal:
una visién de conjunto

El Soplo Clasico en la Escritura de
Bartolomé Arzans

137

145



Fernando Cajias de la Vega:

Josep M. Barnadas:

Santiago R. M. Gelonch V.:

Ernesto Bertolaja:

Andrés Eichmann Oehrli:

Salvador Romero Pittari:
Enrique Ipifia Melgar:

Teresa Villegas de Aneiva:

La arquitectura neoclasica en Bolivia

La escuela humanistica de Cotocollao:
evocacion de una vivencia

Algunas notas acerca de la investigaciéon
en los Estudios Clasicos (Investigacion,
Hermenéutica, Postmodernidad y Mito)

La politica de la Unién Latina en el ambito
de los estudios cladsicos en América Latina

Reminiscencias cldsicas en la lirica de la
Real Audiencia de Charcas

El latin en la literatura boliviana finisecular

Sécrates y las tendencias pedagdgicas actuales

Las sibilas y las virtudes teologales en la pintura

virreinal boliviana

153

157

165

183

187
211

215

221



CLASSICA BOLIVIANA ——

Agradecimientos

Jorge Paz Navajas, Norma Campos Vera y Enrique Ojeda fueron quienes apoyaron
desde un inicio la realizacién del Encuentro y la publicacién del presente volumen, y han
hecho posible los auspicios para su publicacién.

Luis Prados Covarrubias alenté la realizacion del Encuentro; a él debemos la
participacién del insigne investigador Don Francisco Rodriguez Adrados, que nos ha honrado
con su presencia y su amistad.

De Sergio Sanchez Armaza, de Carmen Soliz Urrutia y de Estela Alarcén Mealla es el
mayor mérito. Han creido que esta aventura era posible; la han llevado a cabo con entusiasmo
y todo el trabajo imaginable, desde el inicio de la organizacién del Encuentro hasta anteayer,
en que esta pdgina ingresé a la Editorial. Pusieron en juego su conocimiento de la lengua latina,
su bagaje cultural, su versatilidad para cualquier temética y sus cualidades personales. Ningtin
elogio es suficiente para ellos.

Han colaborado con largas horas de transcripcion de las grabaciones, con ideas y
gestiones variadas Carlos Seoane Urioste y Guido Orfas.

Han concurrido también muchas otras formas de colaboracidn, y la lista de las personas
a quienes se debe agradecer seria muy larga de transcribir, empezando por todos los que han
participado en el Encuentro. No se puede silenciar el nombre de Jorge Velarde Chévez y el de
Selva Ferndndez.

A todos ustedes, queridos amigos, muchas gracias,

el editor.






CLASSICA BOLIVIANA ~—

Lo rescatable de la tradicion clasica
para el campo de la ciencia politica

H.C.FE. Mansilla

Después de tantos y tan diferentes ensayos socio-politicos en la historia de la
humanidad para mejorar la convivencia de los mortales, seria pricticamente imposible
concebir una solucién esencialmente nueva. No es superfluo, por lo tanto, dirigir nuestra
atenci6n hacia la tradicién del pensamiento cldsico para aprender de ella y para recuperar los
fragmentos de reconocida validez que nos pueden inspirar modelos, mecanismos e ideas ahora
llamadas clasicas, para edificar un ordenamiento social que, sin ser perfecto ni pretender tal
cosa, sea algo mds que la mera evitacién de las grandes tiranfas y de los grotescos
totalitarismos del siglo XX. Se puede aducir, obviamente, que este recorrido por el museo de la
teoria politica es simplemente innecesario; porque los problemas que confrontamos en nuestra
era, empezando por la crisis ecoldgica, son de una naturaleza especificamente moderna, a cuya
elucidacién nada contribuiria la retrospeccién histérica. Seguidamente, todas las incursiones
en el pasado son arbitrarias, es decir, escogen aquellos teoremas y doctrinas que concuerdan
con nuestros intereses y prejuicios. En tercera instancia, estos ejercicios infelectuales se
asemejan a la dedicacién y exégesis que practican los eruditos con los antiguos textos: una
actividad que tiene algo de bello y conmovedor, pero que es vana en nuestra era de principios
materiales e inmediatistas. -

En contra de esta argumentacién se puede aseverar que es evidente que hay asuntos y
dilemas genuinamente propios de nuestra era, pero paralelamente existen muchos problemas
que, si bien no son iguales a los del pasado, pueden ser enfocados de manera similar. En todo
caso, lo que nos interesa del esfuerzo tedrico clasico es el instrumento del anlisis critico. Las
pautas mds o menos razonables de conducta politica no han variado en su esencia a través del
tiempo; lo que ha cambiado son los modos de aplicacién. El estudio de los tiempos clasicos nos
sirve para evitar errores ya cometidos y conocidos y para no inventar la pélvora por segunda
vez. Ademas: lo razonable es lo que ha resistido el examen de los siglos y el paso de las
generaciones.

El estudio de los cl4sicos, por ejemplo, nos muestra la relevancia central del dudar para
el progreso de toda investigacién; todo conocimiento posterior puede ser visto como la
solucion de una duda anterior. Esta es importante para la determinacién del objetivo dentro de
un andlisis, ya que la meta sélo es conocida por aquél que ha dudado, como indic6 Aristételes'.
El interés por la historia nos puede ayudar igualmente a librarnos de prejuicios y mitos
modernos, que por ser los nuestros son los que precisamente no percibimos. Si nos interesa
mejorar la vida cotidiana de los ciudadanos, tenemos que examinar mas cuidadosamente las

1 Aristételes, Metaphysik (Metafisica) , Reinbek: Rowohlt 1966, p. 45 (995 a, b).

{

17




—— CLASSICA BOLIVIANA

modalidades bajo las cuales se ejerce el poder y se configura la cultura politica en un momento
dado, lo cual ha sido, hasta hace poco, relegado a un segundo plano por la exclusividad del
andlisis socio-econémico. Si nos preocupa el bienestar y la felicidad de los hombres, entonces
tenemos que revalorizar una parte cldsica de la filosofia social: la ética politica. Tenemos que
aprender algo de los regimenes, que en las circunstancias més diferentes entre si, han sabido
reducir a un minimo el sufrimiento de sus ciudadanos; sin haber lanzado ambiciosos planes
de desarrollo ni ideologias concomitantes. Desde la Antigiiedad han existido gobernantes
esclarecidos y bondadosos -no muchos, es verdad- que hicieron la vida mas llevadera y menos
peligrosa a sus stbditos. Gudea, rey de Lagash en Sumeria?, Asoka, emperador budista de la
India’, Pericles (el demdcrata ateniense), y los emperadores Trajano, Adriano y Marco Aurelio
de Roma y Akbar de la India, no fueron grandes, revolucionarios, ni eminentes tedricos, ni
creadores de leyendas, pero la vida bajo sus reinados tenia sencillamente mas sentido que en
otras épocas. La reflexion en torno a ellos roza tres cuestiones fundamentales y anteriores al
problema del modo de produccion: (1) el sometimiento de la autoridad estatal bajo un elevado
principio ético; (2) la definicién del Estado exclusivamente en funcién de sus ciudadanos, y la
implementacién de obras publicas para satisfacer necesidades esenciales; (3) y la consecucién
de la paz interna, que sélo puede ser consolidada por las cualidades morales de los que
mandan. Los sucesos de la actualidad han reavivado el interés por la ética dentro del marco de
la politica. El desmoronamiento de la Repiiblica Italiana y, sobre todo, de su bien establecido
sistema de partidos, y aparentemente muy sélida clase politica alrededor de 1992/1994 se
debié a que la poblacién estaba harta de la corrupcién masiva de politicos ya que apoy6 la
-persecucion judicial de los mismos. Los acontecimientos de Europa oriental han tenido
también connotaciones similares. Esto signific el anhelo de un buen gobierno —como se decia
en la tradicién mas clasica- por encima de variantes ideoldgicas: en Italia y, probablemente, en
el resto del mundo lo que quieren los ciudadanos es un gobierno que administre el erario fiscal
honradamente, que proteja la naturaleza, que reduzca la carga impositiva, que incremente la
seguridad ciudadana, que mejore el Poder Judicial y que haga algo por la cultura ptblica. Eso
es lo que estd a la orden del dia, hoy como en la Antigiiedad grecorromana, donde estos
designios fueron formulados por primera vez, analizados de manera ejemplar y también

cuestionados severamente. '

De acuerdo a Cicerén, la virtud mds noble es hacer un uso practico-politico de los
conocimientos filoséficos. Convertir la vida humana en "mds segura y mds rica" mediante el
esfuerzo derivado del pensamiento, seria el objetivo de aquél que busca la verdad®. Se postulé
entonces la vigencia de un enfoque normativo que hiciese de nexo indestructible entre la ética
y la politica, presuponiendo que ésta tiltima era la continuacién de la primera: la ensefianza de
la vida buena y justa en el contexto social. La politica era concebida como la mds alta de las
ciencias précticas, y su labor era, entre otras, calificar a los regimenes sociales segtin el espacio

2 Cf. Sabatino Moscati, Die Kulturen des Alten Ost (Las culturas del Antiguo Oriente), Piper, Munich, 1962, p. 28 sg.
3 Cf. H.G. Wells, Esquema de la historia universal, Anaconda, Buenos Aires, s. d., t. L, p. 349.
4 Marco Tulio Cicerén, La Repiiblica, Aguilar, Buenos Aires, 1967, p. 23, 21.

18



CLASSICA BOLIVIANA ——

que éstos concederian en la comunidad a la vida feliz y virtuosa de sus ciudadanos. Para esta
tendencia’ del pensamiento los valores mas altos de orientacién eran el establecimiento y la
conservacién de paz y seguridad y garantizar una vida humana en libertad y virtud. Este
paradigma de una sociedad ordenada segtin preceptos de justicia debia estar gobernado por la
prudencia, es decir, por una visién sabia y experimentada de los asuntos estatales.

La constitucién de una unidad entre pensamiento cientifico, comportamiento préctico-
politico y orientacién ética es uno de los problemas mas importantes de nuestra época. La
aplicacién de la tecnologia més refinada a la carrera armamentista, el cinismo como ética y la
eleccién de metas irracionales como valores politicos, son factores que .exhiben una casi
insalvable separacién entre estas tres esferas. Tanto el abstencionismo que proponen los
escépticos, como la distancia entre teoria y praxis que propugnan los positivistas y el todo vale
de los postmodernistas contribuyen a una evolucién desfavorable y peligrosa del mundo
moderno: la irracionalidad no atenuada de las metas en todos los modelos de desarrollo,
acompanados de un florecimiento increible de la racionalidad instrumental de los medios,
costes humanos y sociales insoportables, el embrutecimiento creciente de la humanidad en
medio de] progreso técnico mas delirante y la declinacién irremediable de la estética y el ornato
puiblicos. Reconozco, por otra parte, que los postulados de la teoria cldsica son muy generales
y poco precisos pero nos sirven como momento de reflexion para relativizar muchas
concepciones de gran difusién actual, pero de notable peligrosidad social.

Lo importante en la teorfa cldsica, ya antes de Sdcrates, es el haber reconocido dos
grandes fines para una sociedad razonable, enlazados entre si: la libertad individual y el
respeto a la ley. La politica dej6 de ser un asunto casi religioso, ya que la libertad del ciudadano
quedé vinculada a la facultad de convencer y dejarse persuadir mediante argumentos
racionales, ganados en el didlogo libre e irrestricto con los otros. Interesante es ante todo la idea
de concebir la libertad dentro de la ley razonable: una cosa son las restricciones derivadas de
la sujecién a la voluntad arbitraria de otro hombre y otra muy distinta las limitaciones
inherentes a una norma general, libremente aceptada y originada democraticamente. Por lo
tanto, la tirania, como la aplicacién de un poder ilegal, aparecia a los ojos de los antiguos como
el peor de todos los gobiernos.

Aristoteles recogi6 una idea convertida ya en tradicién cuando aseverd que la finalidad
de} Estado consistia en la realizacién del objetivo ético del Hombre: el perfeccionamiento de su
existencia fisica y la consecucién de la felicidad. Nacido por la pura necesidad de la
supervivencia, el Estado debe su razén de ser al logro de una vida plena. Resumiendo la
tradicién del pensamiento politico de su época, Aristételes vio el fin del Estado en su
capacidad para coadyuvar al Hombre al desarrollo completo de si mismo, brindéndole un
g_rado de autarquia que no poseeria de otra manera; el objetivo es definido claramente como el
bien de la comunidad y no como la ventaja de los gobernantes, ya que el Estado es una
comunidad de hombres libres®.

S5 Aristételes, Alteste Politik (Politica antigua), en: Aristételes, Hauptwerke (Obras principales), Kréner, Stuttgart, 1964, p. 86.
19




— CLASSICA BOLIVIANA

Algunos conceptos centrales permanecen en un plan insatisfactorio de generalidades
imprecisas, pero lo que vale es la intencion rectora. No se crea, por otra parte, que Aristételes
fue tnicamente un compilador de las opiniones de su tiempo; fue innovador en muchos
aspectos y un representante infatigable del racionalismo, cuando éste no era tan popular como
se cree. Segun él, todas las artes y ciencias no deben contentarse con el saber tradicional, sino
tratar de sobrepasarlo, tesis que valdria en forma explicita para la politica. La finalidad de toda
actividad humana no deberia ser la conservacién de lo ya alcanzado, sino la consecucién de lo
bueno. Las leyes no deberian estar obligadas hacia la tradicién, sino hacia lo que es éticamente
aceptable®.

Tal vez se concretice el pensamiento aristotélico al profundizar en la problemética de la
finalidad del Estado. También de importancia para hoy en contraposicién a la sociedad
totalitaria es su definicién del Estado como una comunidad de ciudadanos, cada uno con los
mismos derechos para posibilitar la mejor vida, la que, a su vez, consiste en la consecucién de
la felicidad. Y ésta seria el ejercicio y la repercusién de la honradez y la rectitud’. Paralelamente
a estos severos principios de probidad, Aristételes concibe el Estado como la instancia que crea
las condiciones para el goce del ocio como fin ulterior de la existencia, superior al trabajo: la
dignidad superior del ocio, al igual que la de la felicidad, estriba en que ambos son finalidades
en si mismas, mientras que el trabajo es un medio para otra meta’. Aqui se percibe uno de los
elementos aristocraticos que forman parte constituyente de la tradicién clasica. También
Epicuro, el filésofo que estuvo maés alejado de la preocupacién por los asuntos ptiblico-
politicos, concibié una vida bien como la evitacién del dolor y la consecucién de placeres
(mayormente espirituales) combinados con una moral basada en la justicia y la equidad’. Esta
visién estd por encima del prosaico nivel de los problemas cotidianos y que debe ser
considerada para la confomacién de una sociedad razonable. En un mundo como el nuestro,
donde el individuo vale cada vez menos y el Estado cada vez mds, es iitil recordar el principio
aristotélico segun el cual la felicidad de cada uno y el éxito del Estado son dos aspectos del
mismo proceso: la mejor constitucién es aquella que fomenta la felicidad de cada individuo y
su bienestar". EI gran fil6sofo definié la felicidad como un fin en si mismo, al cual todos los
medios se dirigen: esta virtud es la conjuncién de lo bueno y lo divino, la mas duradera y
placentera. Y la filosofia, es, segiin Aristételes, la ocupacién que produce los placeres de la mds
alta pureza y perennidad, ya que el espiritu es lo mejor en nosotros y sus objetos son los de una
dignidad superior. La autarquia humana se consigue por medio de la contemplacién filoséfica,
la actividad propia del sabio y justo", y, como ahadiriamos nosotros, de aquel feliz mortal que
no tiene que trabajar para sobrevivir y que estd por encima de las intrigas de sus congéneres.

Arist6teles Politik (Politica), Rowohlt, Reinbek, 1963, p. 62 y (= 1268 b, .1269 a).

Arist6teles, Alteste Politik, op. cit. (nota 5), p. 98 sg.

Aristételes, Politik, op. cit. (nota 6), p. 270, sg. (= 1337 b - 1338 a).

Epikur, Brief an Menoikeus (Epistola en: Epikur, Philosophire der Freude (Filosofia de la alegria), (Compilacién de Johannes
Mewaldt), Kroner, Stuttgart, 1973, p. 46.

10 Arist6teles, Politik, op. cit. (nota 6), p. 229 (=1323 a).

11 Aristételes, Die Nikomachische Ethik (La ética a Nicémaco) dtv, Munich, 1972, pp 294-296 (= 1177 a).

20

O e\



CLASSICA BOLIVIANA ——

Es evidente la enorme significacién que Aristételes atribuye a la recta, contemplacién como
fuente de felicidad. Pero no pasa por alto el aspecto material: el hombre feliz es aquel que vive
en buenas circunstancias exteriores, aquél que ademés de la facultad de contemplacién
filosdfica, tiene una buena salud y todo lo otro que se necesita para una existencia razonable™.
En su Politica, Aristételes concibié una imagen mas "mundana” de la felicidad, la cual esta
vinculada a la praxis de lo justo y lo prudente. La felicidad no reside en cualquier tipo de
actividad politica, sino en la correcta y virtuosa. La praxis més elevada es aquélla que tiene su
fin en si misma, y tiende a equipararse con la reflexién tedrica, pero la felicidad puede
alcanzarse con una actividad adecuada en la esfera socio-politica®.

Aqui emerge como consejo pragmatico el camino del término medio, que en politica no
es nada despreciable. Lo mejor y mds noble es lo que queda en la mitad entre la exageracién y
la escasez en lo referido al mismo asunto™. La constatacién de este término medio debe hacerse
pragmadticamente, sin una busqueda exacta de la "mitad" y procediendo mds bien con el
criterio de la plausibilidad (phonesis), como si la actuacién politica tuviese algo de una obra de
arte®. La razén practica, la prudencia tiene como tarea la preocupacién por lo "real" y particular
presuponiendo que uno conoce los principios de la sabiduria pero que puede actuar en forma
auténoma. Esta facultad del discernimiento humano es imprescindible para evitar que el
Hombre que puede ser la mds noble de las criaturas, se convierta en la peor de ellas cuando
estd desvinculado de la ley y el derecho. Sin virtud, el Hombre llega a ser el mas salvaje y
perverso de los seres vivientes®. La finalidad del Estado es la perfeccién de una vida social que
se baste a si misma, no estd vinculada necesariamente a un tipo particular de gobierno”.

La democracia no fue, por ejemplo, originalmente un modelo siempre véalido de
organizacién social, sino la creacién histérica y, por lo tanto, pasajera, obra de una colectividad
consciente de si misma (la ateniense)®. Uno de los rasgos mds notables y constitutivos de este
gran legado es la autonomia de la esfera politica, separada de la religién, los misterios y los
mitos, por un lado, y de las constricciones de la economia y, por consiguiente, de los problemas
cotidianos, de la mera supervivencia, por otro. En este punto la teoria clésica difiere de la
ciencia politica actual, pero creo que las variadas concepciones modernas, pese a
numerosisimos esfuerzos teGrico-practicos por acercarse a las ciencias econdémicas y a pesar de
un verdadero mar de literatura sobre la temdtica, no han dado respuestas realmente
convincentes y que hayan superado el ya mencionado escrutinio de los tiempos y las
generaciones.

12 Ibid,, p. 300 (= 1178 b).

13 Aristételes, Politik, op. cit. (nota 6), pp. 232-234 (= 1325 a 1325 b).

14 Aristoteles, Eudenische Ethik (Etica a Eudemo), en: Hauptwerke, op. cit.(nota 5), p. 70.

15 Aristételes, Nikomachische Ethik, op. cit. (nota 11) p. 83 (= 1104 a).

16 Arist6teles, Politik, op. cit. (nota 6), p. 97 (1280 a), 99 (= 1280 b), 228 (= 1323 b).

17 AristSteles, Politik, op. cit. (nota 6) p. 11 (= 1253 a).

18 Cf. el brillante articulo de Pierre Vidal-Naquet, Una invencion griega: la democracia, en: VUELTA (México), vol. XVIII, N° 209,
abril de 1994, p. 21; cf. Cornelius Castoriadis, La democracia ateniense y sus interpretaciones, en: Ibid., pp. 28-32.

21



— CLASSICA BOLIVIANA

En forma encomiablemente realista, los atenienses establecieron —dentro del marco de
los entonces hombres libres, se entiende— un compromiso original y perdurable hasta hoy: la
igualdad juridica de los ciudadanos y su igual oportunidad de acceso a las dignidades
publicas, sin modificar, por otra parte, las diferencias en la esfera de los ingresos y la
propiedad. Ahora bien: precisamente la democracia de esta incomparable ciudad-Estado fue el
fundamento del imperialismo ateniense. Como se sabe, las masas atenienses, de manera
totalmente democratica y legitima, eligieron lideres populistas que prometieron metas
irrealizables, y, entre ellas, la conquista y el pillaje de otras sociedades, lo que efectivamente
ocurrid y termind con la derrota de Atenas y con el consecuente descrédito de la democracia.
El historiador Tucidides, contemporaneo de estos sucesos, nos ha dejado valiosas reflexiones
sobre los peligros y las limitaciones de los regimenes democréticos y sobre la necesidad de
refrenarlos mediante instituciones mondrquicas y aristocraticas, combinacién que
propugnaron asimismo Aristételes, Polibio y Cicerén y que constituyé uno de los puntos
recurrentes de la teoria politica cldsica. Aristételes opiné que una forma mixta de gobierno
seria la mas adecuada, a causa del compromiso requerido entre los elementos democréticos y
aristocraticos: se combina la justicia de una eleccién de ancha base con la calidad de
funcionarios que disponen de una buena educacién y experiencia®. También Cicerén se
manifesté en favor de un modelo gubernamental que reuniese dentro de si fragmentos de
diferentes tipos de Estado, argumentando igualmente que asi se preservaria la justicia, el buen
funcionamiento y la estabilidad. El y Polibio sostuvieron que la mezcla de instituciones
monarquicas, aristocraticas y democraticas genera una complementacién de las mismas,
limitindose y balancedndose simultineamente y evitando, por lo tanto, determinaciones
extremas y permitiendo que los "hombres superiores en espiritu y en virtud" sean nombrados
para los puestos de mando®.

La soberanidad de la ley, postulada por Aristételes, representa ademds una solucién
préctica a un problema socio-politico: segtin la teoria aristotélica, ninguna clase social posee un
derecho para imponer sus intereses sobre las demds. Las formas de gobierno negativas y
"degeneradas” deben ser rechazadas, porque tanto las democréticas como las oligdrquicas no
respetan los principios del Estado de derecho y tratan de hacer prevalecer de modo irrestricto
sus intereses particulares.

La decadencia del pensamiento politico clasico empez6 con la influencia creciente del
cristianismo: ya que en una sociedad cristianamente perfecta el gobierno y la ley serfan
superfluos, hay que soportar a ambos —si resultan mediocres y hasta malos- sélo a causa de la
perversidad intrinseca del hombre. Con ello tiene lugar una clara devaluacién de la vida
ciudadana y estatal, preparada por algunas corrientes del pensamiento helenistico-
individualista. A partir del siglo IV a.C. el Estado ya no es mas el vehiculo de la perfectibilidad

19 Aristételes, Alteste Politik, op. cit. (nota 5), p. 90.
20 Cicerdn, op. cit. (nota 4), p- 67, 85 sg. 131.
21 Arist6teles, Politik, op. cit. (nota 6), p. 133 sg. (= 1292 a).

22



CLASSICA BOLIVIANA ——

humana, sino la instancia meramente tolerada para tratar de hacer la vida mds soportable. La
dicotomia postulada por el cristianismo entre una esfera mundana y otra espiritual en la
naturaleza del hombre conduce a que la primera tenga una dignidad ontolégica y
axiolégicamente mucho mds baja que la segunda: la actividad socio-politica debe contentarse
con un rango inferior y subordinado al quehacer teolégico-religioso. La Iglesia y los deberes
religiosos adquieren una prioridad absoluta sobre la sociedad civil y las preocupaciones
politicas. Esta constelacién fue dogmatizada por San Agustin, particularmente por su
exaltacién de la fe en detrimento de la razén y por el desplazamiento del libre arbitrio en favor
de la teorfa de la predestinacién. Su dualismo acentuado entre lo mundano y lo religioso se
manifiesta claramente en la posicién preeminente que adopta segin él la Civitas Dei en
contraposicion a la funcién subordinada que le toca a la civitas terrena, mero brazo secular que,
asesorado por la Iglesia, debe prestar su concurso a la lucha contra el principio del mal.

En el humanismo del Renacimiento, la concepcién del derecho natural y todo el trabajo
de esclarecimiento histdrico social que desembocaria en la Ilustracién eran de claro origen
clasico grecorromano; ellos prepararon el advenimiento del racionalismo politico. El
desideratum era un sistema de sociabilidad basado en el saber y en el reconocimiento del
hombre en cuanto una personalidad de pensamiento auténomo y responsable. La impotencia
del individuo frente al absolutismo y a su aparato burocrético inspird en el pensamiento
filoséfico-politico la necesidad del individualismo y la organizacién liberal del Estado y de la
sociedad. Las grandes corrientes liberales a partir del siglo XVII se inspiraron, como se sabe,
en notables ejemplos y doctrinas de la antigiiedad clasica, como Pericles, Cicerdn, el estoicismo
y el pensamiento juridico romano. De relevancia fundamental result6 ser una idea de la Grecia
clasica: la limitacién del poder estatal. El Estado deja de ser un fin en si mismo para convertirse
en un simple medio destinado a asegurar la Libertad y el desenvolvimiento de cada uno, a
garantizar la paz interna y la seguridad externa de la sociedad.

Esta concepcién del liberalismo primigenio, que rechaza en realidad toda intervencién
del Estado, fue cuestionada por pensadores que también se inspiraron en fuentes cldsicas, entre
las que hay que mencionar la sofistica presocratica, el escepticismo de la época helenistica y
particularmente la obra de Sexto Empirico. El exponente mds brillante de esta critica fue
Thomas Hobbes, cuya relevancia ha sido reconocida nuevamente por haber fundado la
moderna teoria contractualista y por haber anticipado elementos centrales del postmodernismo:
(1) el relativismo axioldgico, (2) la nocién de la muerte de Dios y de toda metafisica, (3) la
inevitable y positiva evaporacién de la concepcién del bien comin, (4) la devaluacién de la
historia y de la politica en cuanto esfuerzos colectivos con sentido de largo plazo, y (5) la
transformacién de la politica en una estrategia para la obtencién y consolidacién del poder
politico. Hobbes (siguiendo a Niccolo Machiavelli) se percata de que este relativismo de
valores de orientacién convertia en obsoletas la moralidad y la racionalidad de la polis clasica
y de la comunidad medieval: la politica dejaba de ser un esfuerzo en pro de una vida social
razonable y virtuosa para transformarse en una técnica de la conquista del poder en cuanto fin

23

'



—— CLASSICA BOLIVIANA
en si mismo, exento de toda atadura ética. La racionalidad politica adoptaba una indole
estrictamente instrumental al servicio de instintos de dominio, que son pasiones caracterizadas
por ser ilimitadas e insaciables, en individuos solitarios, egofstas y sin vinculos emocionales
con el préjimo. Esta negacién del aristotelismo y la escolastica se apoy6 en las nuevas ciencias
experimentales®.

De acuerdo a Hobbes, en la guerra de todos contra todos (bellum omnium contra omnes)
los hombres son seres dominados enteramente por la insaciabilidad de los apetitos y del
poder® y, por ende, del miedo: sienten permanentemente el temor de ver reducidas su

— concupiscencia y su ansia ilimitada de poder y placer; la absoluta libertad y anomia que los
caracte(iia en estado natural, los lleva indefectiblemente a la absoluta servidumbre, al abdicar
todos sus derechos naturales y sociales en favor del Estado omnipotente e irrestricto. El
contrato social y el Estado tienen tinicamente la funcién de evitar la carniceria generalizada y
la guerra civil perenne: la paz seria algo factible y comprensible, una opcién estratégica
aceptable en términos de frio calculo de ventajas y desventajas, algo totaimente admisible para
"egoistas racionales” que han adquirido la "clarividencia que brinda el temor™. El Estado
existe inicamente para que reine la paz entre los "ciudadanos" y para que éstos se consagren a
la obtencién de sus ventajas y placeres individuales. Protege celosamente la propiedad privada
y regula las actividades humanas, con un minimo de leyes que tienen un caricter formal y
general, asegurando la igualdad juridica entre ellos. Pero este Estado y, mas ampliamente, la
comunidad humana no es ya mas —como en las teorias cldsicas- el lugar indispensable del
encuentro con los conciudadanos, el marco para el desarrollo de las potencialidades y virtudes
humanas y la arena de una agradable sociabilidad, sino un prosaico instrumento para evitar la
mutua destruccién de seres impulsados por los instintos mas sérdidos. Debemos reconocer
que Hobbes fue el primer pensador en postular la necesidad de que el Estado se legitime ante
los stibditos porque el Estado no pertenece a la condicién primigenia natural del hombre; de
ahi nace todo argumento contractualista. Congruente con esta vision es la concepcién de
Hobbes de que no existe ninguna regla para determinar de manera axiomética lo que es bueno
y malo. No habria, por ejemplo, ninguna manera de determinar objetivamente lo que es la
justicia. Ex iuri enim iustitia: lo justo es lo que prescribe la ley positiva que estd casualmente en
vigencia, independientemente de su contenido. Lo legitimo es lo legal y viceversa. El que
detenta el poder define el derecho, o dicho de otro modo: el poder y el derecho son las dos

22 Sobre esta problemética y en relacién especifica con Hobbes, cf. el brillante estudio de Jiirgen Habermas, Theoria und praxis.
Sozial Philosophische-Studien (Teoria y praxis. Estudios de filosofia social), Luchterhand, Neuwied /Berlin, 1963, pp. 32-46.

23 Thomas Hobbes, Leviathan oder wessen, form und Gewalt des kirchischen un burgerlichen staates (titulo original: Leviathan or the
matter, form and power of a commonwealth Ecclesiastical and civil). Rowohlt, Reinbek, 1965, p. 67.

24 Cf. el excelente ensayo de Wolfgang Kersting, Thomas Hobbes zur Einfiihrung (Introduccién a Thomas Hobbes), Junius,
Hamburgo, 1992, p. 138.

25 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Witle und Vorstellung (E1 mundo como voluntad y representacién), en: Schopenhauer,
Samtriche Werke (Obras completas), Suhrkamp, Frankfurt, 1986, vol. I, p. 492 sg.

26 John Stuart Mill, Utilitarianism Liberty, Representative Governmient, Londres/NewYork 1957, p. 67 sg.

24



CLASSICA BOLIVIANA =—

caras de la misma moneda. Auctoritas non veritas facit legem: no es la verdad, sino el poder
politico constituido el que define la ley. La validez de nuestras normas de convivencia no estan
basadas en nebulosos principios metafisicos ni en ninguna prescripcién que no sea la decisién
contingente de algiin organismo estatal. ;No es todo esto algo curiosamente actual dentro de
nuestras modas postmodernistas y neoliberales?

En efecto, el padre del postmodernismo, Arthur Schopenhauer, afirmé que la funcién
principal del Estado es colocar un bozal al hombre, el animal de rapifia por excelencia, para
protegerlo de si mismo. Por lo tanto no habria que esperar ninguna accién ética de parte del
Estado y ningtin mejoramiento moral del Hombre. El Estado constituiria solamente una
magquinaria social —un mal necesario— que vincula el egoismo individual de los mortales con
su instinto colectivo de supervivencia; la politica se reduciria a evitar la autodestruccién de la
especie . La sociedad seria similar a un rebafio de puercoespines situados alrededor de un gran
fuego: los astutos de entre ellos no se acercan demasiado al fuego ni a los semejantes para no
quemarse ni pincharse mutuamente, y tampoco se alejan demasiado para no enfriarse. Pero
otra ilustre pléyade de pensadores liberales, mas afin a la tradicién clasica, concibié una
versién mads racional y mas humanista de la esfera socio-politica. John Locke creé una doctrina
liberal que no renegaba ni del derecho natural, ni de la ética individual o colectiva, ni tampoco
de la idea bésica del bien comiin. En contraposicion a Hobbes él entrevi6 la posibilidad de una
rebelién "justa” —un derecho innato de resistencia- en el caso de que los poderes estatales,
sobrepasaran sus atribuciones y atentasen contra los derechos imprescriptibles de los
ciudadanos. Siguiendo la tradicién ateniense y la liberal de Locke, Montesquieu dijo muy
acertadamente que "s6lo el poder detiene al poder": para evitar toda centracién de poderio

“estatal en una o pocas manos, lo mds conveniente es su distribucién en instancias mas o menos
independientes unas de otras.

Fue el mérito de John Stuart Mill haber constatado que un peligro inminente de las
libertades ciudadanas puede venir de las mayorias satisfechas de si mismas, que utilizan la
fuerza de su niimero para reprimir a grupos més pequefios y para regular el pensamiento de
toda la sociedad. Por lo tanto, la defensa de las minorias se convierte en una de las principales
tareas del espiritu genuinamente liberal. Basdndose en la tradicién cldsica de Aristételes,
Tucidides y Cicerén, Alexis de Tocqueville analizé desapasionadamente el proceso de
democratizaci6n de las sociedades industriales, para llegar a la conclusién de que éste habia
fomentado intensivamente la centralizacién del aparato estatal, lo que a su vez, cercené las
posibilidades efectivas de libertad politica. La homogeneizacién de todas las esferas, tan cara
a tecnéeratas de toda tendencia ideolégica y cuya complementacién se debe a gobiernos tanto
Capitalistas como socialistas, destruy6 los poderes intermedios, los derechos especiales (fueros)
Y los privilegios de todo tipo, las aristocracias hereditarias de fuerte implantacién regional y,
Por consiguiente, dejé al individuo, —aparentemente libre de las odiosas ataduras arcaicas—
solo y aislado frente al Estado todopoderoso. La misma gente que destruye trabajosamente las

25



~—— CLASSICA BOLIVIANA
monarquias, afirmé Tocqueville, se deja manejar ddcilmente por una burocracia anénima?.
Tocqueville reconocié que el despotismo del ancien régime, aunque opresivo, era restringido y
atanfa a pocos, mientras que el moderno, aunque mds suave, recaia sobre todos. Este
despotismo, nacido a la sombra de la Revolucién Francesa, de la revolucién industrial y de las
reformas jacobinas, generaria una masa informe de hombres, desvinculados entre si, tan
iguales que habrian perdido toda identidad diferenciadora, entregados al trabajo y a los
pequenos placeres, estarian agradecidos y sometidos al poder central, siendo éste
simultaneamente ilimitado y despético; pero previsor y francamente popular®.

Estamos aqui ante la paraddjica situacién de que principios liberal-democréticos, como
el de la igualdad de todos los ciudadanos y la abolicién de privilegios, poderes e instituciones
particulares y de cardcter aristocratico, pueden conducir a los modelos contemporaneos del
totalitarismo. Igualdad no es sinénimo de libertad, y puede muchas veces prestar su concurso
al despotismo, particularmente cuando la ideologia y los movimientos igualitaristas tratan de
realizar nivelaciones hacia abajo ridiculizando y atacando toda diferencia, mérito e
independencia individuales.

El igualitarismo democratico, como principio llevado a ultranza, origina la
mediocridad, la injusticia y la insensatez colectiva, como ya lo sefialé Cicerdn®. Ademads de ser
un sistema més o menos terrorista: jguay del que ose diferenciarse de la masa informe! Contra
los peligros de este tipo de totalitarismo existen algunos remedios, también ya sefialados por
Montesquieu y Tocqueville: fortalecer las posibilidades locales de ejercer libertades politicas, a
nivel provincial y municipal; fomentar la descentralizacién administrativa, quitando
competencias al Estado nacional; participar en asociaciones de libre ingreso que pueden
funcionar como grupos politicos de presion en casos concretos, por un lado, y que se dedican
a solucionar problemas sociales sin pedir para nada la ayuda estatal, por otro; mantener
instituciones piblico-estatales de conformacion aristocratica (como la Camara britanica de los
Lores) y eleccién meritocrdtica (como las academias cientificas); y no abandonar la seguridad
allende lo politico y social que brinda la religién.

Existe, por ende, una tendencia liberal de inspiracion clasica que respeta gran parte de
las instituciones sociales que han crecido orgdnicamente, que estd ligada a la evolucién
britanica y al pensamiento de Edmund Burke y que ha conformado lo que podriamos llamar
la tradicién actualizada. Contra el racionalismo abstracto de la revolucién, Burke evocé las
ventajas del crecimiento orgénico; contra las reformas decididas stbitamente por una asamblea
o un gobierno de iluminados, y de manera altamente centralista —el modelo jacobino de tanta
influencia en todo el Tercer Mundo-, Burke enfatiz6 la bondad de la "eleccién de los tiempos

27 Alexis de Tocqueville, Uber die Demokratie in Anterika (Sobre la democracia en América), Stuttgart 1959, t. I p. 337.
.28 Ibid., p. 341 sg.
29 Cicerén, op. cit. (nota 4), p. 69.

26




CLASSICA BOLIVIANA ——

y las generaciones". Como enemigo de las ideas y los programas abstractos, porque éstos son
demasiado simples para aprehender la complejidad de los hechos reales, Burke propugno el
respeto a las soluciones originadas a través de largos procesos histdricos: las viejas
instituciones son justamente las que mejor trabajan porque han acumulado todo un acervo de
conocimientos y destrezas. El pensamiento abstracto y racionalista que intenta hacer tabula
rasa con la sociedad y sus instituciones, contiene ademds un claro desprecio por la naturaleza
y sus leyes, la que siempre aprovecha lo mejor de su pasado. Segin Burke, las reformas
revolucionarias producirian también una despersonalizacién de las instituciones, con lo cual

se abririan las puertas al anonimato de los grandes aparatos burocraticos; en todo caso habria
que preferir los sistemas "naturales”, frutos del desarrollo "histérico” y no aquellos de la 16gica
absfracta.

Creo que esta argumentacién de Burke, pese a su indole conservadora apunta a algunos
fenémenos muy interesantes: toda reforma racionalista tanto marxista como liberal o
tecnocrdtica corta preciosos lazos con el pasado, en el sentido de entorpecer lo familiar y
habitual, creando entidades abstractas, y anénimas, cuyo valor a largo plazo no es tan grande
como se habia pensado en su comienzo. La teoria de Burke es, desde otro punto de vista, un
alegato contra los elementos de alienacién y pérdida de sentido, y, por consiguiente, contra las
corrientes postmodernistas; tan frecuentes en este mundo contempordneo de la permanente y
casi siempre vana modificacién de la vida social y politica.

27







Studio et labore, honéstate ac
maxima quam fieri possit
modestia, ad astra usque eamus:
si -ut Mantuanus ait- omnia uincit
amor, ne obliuioni demus prope
sequentia ipsius uerba: labor
omnia uincit. Humanitatem in
primis ut exemplum unum in
nostris laboribus enixe colamus,
prae oculis semper habeamus
eamque imo corde prosequamur.
Hoc iter nostrum; hoc decus
nostrum; hoc et praemium semper
nobis satis sit.

J.M. Barnadas



	Untitled1232.pdf (p.1-8)
	Untitled123.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 1.pdf (p.1-6)
	Sin Titulo 2.pdf (p.7)

	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)


	Sin Titulo 1.pdf (p.9-19)
	Untitled.pdf (p.20-21)
	Sin Titulo 3.pdf (p.1)
	Sin Titulo 2.pdf (p.2)


