




CLASSICA BOLIVIANA / XIV 
Revista de la Sociedad Boliviana 

de Estudios Clásicos (SOBEC)

Dirección y edición general
Andrés Eichmann Oehrli, Universidad Mayor de San Andrés, Bolivia

Subdirección y Secretaría general
Tatiana Alvarado Teodorika, Academia Boliviana de la Lengua, Bolivia

Comité de redacción
Débora Zamora Alcázar, investigadora independiente, Bolivia
Carla Salazar Benavides, investigadora independiente, Bolivia

Responsable de la sección reseñas
Laura Paz Rescala, Università Ca’ Foscari di Venezia, Italia

Coordinación de producción
Carolina Uría Paz, investigadora independiente, Bolivia

Comité científico
Pares evaluadores nacionales (Bolivia): 
Estela Alarcón Mealla, Universidad Nuestra 
Señora de La Paz 
Mario Castro Torres, Universidad San Francisco 
Xavier de Chuquisaca
Libardo Tristancho, Universidad Católica 
Boliviana  

Pares evaluadores internacionales: 
Antonio Alvar Ezquerra, U. de Alcalá de Henares, 
España
Josefa Álvarez, Le Moyne College, EE. UU.
Javier Andreu Pintado, U. de Navarra, España 
Antonio Barnés Vázquez, U. Complutense de 
Madrid, España
Alberto Bernabé, U. Complutense de Madrid, 
España
Mauricio Beuchot, U. Autónoma de México, 
México
Emiliano Buis, U. de Buenos Aires, Argentina
Javier Cabrero Piquero, U. Nacional de Educación 
a Distancia, España 

Cecilia Colombani, U. de Morón y U. de Mar del 
Plata, Argentina
Rafael Gallé Cejudo, U. de Cádiz, España 
Francisco García Jurado, U. Complutense de 
Madrid, España 
Fernando García Romero, U. Complutense de 
Madrid, España 
Ana María González de Tobia, U. Nacional de La 
Plata, Argentina
Andrew Laird, Brown University, EE. UU.
Fernando López Sánchez, Wolfson College, Reino 
Unido 
Ana Mª Martínez de Sánchez, U. Nacional de 
Córdoba, Argentina 
Ricardo del Molino García, U. Externado de 
Colombia, Colombia
Walter Redmond, Texas University, EE. UU. 
María Isabel Rodríguez López, U. de Castilla – La 
Mancha, España 
Álvaro Sánchez Ostiz, U. de Navarra, España 
Marcela Alejandra Suárez, U. de Buenos Aires, 
Argentina



Colaboraron además para el presente número: 
Yordan Arroyo, U. de Salamanca, España
Pablo Adrián Cavallero, U. de Buenos Aires, 
Argentina
Alexandre Costa e Leite, U. de Brasilia, Brasil
David García Pérez, U. Nacional Autónoma de 
México
Miguel Herrero de Jáuregui, U. Complutense de 
Madrid, España
Adrián Izquierdo, U. Rey Juan Carlos, Alcorcón, 
España

Carlos Mariscal de Gante Centeno, U. Nacional 
Autónoma de México
Javier de Navascués, U. de Navarra, España
Fernando Pancorbo, U. de Basel, Suiza
Ricardo Salas Venegas, U. de Chile
José Torres Guerra, U. de Navarra, España
Mónica Velásquez Guzmán, U. Mayor de San 
Andrés, Bolivia

Depósito Legal N.º 4-3-96-2023  
ISSN: 2313-5115 
ISSN-e: 2518-2587

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli y Tatiana Alvarado Teodorika

Portada: Lo mejor del Olimpo a precio de oferta. Guiomar Mesa (1996)

Edición fotográfica: Felipe Ruiz  

Contacto e informaciones:	 estudiosclasicosbolivia@gmail.com 
	 www.estudiosclasicosbolivia.org

© Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (SOBEC)

Manifestamos nuestro profundo agradecimiento a la Universidad Nuestra Señora de La Paz que, desde 
los inicios de la actividad de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos y desde la edición del primer 
número de Classica Boliviana, ha brindado un sostenido apoyo, desinteresado y generoso, para la elegante 
publicación en formato físico.
La Paz, diciembre de 2025



CLASSICA BOLIVIANA 
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número XIV





Índice

Presentación
Andrés Eichmann Oehrli.................................................................................. 9

Nuestra portada
Margarita Vila Da Vila.................................................................................. 17

Filología clásica

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto»  
(vv. 670-671): la alta moral de Ilíada 23
Elbia Haydée Difabio.................................................................................... 23

La perversión de los rituales en Antígona de Sófocles
Marcela Ristorto y Clara Racca.................................................................... 39

Filosofía

La doctrina de santo Tomás de Aquino sobre la restitución aplicada  
por Epifanio de Moirans al caso de la esclavitud negra
Fernando Rodrigues Montes D’Oca.............................................................. 65

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana 
de Rubio y el Cursus Artium Complutensis O. C. D.
Estéfano Elias Risso y Alfredo de J. Flores................................................. 103

Materia clásica

Figuras femeninas de la Odisea en la poesía hispánica 
contemporánea: una antología
María del Val Gago Saldaña........................................................................ 129

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy
Tomás Fernández......................................................................................... 153



Varia

La rabia en Filúmeno de Alejandría
Adolfo Alcoba Alcoba.................................................................................. 177

Culpa moral, justicia poética y caída trágica en el Edipo rey
Mauricio Montealegre Oblitas..................................................................... 189

Reseñas

Andrea Marcolongo, Etimologías para sobrevivir al caos. Viaje 
al origen de 99 palabras, Barcelona, Taurus, 2021, 336 pp., 
ISBN: 978-84-306-2383-9
Patricia García Zamora...............................................................................209

Tatiana Alvarado Teodorika y Theodora Grigoriadou (eds.), Voces 
helenas en la poesía hispánica, Toulouse, Presses Universitaires du 
Midi, 2024, 302 pp., ISBN: 978-2-8107-1273-1
Bruno Lloret.................................................................................................213

Steven Hunt & John Bulwer (ed.), Teaching Classics Worldwide. 
Successes, Challenges and Developments, Londres / Nueva York / 
Oxford / Delhi / Sydney, Bloomsbury Academic, 2025, XII+468 pp., 
ISBN: HB 978-1-3504-2762-4, PB 978-1-3504-2761-7, ePDF 978-1-
3504-2763-1, eBook 978-1-3504-2764-8
Rosa María Mariño Sánchez-Elvira............................................................217



MATERIA CLÁSICA



153
Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac 
McCarthy

The Logic of the Maxim between Euripides, Stobaeus and  
Cormac McCarthy

Tomás Fernández
Universidad de Buenos Aires – Conicet (Argentina)

Tomas.Fernandez@conicet.gov.ar
https://orcid.org/0000-0001-8730-0249

Fecha de recepción: 31-3-25
Fecha de aceptación: 9-5-25

Resumen
Podemos definir la máxima, inspirándonos en Aristóteles, como cualquier 
enunciado que concierne a acciones y, en particular, a si deben llevarse a cabo 
o no. La máxima, desde luego, cumple papeles muy diversos según el autor, el 
género, la obra y la época. En Eurípides, por ejemplo, contribuye a estructurar 
la trama, predispone al auditorio a determinadas emociones, resalta rasgos 
de personalidad, justifica acciones, etc. En las antologías del mundo tardo-
antiguo y bizantino, su función muta: desgajadas de su contexto dramático, 
se las generaliza; pasan de ser relativas a enteramente universales. Esta 
esencialización es clara en Estobeo (s. V), a quien tomo como modelo de esta 
segunda manera de emplear máximas. En la narrativa moderna, la máxima 
suele tomar un papel estructurante en la trama, más controlado y subterráneo 
que en Eurípides. Abordaré un representante extremo de este proceder: Cormac 
McCarthy y su novela All the Pretty Horses, primer volumen de la Trilogía 
de la frontera (1992-1998). Mi objetivo es ejemplificar las funciones de la 
máxima en tres autores, géneros y épocas diversas. La premisa para mi análisis 



154

Tomás Fernández

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023 

consiste en que las máximas, cuando no pueden reconducirse estrictamente a 
un personaje en particular, suelen develar la figura del autor implícito.

Palabras clave: máxima, Eurípides, Estobeo, Cormac McCarthy, narratología

Abstract
We can define the maxim, drawing inspiration from Aristotle, as any statement 
concerning actions, particularly regarding whether they should or should not 
be carried out. The maxim, of course, serves widely varying roles depending 
on the author, genre, work, and era. In Euripides, for example, it helps structure 
the plot, predisposes the audience to certain emotions, highlights personality 
traits, justifies actions, and so on. In the anthologies of the late-antique and 
Byzantine world, its function changes: severed from its dramatic context, it is 
generalized; it transitions from being relatively universal to entirely universal. 
This essentialization is evident in Stobaeus (5th century), whom I take as a 
model of this second way of employing maxims. In modern narrative, the 
maxim tends to assume a more controlled and subterranean structuring role 
in the plot than in Euripides. I will address an extreme representative of this 
approach: Cormac McCarthy and his novel All the Pretty Horses, the first 
volume of the Border Trilogy (1992-1998). I aim to exemplify the functions 
of the maxim in three authors, genres, and eras. The premise of my analysis is 
that maxims, when they cannot be strictly attributed to a particular character, 
often reveal the figure of the implied author.

Keywords: maxim, Euripides, Stobaeus, Cormac McCarthy, narratology

1. Introducción: máxima y discurso gnómico1

Esta contribución intenta subrayar la relevancia de las máximas, en sentido 
amplio, en las obras de tres autores de épocas muy diversas (s. V a. C., s. V 
d. C. y s. XX), poniendo de relieve su rol estructurante para la constitución 
de un autor implícito y de un mundo narrativo. Los tres autores seleccionados 
son simples representantes, a su modo típicos, de un universo mucho mayor. 
Un estudio sistemático de la máxima en la tragedia griega, en las antologías 

1	 El autor desea agradecer el apoyo financiero ininterrumpido del Consejo Nacional de 
Investigaciones Científicas y Técnicas (Argentina), sin el cual esta investigación habría 
resultado imposible.



155

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023  

medievales y en las obras completas de varios novelistas de los siglos XIX 
y XX sería deseable, pero, desde luego, el análisis que sigue no apunta a 
una sistematicidad tal, sino, simplemente, a mostrar a tres representantes 
específicos de tres géneros y momentos muy diversos. 

El primero es Eurípides (ca. 480-404 a. C.). En su tragedia, la máxima 
adquiere una función estructurante en la caracterización, en tanto contribuye a 
definir los universos ideológicos de los personajes y, a través de ellos, el mundo 
narrativo más general. Sin embargo, en tanto a menudo parecen desgajadas de 
su contexto dramático más inmediato, también permiten entrever la figura de 
un autor implícito que tiene preferencias muy marcadas. El segundo autor es 
Estobeo (s. V). En él, la máxima adquiere una preponderancia todavía mayor 
que en Eurípides, quien ya la utilizaba con gran profusión. En efecto, el 
antologista suele citar con preferencia fragmentos que contienen máximas. En 
esto se comporta de manera esperable: en todo momento las máximas suelen 
ser consideradas lo más citable de una obra. La constelación de máximas 
seleccionadas y excluidas permite entrever a un autor implícito todavía más 
visible que el de Eurípides, y con preferencias muy distintas; en particular, 
la de tener un mayor optimismo en cuanto a la naturaleza humana. El tercer 
autor es Cormac McCarthy (1933-1923), el brillante escritor norteamericano 
que exploró el gótico sureño y promovió el renacimiento del western en 
literatura. En él, la máxima se vuelve casi invisible. Si aparece, lo hace solo 
para caracterizar de manera muy calculada y directa al personaje que la 
enuncia. Sin embargo, por omisión, ilustra un dato central acerca del autor 
implícito: tiende a invisibilizarse lo más eficazmente posible, en particular en 
lo que concierne al universo ideológico, si bien, desde luego, los espacios y 
los hechos mismos muestran su fascinación por la violencia legítima y por los 
paisajes naturales; las máximas, en cambio, al contrario de lo que sucede en 
Eurípides y Estobeo, nunca lo muestran directamente.

En lo que sigue, califico como «discurso gnómico» a aquel que se 
manifiesta a través de máximas, y como «campo gnómico» a la totalidad 
de fragmentos pertenecientes al discurso gnómico2. Ambos conceptos son 
instrumentales para determinar la figura del autor implícito, es decir, aquel que 
puede reconstruirse a partir de los indicios presentes en un texto, que puede 

2	 E. Crespo, 2006, provee una excelente introducción a la máxima clásica en lengua castellana. 
Para la máxima en Eurípides, ver A. Boscà Cuquerella, 2023. Véase también R. Fernández 
Garrido, 2012. Consúltese para la cuestión de la máxima, el proverbio y el refrán en general, 
Refranero multilingüe. Bibliografía.



156

Tomás Fernández

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023 

tener poco que ver con el autor empírico3. También es útil para precisar la 
implicancia de una cosmovisión, en una obra dada, su concepción subyacente, 
entendida en un sentido amplio (político, religioso, científico, moral, etc.).

La máxima, en tanto enunciado universal que concierne a acciones, suele 
ser una frase hecha, pero no cualquier frase hecha es una máxima. Muchos 
lugares comunes retóricos, frases estereotipadas o clichés como «más bueno 
que el pan» no son máximas, aunque tengan una estructura análoga, en parte 
por incluir algo generalmente aceptado. Al mismo tiempo, no toda «verdad» 
universal es una máxima. La idea de que la mano derecha dada es «la mayor 
prueba de fidelidad»4 no lo es. Enunciados generales de este tipo, que 
llamaremos universalismos, pertenecen al código cultural barthesiano, en este 
caso perteneciente al área de las costumbres o del derecho consuetudinario5. 
Subrayemos, al pasar, que algunos universalismos no tienen nada de gnómico 
(«el agua hierve a cien grados»). Otros, sin ser máximas propiamente dichas, 
podrían reformularse como una. El ejemplo de Medea, sobre la mano derecha 
como mayor prueba de fidelidad, podría reescribirse como «es un traidor 
quien da la fe de su mano derecha y luego la viola», o «nunca traiciones la 
fidelidad empeñada a través de la mano derecha». Un caso análogo es la frase 
de Sófocles «muchas son las cosas tremendas pero ninguna más tremenda que 
un ser humano»6. Se trata de un universalismo, y no inmediatamente de una 
máxima, aunque pueda reescribirse como máxima («no debemos asombrarnos 
frente al carácter de las acciones humanas»).

2. Eurípides y Estobeo
Quisiera proveer de ejemplos concretos sobre el campo gnómico euripideo. 
Para ello, voy a detenerme en el prólogo y la párodo de Medea7. Allí encuentro 
cuatro máximas propiamente dichas y otras cuatro o cinco implícitas. De las 

3	 Según el The Living Handbook of Narratology: «The concept of implied author refers to the 
author-image evoked by a work and constituted by the stylistic, ideological, and aesthetic 
properties for which indexical signs can be found in the text. Thus, the implied author has 
an objective and a subjective side: it is grounded in the indexes of the text, but these indexes 
are perceived and evaluated differently by each individual reader».

4	 Eur. Med v. 22.
5	 «Les codes culturels [...] sont les citations d’une science ou d’une sagesse; en relevant 

ces codes, on se bornera à indiquer le type de savoir (physique, physiologique, médical, 
psychologique, littéraire, historique, etc.)», R. Barthes, 1979, p. 27.

6	 Soph. Ant v. 332.
7	 Eur. Med v. 22, vv. 1-213.



157

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023  

cuatro máximas explícitas, tres aparecen en Estobeo, quien cita, además, otro 
fragmento más ambiguo de Medea8.

(a) αὐτὴ τε πάντα ξυμφέρουσ᾽ Ἰάσονι˙
ἥπερ μεγίστη γίγνεται σωτηρία,
ὅταν γυνὴ πρὸς ἄνδρα μὴ διχοστατῇ9.

[Y favoreciendo ella en todo a Jasón; lo que llega a ser el máximo beneficio, 
cuando la mujer no está en desacuerdo con el marido.]

Al señalar que Medea ξυμφέρει Ἰάσονι, «favorece a Jasón», la nodriza no 
señala que simplemente esté «de acuerdo con él», sino que cede a él, se pliega: 
el beneficio reside en que la mujer siga al marido, no en que ambos vivan en 
concordia como pares. Hay una moralidad implícita: la mujer debe someterse 
y el marido ser digno de esta sumisión. De lo contrario, advienen desgracias. 
Hasta aquí, una verdad universal con un precepto implícito: «mujeres, 
someteos a vuestros maridos; maridos, tratad bien a vuestras esposas».

Las máximas, tomadas en sí mismas, pueden ser más o menos separables. 
Esta es altamente separable; el verso 13, con su referencia a Jasón, podría 
haber sido dejado de lado. Pese a ser separable, es muy pertinente para su 
contexto dramático, algo que, desde luego, pasará inadvertido al lector de 
Estobeo. Sacada de contexto, es una constatación bastante típica en el mundo 
griego. En su contexto dramático, en cambio, resulta amenazante. Esta primera 
aparición del discurso gnómico le da a la tragedia una coloración oscura y 
tormentosa que no la abandonará.

8	 En Estobeo, la cita ambigua sin duda vale como máxima. El recorte del antologista subraya, 
precisamente, su carácter de aforismo, que es un tipo de máxima: μεγαλόσπλαγχνος 
δυσκατάπαυστος / ψυχὴ δηχθεῖσα κακοῖσιν (Stob. t. 3, p. 545, vv. 109-110), «es irrefrenable 
un alma de gran entraña [= orgullosa] mordida por los males». Se la podría traducir 
fácilmente bajo la forma de una máxima típica: «difícil ponerle freno a un alma orgullosa 
cuando la muerden los males».

9	 Salvo indicación en contrario, las traducciones que siguen me pertenecen. Siempre cito a 
Eurípides de la edición Diggle, y a Estobeo por la de Hense. Las citas (a), (b) y (c) están 
tomadas de Estobeo (quien, desde luego, las toma directa o indirectamente de Eurípides), 
la (d) de Eurípides. Para la relación entre Eurípides y Estobeo, ver R. M. Piccione, 1994a. 
Véase de la misma autora, para la cultura de la cita de máximas, Piccione, 1994b, 2003, 2004; 
también R. M. Piccione y R. Perkams (eds.), 2002, 2005. Fundamental para la transmisión 
de Estobeo es T. Dorandi, 2023. Para Estobeo como testigo textual de Eurípides, ver F. 
Hernández Muñoz, 1989. G. Most, 2003, sigue siendo probablemente la mejor introducción 
a Eurípides en tanto productor de máximas. Ver Stob. vv. 13-15 en t. 4, cap. 23 («Sobre el 
matrimonio»), fr. 30, p. 580. 



158

Tomás Fernández

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023 

Probablemente el ejemplo más célebre de este uso gnómico, en el que 
una máxima relativamente insípida se vuelve feroz por su enriquecimiento 
en el contexto, aparece en la frase de Blanche DuBois en Un tranvía llamado 
deseo, «I have always depended on the kindness of strangers», literalmente: 
«Siempre dependí de la amabilidad de los extraños»10. La máxima subyacente, 
en su aspecto general, consiste en que cierta gente indefensa (en particular 
las damas) no puede valerse por sí misma y requiere de la buena voluntad 
de los demás. En el contexto dramático significa, en cambio, que Blanche 
necesitó de las «amabilidades» de sus amantes para sobrevivir: para una dama 
del Sur, algo casi tan terrible como la prostitución. Cuando Blanche sufre 
finalmente algo aun más humillante a manos de su cuñado, la máxima adquiere 
su carácter elástico entre lo general («una mujer sola en este tiempo y lugar 
muy difícilmente podrá hacerse valer») y lo particular (Blanche dependió 
de los favores de los varones en los grados más diversos, de menos a más 
degradantes, para sobrevivir). La máxima inocente se vuelve siniestra. Más 
que una ironía trágica hay un investimento trágico, donde hasta lo universal 
se carga de pathos. Las máximas tienen esta peculiaridad: se cargan, como 
metales, de diversas energías, según el contexto. En estos casos, pueden 
imbuirse de un dramatismo frenético que ellas, tomadas en sí, no tienen. 

Desde luego, la carga por contextualización también se da en Estobeo, si 
bien de un modo muy distinto: generalmente por el recorte de los fragmentos 
y por su posicionamiento en determinado capítulo, con determinado título.

(b) ἀλλ᾽ οἵ γε παῖδες ἐκ τρόχων πεπαυμένοι
στείχουσι, μητρὸς οὐδὲν ἐννοούμενοι
κακῶν˙ νέα γὰρ φροντὶς οὐκ ἀλγεῖν φιλεῖ11.

[Pero aquí los hijos, cesando sus carreras, llegan, sin poner para nada en 
mientes los males de su madre. Pues el joven pensamiento (el pensamiento de 
los niños) no quiere sufrir.]

Solo el final del tercer verso, desde νέα, es una máxima: «los niños no 
son de preocuparse», no se los puede juzgar por ello. Solo el que conozca la 
tragedia notará la implicancia: estos niños no tienen la culpa, pero de todos 
modos van a pagar. La máxima refuerza, por un lado, que no acompañan ni 
pueden acompañar a la madre, pero, por otro lado, y sobre todo, su inocencia.

10	 Ver G. Toles, 2009, p. 80: «All by itself it [esta línea de Blanche] confers the indelible sense 
of completeness–allied to the sacred stillness reaching out from the heart of Greek tragedy».

11	 Stob. Flor t. 4, cap. 24 («Sobre los niños»), fr. 4, vv. 46-48, p. 618.



159

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023  

El investimento por contexto también es alto, aunque la máxima 
propiamente dicha (v. 48) es muy separable.

(c) χρηστοῖσι δούλοις ξυμφορὰ τὰ δεσποτῶν
κακῶς πίτνοντα καὶ φρενῶν ἀνθάπτεται12. 

[Para los buenos esclavos es una desgracia que vayan mal los asuntos de los 
amos, y les invade la mente.]

Esta máxima es enteramente separable. Si se la toma en sí misma, nadie 
que no lo sepa con antelación podrá adivinar a qué tragedia pertenece. La 
máxima es, también, universal en grado sumo. Si bien es pertinente para 
el contexto, no tiene el rol estructurante que encontramos en las máximas 
anteriores. Sirve ante todo para manifestar que la nodriza quiere mostrarle 
su mejor cara al paidagogos, tal vez para tirarle la lengua. Quizá también 
muestre que, en su sencillez, la nodriza no piensa demasiado en lo que dice.

Hasta aquí tenemos tres máximas. La última asegura que la desgracia del 
amo lo es también para el esclavo. No tiene mayor investimento dramático, 
pero pinta de cuerpo entero a un personaje, no necesariamente como bueno, 
pero sí como alguien que explícitamente quiere mostrarse como bueno. La 
segunda remite a que los niños, en su inocencia, no pueden sufrir con los 
adultos. Se le puede dar mayor relevancia en la trama. La primera refiere a 
que la mujer debe seguir al hombre y estar de acuerdo con él, ya que esto es la 
mayor salvación. Podemos inferir que cuanto menos lo siga y menos esté de 
acuerdo, sobreviene la mayor catástrofe. Esta máxima sí es crucial en lo que 
sigue y se revela como premonitoria y siniestra.

3. Lo que Estobeo no cita
Sin embargo, la máxima más relevante en este prólogo de Medea es, 
precisamente, la que Estobeo no cita: (d) πᾶς τις αὑτὸν τοῦ πέλας μᾶλλον 
φιλεῖ13 [toda persona se ama a sí misma más que al prójimo]. Si hubiera querido 
rescatar esta máxima, Estobeo probablemente habría citado también parte del 
verso 85: ἄρτι γιγνώσκεις τόδε, / ὡς πᾶς τις αὑτὸν τοῦ πέλας μᾶλλον φιλεῖ 
[recién ahora te enteras de esto, que toda persona se ama a sí misma más que 
al prójimo]. Pero prefirió no citarla. Ahora intentaremos dar una explicación 
de por qué.

12	 Stob. t. 4, cap. 19 («Sobre los amos y los esclavos»), fr. 37, vv. 54-55, p. 428.
13	 Eur. Med v. 86.



160

Tomás Fernández

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023 

La máxima tiene una forma proverbial transparente. Cuenta con numerosos 
paralelos en la tragedia griega y al menos uno en la comedia latina14. Es adecuada 
para caracterizar a los personajes de Medea. La pronuncia el paidagogos, que 
la refiere a Jasón, pero podría haberla pronunciado Medea sobre esta misma 
persona o sobre Creonte. Tomada en sí misma, puede parecer una máxima sin 
excesivo peso propio, eficaz y pesimista como tantas otras. Sin embargo, en tanto 
anticipatoria, adquiere una tonalidad muy oscura que no puede limitarse al simple 
egoísmo humano. De modo implícito caracteriza a la tragedia en su totalidad y 
refiere, desde una perspectiva u otra, a la mayor parte de sus personajes.

¿Por qué Estobeo no la cita? Es separable, es efectiva, es universal. Pero 
parece un llamamiento al egoísmo al destacar su inevitabilidad y generalidad, y 
adelanta una visión de la humanidad a la que falta cualquier componente edificante.

Sería aventurado avanzar aquí alguna conclusión sobre la complicada 
relación de Estobeo y el cristianismo. El compilador no cita a padres de la 
Iglesia que serían idóneos para sus capítulos, en pleno s. V d. C. Probablemente 
no fuera cristiano. Sin embargo, es probable que ciertos aspectos de la 
cosmovisión cristiana se filtraran en su criterio de selección de máximas. Y, 
sobre todo, su perspectiva cuenta con un afán didáctico teñido de redención, 
cierto optimismo, cierta moralidad. Una cita como «toda persona se ama a sí 
misma más que al prójimo» está reñida con lo que parece su proyecto más 
general, por más que pueda apreciarse cierto cinismo aquí y allá. Lo principal 
es más bien algún tipo de superación personal.

4. La máxima en McCarthy
Vimos que la máxima tiene una función clave para presentar tonalidades 
dramáticas y rasgos de carácter. Su dimensión universal puede volverla algo 
unilateral: si bien en Eurípides las máximas siempre aparecen en boca de un 
personaje determinado, parecen valer para un universo narrativo de valores 
compartidos. Pueden tomar valores contrapuestos, sin duda, pero en general, 
más que en una oposición real, se centran en matices.

En McCarthy, en cambio, todas de las máximas están muy situadas en el 
universo personal de quien las enuncia, y sirven únicamente para caracterizar 
ese universo individual o, en cualquier caso, limitado. No tienen aplicación 
para el narrador extradiegético: solo los personajes emiten máximas y estas, así, 
sirven para poner de relieve su cosmovisión, no la cosmovisión general.

14	 Eur. Med v. 86.



161

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023  

Sin embargo, al momento de caracterizar a un personaje, pocas cosas 
son tan efectivas, o tienen una enargeia (vividez) moral tan grande, como 
las máximas que él profiere. McCarthy toma ventaja de esta cualidad de las 
máximas y las emplea con una maestría poco común. También con cautela. 
La máxima es relativamente poco frecuente en All the Pretty Horses. En 
un número de líneas comparable a los primeros 213 versos de Medea, no 
encuentro ni siquiera una. La primera aparece en la página 13: (e) «let’s not 
have a funeral till we got somethin to bury» [no hagamos un funeral hasta 
que no haya algo qu’ enterrar]15. Esta se halla situada dramáticamente en boca 
de un personaje específico, el irónico abuelo de John Grady. El personaje, 
recientemente muerto, se la dijo a su nieto, quien la reporta a su padre. En su 
aspecto general, la máxima es cercana a «no por mucho madrugar amanece 
más temprano». Pero está aquí cargada por la idea del funeral reciente del 
abuelo, que es el disparador de la trama al impulsar a John Grady a partir hacia 
México. Por su extrema funcionalidad al mundo narrativo, y su cinismo no 
exento de humor, esta máxima es típica de la novela.

En la misma página leemos: (f) «the meek shall inherit the earth» [los 
mansos heredarán la tierra]16. Habla el padre de John Grady. Asegura que la 
frase es bíblica y, efectivamente, se encuentra en Mt 5, 5. Aquí vemos que las 
máximas, probablemente lo más citable de un texto, tienen la costumbre de 
migrar y de cambiar de contenido, incluso a su contrario, según su contexto. 
El padre de John Grady, luego de citar el Evangelio, agrega que él no es 
ningún librepensador, pero no está seguro de que la máxima sea cierta. Así 
deja ver su cosmovisión de modo muy económico: soy creyente, sigo las 
opiniones mayoritarias, pero tengo la impresión de que la tierra pertenecerá 
a los violentos. Invierte el contenido de la máxima. Esta exégesis informal es 
la única adecuada para el mundo narrativo de McCarthy, en el que los mansos 
no logran nada. Y desnuda otra peculiaridad de las máximas: a menudo 
pueden presentarse en una forma opuesta sin dejar de ser reconocibles.

El abogado que se ocupa de la sucesión del abuelo de John Grady le 
explica a este que no puede hacer nada si su madre, hija del difunto, desea 
vender la propiedad: (g) «some things in this world cant be helped» [algunas 
cosas en este mundo no se pueden evitar]17.

15	 C. McCarthy, 2003, p. 13.
16	 C. McCarthy, 2003, p. 13.
17	 C. McCarthy, 2003, p. 18.



162

Tomás Fernández

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023 

John Grady le dice a Rawlins antes de que ambos escapen, cuando se 
encuentran de madrugada: (h) «you’ll be late for your own funeral» [vas a 
llegar tarde a tu propio funeral]18. Poco después Rawlins dice a John Grady: (i) 
«you’re talking my language, son» [estás hablando mi idioma, hijo]19.

Rawlins cavila filosóficamente sobre sentirse a disgusto en un lugar y John 
Grady responde: (j) «if you’re someplace you’re not supposed to be I guess 
you’d be ill at ease» [si estás en un lugar donde no se supone que deberías 
estar supongo que te sentirías incómodo]20. Un amigo cuyano propone la 
traducción: «... supongo que mal te sentirías cómodo».

La última frase es una reflexión moral de contenido universal, no 
directamente una máxima. Las dos anteriores son frases hechas con máximas 
universales implícitas; en el primer caso, «las personas que hablan un mismo 
idioma se entienden», «las personas con un mismo sistema de valores logran 
acuerdos», etc., en el segundo, «hay gente tan impuntual que llega tarde a su 
propio funeral», «algunas personas tienen vicios tan extraordinarios que se 
salen de lo normal». Las primeras tres frases (e), (f), y (g) sí son máximas más 
o menos típicas.

Hasta aquí salta a la vista una diferencia con Eurípides. El griego utiliza 
las máximas de un modo bastante genérico, apto para un mundo narrativo 
mucho mayor al de la obra individual21. Las máximas de McCarthy, en cambio, 
están rigurosamente situadas para marcar el mundo narrativo individual de un 
personaje particular y situarlo en términos de cosmovisión, puntos de vista, etc.

La frecuencia en el uso de la máxima también varía. La mayor concentración 
de discurso gnómico de la novela de McCarthy se verifica en el discurso referido 
de Luis, un «mozo» (así llamado en el original) que acompaña a John Grady a la 

18	 C. McCarthy, 2003, p. 30. 
19	 C. McCarthy, 2003, p. 33.
20	 C. McCarthy, 2003, p. 37. 
21	 Por supuesto, hay excepciones, sobre todo entre las máximas con función cómica. Doy 

un ejemplo de Alc. Allí Feres, padre de Admeto y suegro de Alcestis, le dice a su hijo que 
matrimonios como el suyo (sobreentendido: en los que la mujer muere por el marido y el 
marido puede continuar su vida con tranquilidad) benefician a los mortales y que, si no, no 
es lícito casarse (φημὶ τοιούτους γάμους / λύειν βροτοῖσιν, ἢ γαμεῖν οὐκ ἄξιον [Eur. Alc vv. 
627-628]). Este es, precisamente, el tipo de máxima que Estobeo no citaría. Sin embargo, en 
líneas generales, las máximas de Eurípides podrían aparecer en múltiples contextos, varias 
son intercambiables hasta cierto punto y apuntan a un mundo narrativo (y a una moralidad 
narrativa) que suele exceder el contexto inmediato.



163

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023  

montaña y que emite a toda velocidad diferentes sentencias, algunas de corte 
heraclíteo «man believe the cure for war is war as the curandero prescribes 
the serpent’s flesh for its bite», [el hombre cree que la cura para la guerra es 
la guerra igual que el curandero receta carne de serpiente para su mordedura], 
otras de corte platónico «no creature can learn that which his heart has no shape 
to hold», [ninguna criatura puede aprender lo que su corazón no tiene la forma 
para asumir]22, todas en un lenguaje llano y pertinentes para el contexto, pero 
al mismo tiempo universales y especulativas. Sus máximas están a mitad de 
camino entre máximas propiamente dichas y universalismos. La acumulación 
de máximas, más que su contenido, permite caracterizar al personaje: se trata 
de un mozo sentencioso y, como tal, es muy diferenciable en el universo de esta 
novela. Desde una perspectiva no cómica, es comparable a Polonio (Hamlet) 
o a Sancho Panza: la frecuencia del discurso gnómico en su habla los define.

Katherine Lever23 señala que en Shakespeare los personajes que producen 
un mayor número de máximas son, de un modo u otro, intelectuales: Polonio, 
Yago, Hamlet, etc. La cualidad gnómica en Eurípides, por el contrario, está 
distribuida con mucha mayor generalidad. Casi todos los personajes, no 
solo los que tienen rasgos intelectuales, pueden ser sentenciosos, no en el 
sentido despectivo habitual que recoge el DLE («que habla con cierta afectada 
gravedad, como si cuanto dice fuera una sentencia»), sino en el de producir un 
discurso gnómico abundante.

Hay otro hecho clave en la novela de McCarthy. Se trata de una omisión. El 
narrador heterodiegético en tercera persona nunca utiliza máximas. El mundo 
objetivado por este narrador no tiene una estructura universal subyacente 
como el euripideo. Está hecho de particulares. Este narrador solo se manifiesta 
de modo explícito en sus comparaciones, de una subjetividad poética 
innegable. Con ellas casi pensamos: el autor (implícito) no se pudo resistir 
a llevarlas a cabo, aunque vayan en contra de su borramiento como sujeto. 
Otra interpretación: las colocó para que no parezca que quiso, ingenuamente, 
borrar al sujeto. En esto es más homérico que Homero, y está casi a su altura 
al momento de lograr enargeia24. 

22	 C. McCarthy, 2003, p. 113.
23	 K. Lever, 1938, p. 176.
24	 Para una definición y contextualización de esta figura retórica, también llamada euidentia, 

ver Lausberg, 1990, pp. 810-819; sobre la relación entre enargeia, o vividez, y las máximas, 
que son un modo privilegiado de lograr vividez en lo relativo a las conductas, ver lo dicho 
anteriormente.



164

Tomás Fernández

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023 

5.	 Excursus sobre la enargeia en McCarthy
Hago un pequeño paréntesis sobre un recurso que, según me parece, puede 
ser instrumental para definir la posición de ese autor implícito que se rehúsa 
a usar máximas en su propio nombre, pero sí las atribuye a los personajes. Se 
trata de la enargeia en esta novela.

John Grady y Rawlins llegan a la parte de México donde van a quedarse 
por un buen tiempo. 

The grasslands lay in a deep violet haze and to the west thin flights of waterfowl 
were moving north before the sunset in the deep red galleries under the cloudbanks 
like schoolfish in a burning sea25.

[Los pastizales se encontraban en una neblina violeta y al oeste delgadas bandadas 
de aves acuáticas se movían hacia el norte ante el ocaso en las profundas galerías 
rojas bajo los bancos de nubes como peces de cardumen en un mar incendiado.]

Sigue una descripción igualmente extraordinaria. El lector, más que 
lector, se vuelve testigo de un paisaje que tiene vida propia. Más adelante, 
llega la muchacha de la que van a quedar prendados los dos amigos. El efecto 
que causa en ellos es fulminante. Sin embargo, su descripción es adusta, 
circunspecta, algo seca. Así el narrador logra, sin necesidad de proceder de 
modo explícito, diseccionar el punto de vista. Los adolescentes, que quizá 
no sean tan sensibles al paisaje, perciben a una diosa cuando ven a la chica a 
caballo. El narrador, en cambio, sabe que esa diosa no es nada comparado con 
la grandeza del entorno. Y el acierto narrativo consiste en que se narra con 
vividez solo el paisaje, no la llegada de la joven. Esta diferencia, en un sistema 
narrativo tan preciso, con categorías tan diferenciadas, transmite un mensaje 
claro: ellos son inmaduros y enamoradizos. El narrador, más maduro, es capaz 
de apreciar el conjunto con la perspectiva suficiente.

Sabemos que la «objetividad épica» es engañosa, en tanto la subjetividad 
siempre aparece. Como tendencia, sin embargo, resulta reconocible. McCarthy, 
comparado con Homero o Virgilio, practica una ultraobjetividad épica. Esta 
se manifiesta incluso en las ausencias: ausencia de vividez en la narración de 
la primera aparición de la muchacha (no todo es «objetivamente» igual de 
maravilloso); ausencia de máximas (no hay verdades universales generales, 
hay lugares y acciones concretas) en el relato en tercera persona.

25	 C. McCarthy, 2003, p. 95.



165

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023  

Subrayo al pasar que la diferencia en el empleo de la máxima no se 
debe tanto al género literario como al lugar que ocupa el autor implícito y 
a las características del mundo narrativo. Ciertos novelistas modernos como 
Austen, Dickens o Balzac, recurren a la máxima de modo intensivo, y de un 
modo no tan lejano al de Eurípides. En sus obras, el autor implícito rehúye 
cualquier borramiento; el mundo narrativo está impregnado de esta presencia. 
La evidente diferencia entre un autor implícito que se hace entrever a través 
de un narrador en tercera persona (como en Little Dorrit de Dickens), a través 
de sus personajes (como en Eurípides) o a través de su selección de máximas 
(como en Estobeo), no explica los usos diferenciales. Su lejanía respecto de 
McCarthy radica en otro aspecto: precisamente, en el relativo borramiento del 
autor implícito.

La diferencia en la función de la máxima tiene que ver solo indirectamente 
con la época y el género, y más directamente con el autor implícito y el mundo 
narrativo, con la evidente salvedad de que ambos varían según la época y el 
género, y por ende también variará la función y frecuencia de la máxima. 
Esta relación entre campo gnómico, autor implícito y mundo narrativo, que 
hasta donde conozco no ha sido investigada por la crítica, probablemente 
pueda revelarse productiva para abordar obras de las épocas y los géneros 
más variados.

6.	 Máximas implícitas, otras máximas y verdades universales en 
McCarthy

Hasta ahora nos hemos detenido en las máximas explícitas. Hay otras máximas 
implícitas, más o menos subterráneas y poco abundantes. En lo que sigue, 
cito todas las que detecté hasta la página 100, precisamente para mostrar su 
relativa infrecuencia. Blevins observa que John Grady y Rawlins no dicen su 
nombre, pese a que él sí se ha presentado. Lo hace notar. Rawlins le responde 
que no preguntó cómo se llamaban, y Blevins: «That aint how I was raised» 
[No me educaron así]26, con la implicación de que la gente bien educada, 
cuando alguien se presenta, dice también su nombre. En forma de máxima, 
podría reescribirse así: «Si alguien se presenta, es de buena educación 
presentarse también uno». Para responder a la pregunta acerca de si sabe andar 
a caballo con un sí rotundo, Blevins emite una frase tópica: «Does a bear shit 

26	 C. McCarthy, 2003, p. 47.



166

Tomás Fernández

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023 

in the woods?» [¿Caga un oso en el bosque?]27. Esto se refiere a una verdad 
universal, pero, sobre todo, tiene la forma de un lugar común: cada uno obra 
según su naturaleza y la mía es saber cabalgar. Otra máxima implícita aparece 
cuando Rawlins asevera que, para cada cosa estúpida que hizo, siempre hubo 
antes una decisión. Esa es la clave de la desgracia que sobreviene: la decisión. 
«It was always some choice I’d made before it»28. Máxima subyacente: «para 
cada mala suerte, hay una mala decisión que la precede». O sobre alguien que 
estornuda en Arkansas «and before you know there’s war and ruination and 
all hell» [y antes de que te des cuenta hay ruina total e infierno]29, el famoso 
efecto mariposa que puede sintetizarse así: «grandes efectos pueden tener 
causas mínimas».

En lo que sigue, cito sin traducir la totalidad de las máximas que hallé 
en el resto de la novela. No las traduzco ni contextualizo, simplemente las 
ofrezco para dar un panorama de su relativa escasez. Blevins declara: «You 
never know when you’ll be in need of them you’ve despised»30. John Grady: 
«I’d rather to make a good run as a bad stand»31. Rawlins: «A goodlookin 
horse is like a good-lookin woman [...]. They’re always more trouble than 
they are worth»32. Cuando la tía abuela y madrina de la amada de John Grady 
asegura: «Scars have the strange power to remind us that our past is real»33. 
Cuando el «hacendado» opina: «There is no greater monster than reason»34. 
Cuando un «vaquero»: «Una llave de oro abre cualquier puerta» (en castellano 
en el original)35. Un capitán de la policía: «A man does not change his mind»36. 
John Grady: «Let’s just take it a day at a time»37. La tía abuela: «what is done 
cannot be undone»38. El mismo personaje: «The world is quite ruthless in 
selecting between the dream and the reality»39. John Grady menciona frases 

27	 C. McCarthy, 2003, p. 68.
28	 C. McCarthy, 2003, pp. 80-81.
29	 C. McCarthy, 2003, p. 94.
30	 C. McCarthy, 2003, p. 73.
31	 C. McCarthy, 2003, p. 88.
32	 C. McCarthy, 2003, p. 91.
33	 C. McCarthy, 2003, p. 138.
34	 C. McCarthy, 2003, p. 149.
35	 C. McCarthy, 2003, p. 150.
36	 C. McCarthy, 2003, p. 184.
37	 C. McCarthy, 2003, p. 186.
38	 C. McCarthy, 2003, p. 231.
39	 C. McCarthy, 2003, p. 241.



167

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023  

de su padre: «scared money cant win» y «a worried man cant love»40. Un 
juez recuerda que su padre «used to tell me not to chew on somethin that was 
eating you»41.

En algunas ocasiones, la máxima está aplicada y, si bien de un modo sutil, 
es explícita. Por ejemplo cuando el narrador transmite el punto de vista de unos 
trabajadores rurales: «like most men skilled at their work they were suspicious 
of any least suggestion of knowing anything not learnt at first hand»42. La 
máxima de estos trabajadores consistiría en que solo puede conocerse lo que 
se conoce de primera mano. John Grady ironiza: «This is kindly the blind 
leading the blind, aint it?»43. Pérez, el hombre fuerte de la prisión donde están 
los amigos, afirma: «I can normally tell how intelligent a man is by how 
stupid he thinks I am»44; está poniendo de relieve que los norteamericanos 
suelen considerarlo menos por ser mexicano. La tía abuela concluye: «That all 
courage was a form of constancy. That it was always himself that the coward 
abandoned first»45. En ocasiones la mención subyacente de la máxima se 
subraya para refutarla mejor. Un ejemplo visible de este procedimiento es 
llevado a cabo por la tía abuela, que dice: «It is supposed to be true that those 
who do not know history are condemned to repeat it. I dont believe knowing 
can save us»46. Todos repetimos la historia, da lo mismo conocerla o ignorarla. 
La máxima, que puede parecer cínica, es sobre todo estoica y, de paso, rebaja 
el valor de cualquier conocimiento.

Por último, vale la pena subrayar que en la novela de McCarthy aparecen 
ejemplos claros de algo que es código cultural, una verdad generalmente 
aceptada en un lugar y una época determinada, pero que no pertenece al 
campo gnómico, ya que no remite a conductas: (k) «First quarter moon sets at 
midnight where I come from» [La luna creciente se pone a medianoche en el 
lugar de donde vengo]47.

Este tipo de verdades más o menos universales son transversales a la 
novela y aparecen con relativa frecuencia, sobre todo de modo implícito. 

40	 C. McCarthy, 2003, p. 249.
41	 C. McCarthy, 2003, p. 295.
42	 C. McCarthy, 2003, p. 98.
43	 C. McCarthy, 2003, p. 111.
44	 C. McCarthy, 2003, p. 195.
45	 C. McCarthy, 2003, p. 238.
46	 C. McCarthy, 2003, p. 241.
47	 C. McCarthy, 2003, p. 83.



168

Tomás Fernández

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023 

En ocasiones no son universales, pero sí se predican con gran generalidad 
sobre una persona o grupo, al que permiten caracterizar. Así develan ciertos 
estereotipos. Antes de acomodar el brazo dislocado del capitán en su hombro, 
John Grady le dice: «My family’s been practicin medicine on Mexicans a 
hundred years»48. La verdad general implícita sobre la familia: es de cuasi-
médicos, seguramente de veterinarios en la práctica, y si bien no aplican su 
«medicina» en el hombre blanco, sí lo hacen con mexicanos y animales. El 
estereotipo subyacente es, evidentemente, racista, y es inevitable que este dejo 
de racismo aflore sobre el final, cuando John Grady tiene sobrados motivos 
de resentimiento contra los mexicanos. Que el mundo narrativo le haya dado 
tantos motivos para odiar a los mexicanos tal vez permita llegar a ciertas 
conclusiones sobre el autor implícito de esta novela, pero ese no es, desde 
luego, el objetivo de esta contribución.

7. Conclusiones
¿Dónde queda Estobeo en este entramado? Sin duda en la esquina de una (falaz 
e imposible, pero transparente) inclinación a la universalidad plena. McCarthy 
sugiere que no hay verdades universales, solo individuos concretos, acciones 
puntuales y lugares precisos; las máximas sirven para definir a cada una de 
esas mónadas. Eurípides, que a veces emplea máximas adecuadas solo para un 
personaje y para una situación dramática determinada, las utiliza en ocasiones 
de un modo bastante genérico. Varias de sus máximas podrían aparecer en boca 
de numerosos personajes, algo que no puede decirse de McCarthy. Estobeo, 
en cambio, aspira a una generalidad más extendida. Cuanto más amplia sea la 
superficie de aplicación de una máxima, más adecuada será a sus fines. Con 
una salvedad, perceptible en una omisión: las máximas que ofrecen una visión 
pesimista de la naturaleza humana son perjudiciales para sus fines y considera 
más oportuno dejarlas de lado.

Máxima trágica, máxima antológica, máxima novelesca: quizá el uso de 
la máxima no sea típico de cada género, sino del período y de las preferencias 
narrativas de un autor. En cualquier caso, la función de la máxima puede ser 
caracterizar y precisar (McCarthy), presentar una cosmovisión defendida 
por la autoridad del compilador o del creador (Estobeo), o combinar ambas 
(Eurípides).

48	 C. McCarthy, 2003, p. 282.



169

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023  

Dicho esquemáticamente, en McCarthy el campo gnómico es muy escaso, 
en Eurípides es relativamente frecuente y en Estobeo es abundante.

El campo gnómico se caracteriza en McCarthy por su falta de 
generalidad. En el discurso del narrador no hay nada gnómico. La explicación 
es sencilla: su presencia daría contornos definidos al autor implícito y a una 
implicancia política y de cosmovisión subyacente. El discurso gnómico 
aparece únicamente en contexto. Personajes diferentes utilizan distintas 
máximas y estas sirven para caracterizarlos. Los refranes son en cierta medida 
una ideología fosilizada: dime qué refrán utilizas y te diré en qué crees. Así 
emplea McCarthy la máxima y, con gran economía, define y caracteriza a los 
personajes por su uso de las máximas.

En la vereda opuesta se encuentra Estobeo, que no disimula la función 
propagandística e inspiracional de su campo gnómico. Tiende, incluso, a omitir 
máximas que presenten una visión pesimista del mundo o de la humanidad. 
En vez de borrarse, el autor implícito se manifiesta a través del recorte y la 
selección de máximas.

En un lugar intermedio se ubica Eurípides. El borramiento del autor 
implícito, en su obra, es más evidente que el de Estobeo y menos que el 
de McCarthy. Como este último, utiliza las máximas para caracterizar 
diferencialmente a sus personajes. Sin embargo, cierta transversalidad en el 
empleo de máximas, que reaparecen con formas semejantes en personajes 
radicalmente distintos, permite apuntar a un autor implícito relativamente 
determinado y a una concepción de cosmovisión subyacente relativamente 
generalizable.

Hay otro aspecto clave en el que no entraremos: la anomalía en el uso 
del discurso gnómico, la frecuencia de las máximas anómalas euripideas, 
aquellas que no parecen adecuadas al contexto o al hablante. En algún caso 
podrá tratarse de una interpolación, pero a menudo podrá relacionarse con 
ese autor implícito impertinente y subversivo que aparece inesperada y a 
veces incómodamente. Aclaro que no estoy asegurando que el autor empírico, 
Eurípides, se cuele por esas ranuras, ni que se trate de un acto de difusión 
ideológica. Sí, simplemente, que puede existir una construcción sutil de una 
figura más grande que los personajes individuales, un fantasma que puede 
coincidir, hasta cierto punto, con el autor implícito.



170

Tomás Fernández

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023 

Un ejemplo: en la tragedia fragmentaria Erecteo49, el rey del mismo 
nombre produce máximas inadecuadas para un monarca, sin un valor 
tradicional estricto; asegura frente a su hijo, por ejemplo, que conviene 
poseer, ya que la riqueza provee de nobleza (τὸ εὐγενές)50. En otras ocasiones, 
sus consejos parecen más propios de la democracia. Así, recomienda al hijo 
que se muestre a sí mismo como igualmente reverente frente a todos (ἴσον 
σεαυτὸν εὐσεβῆ πᾶσιν δίδου)51. Un tiempo atrás quizá se habría pensado que el 
personaje era un simple portavoz del dramaturgo; que estábamos en presencia 
de una máxima de autor, no de una máxima de personaje. Ahora pensaríamos, 
en todo caso, en la construcción de un autor implícito, y en que un uso 
disruptivo de la máxima, que subvierte su valor tradicional y su coherencia 
directa para caracterizar a un personaje, es frecuente en Eurípides (mucho más 
que en Sófocles o Esquilo). Esta máxima anómala, subversiva y subvertida, 
puede servir como arma de los débiles, a un título semejante al del rumor y 
el humor, para transmitir disimuladamente mensajes que de otro modo serían 
invisibilizados o acallados por la autoridad. 

La clave del campo gnómico tal vez sea su función. La hemos 
abordado aquí y allá. Ahora intentaré sistematizar sus líneas principales. 
En Eurípides no hay narrador principal. Las máximas permiten caracterizar 
a los personajes y poseen un rol estructurante en la trama (anticipatorio, 
de provisión de atmósfera, etcétera); este rol es mucho más claro que en 
McCarthy, donde la máxima es menos preponderante. Al mismo tiempo, 
hay máximas anómalas: repetidas en números sospechosos, inadecuadas 
para el ethos del hablante o para el contexto, etc. De ellas puede inferirse, 
en casos extremos, una interpolación; más a menudo, la presencia sutil y 
subversiva de un autor implícito. La máxima, por ende, sirve también para 
caracterizar al autor implícito y a la cosmovisión subyacente de la obra en 
general, no solo de un personaje en particular. Por lo anterior, la máxima 
puede ser intercambiable.

En Estobeo no hay narrador principal ni personajes. No hay autor, 
en el sentido de alguien que compone oraciones y escenas. Pero sí hay un 

49	 Sobre ella están elaborando una contribución V. Maresca y M. Fernández Robbio, con 
el título tentativo de «Erecteo de Eurípides en Antología de Estobeo: una lectura de las 
citas a la luz de los fragmentos recuperados» (presentado bajo forma de ponencia en el VI 
Congreso Internacional de Estudios Clásicos en México, 2024).

50	 Eur. Erecteo fr. 362, v. 14.
51	 Eur. Erecteo fr. 362, v. 8.



171

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023  

compilador, un arquitecto. En el Anthologion, la máxima es utilizada para 
proveer de una cosmovisión bastante edificante del mundo, inspiracional, 
útil como modelo de conducta, etcétera. Y la figura del autor implícito, que 
espontáneamente identificamos con Estobeo (si bien esto no es adecuado 
metodológicamente, ya que sin duda hay un proceso de presentación ladeada 
de la figura subyacente de autor), es mucho más evidente que en McCarthy 
(donde es ínfima) o en Eurípides (donde es relativamente menor). La máxima 
en Estobeo es generalmente intercambiable; podría aparecer en varios 
capítulos y, efectivamente, las máximas suelen repetirse uerbatim.

En McCarthy, la máxima caracteriza directamente al narrador y a 
los personajes. Al narrador, de manera negativa, es decir, por omisión: no 
utiliza jamás el discurso gnómico; pretende invisibilizar su perspectiva. A 
los personajes, de manera positiva, al develar su cosmovisión; no cualquier 
personaje pronunciará cualquier máxima, McCarthy es cuidadoso en esto 
(no he detectado máximas anómalas). La máxima en McCarthy nunca es 
intercambiable; cada una es adecuada solo para un personaje, aunque en su 
conjunto aporten coherencia al mundo narrativo. Su función y finalidad vuelve 
a las máximas adecuadas para diferentes momentos y para diferentes públicos. 
En caso de angustia, quizá convenga dejar de lado a McCarthy y a Eurípides, 
grandes cínicos y crudos develadores de miserias morales, para disfrutar del 
mundo más ingenuo y luminoso de Estobeo.

Menciono al pasar otro aspecto clave de las máximas: su modo de 
impregnarse de sentido según el contexto, de investirse y desinvestirse. De una 
obra como Meleagro de Eurípides, donde un hijo muere a manos de su madre, 
Estobeo puede seleccionar frases inspiradoras y optimistas para su capítulo 
acerca de que «es hermoso tener hijos». Una frase como «cuidado, señor, 
con los celos» puede ser una verdad general fácilmente aceptable, pero si 
recordamos que la pronuncia Yago en Otelo, notamos que su papel estructural 
no es tan claro y que no hay nada tan inmoral como ciertas moralidades, según 
el contexto. Este rol potencialmente destructivo de valores con que la máxima 
cuenta fue bien apreciado por Eurípides.

Bibliografía
Barthes, Roland, S/Z, Paris, Seuil, 1979.

Boscà Cuquerella, Alba, La gnome en Eurípides. Estudio formal, Bern, 
Peter Lang, 2023.



172

Tomás Fernández

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023 

Crespo, Emilio, «Γνώμη en Aristófanes», en Koinos Logos. Homenaje al 
Profesor José García López, E. Calderón, A. Morales y M. Valverde 
(eds.), Murcia, Universidad de Murcia, 2006, pp. 197-201.

Diggle, James, Euripidis Fabulae, vol. I, Oxoni, Oxford Classical Texts, 
1981.

Dorandi, Tizaiano, Stobaeana: Tradizione manoscritta e storia del testo dei 
primi due libri dell’antologia di Giovanni Stobeo, Baden-Baden, Nomos, 
2023.

Fernández Garrido, Regla, «Las máximas (gnomai) en las novelas griegas: 
forma, temas y fuentes», Paremia, Madrid, n. 22, 2012, pp. 115-127.

García Romero, Fernando, «Sobre la etimología de ‘paroimía’», Paremia, 
Madrid, n. 8, 1999, pp. 219-224.

Hense, Otto, Ioannis Stobaei Anthologium, Berolini, Teubner, 1894 (t. 3), 
1909 (t. 4), 1912 (t. 5).

Hernández Muñoz, Felipe, «Tipología de las faltas en las citas euripideas de 
los manuscritos de Estobeo», Cuadernos de Filología Clásica, Madrid, 
Universidad Complutense de Madrid, n. 23, 1989, pp. 131-155.

Kassel, Rudolf, Aristotelis Ars rhetorica, Berolini / Novi Eboraci, W. de 
Gruyter, 1976.

Lausberg, Heinrich, Handbuch der literarischen Rhetorik, Stuttgart, Steiner, 
1990.

Lever, Katherine, «Proverbs and sententiae in the Plays of Shakspere (sic)», 
The Shakespeare Association Bulletin, n. 13, 1938, pp. 173-183.

McCarthy, Cormac, The Border Trilogy, London, Pan Macmillan, 2003.

Most, Glenn W., «Euripide ὁ γνωμολογικώτατος», en Aspetti di letteratura 
gnomica nel mondo antico, Maria Serena Funghi (ed.), vol. 1, Firenze, 
Olschki, 2003, pp. 141-166.

Piccione, Rosa Maria, «Sulle citazioni euripidee in Stobeo e sulla struttura 
dell’Anthologion», Rivista di Filologia e di Istruzione Classica, n. 122, 
1994a, pp. 175-218.

---, «Sulle fonti e le metodologie compilative di Stobeo», Eikasmos, n. 5, 
1994b, pp. 281-317.



173

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 153-173, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1023  

---, «Le raccolte di Stobeo e Orione: fonti, modelli, architetture», en Aspetti di 
letteratura gnomica nel mondo antico, Maria Serena Funghi (ed.), vol. 1, 
Firenze, Olschki, 2003, pp. 241-261.

---, «Forme di trasmissione della letteratura sentenziosa», en Aspetti di 
letteratura gnomica nel mondo antico, Maria Serena Funghi (ed.), vol. 2, 
Firenze, Olschki, 2004, pp. 403-441.

Piccione, Rosa Maria & Matthias Perkams (eds.), «Selecta colligere», 1: Akten 
des Kolloquiums «Sammeln, Neuordnen, neues Schaffen: Methoden der 
Überlieferung von Texten in der Spätantike und in Byzanz» (Jena, 21.-23. 
November 2002), Alessandria, Edizioni Dell’Orso, 2002.

---, «Selecta colligere», 2: Beiträge zur Technik des Sammelns und Kompilierens 
griechischer Texte von Antike bis zum Humanismus, Alessandria, Edizioni 
Dell’Orso, 2005.

Racionero, Quintín, Aristóteles. Retórica, Madrid, Gredos, 1990. 

Refranero multilingüe. Bibliografía, Centro Virtual Cervantes, disponible 
en https://cvc.cervantes.es/lengua/refranero/bibliografia.htm, fecha de 
consulta: 2-6-2024.

The living handbook of narratology (online), Hamburg University Press, 
disponible en https://www-archiv.fdm.uni-hamburg.de/lhn/, fecha de 
consulta: 31-3-25.

Toles, George, «Blanche DuBois and the Kindness of Endings», in Tennessee 
Williams’s A Streetcar Named Desire, Harold Bloom (ed.), New York, 
Infobase Publishing, 2009, pp. 61-82.

Wachsmuth, Curt, Ioannis Stobaei Anthologium, t. 1-2, Berolini, Teubner, 1884.



Este número de Classica Boliviana 
se terminó de imprimir

en el mes de diciembre de 2025
en los talleres de PPi color impresores.

Su edición consta de 300 ejemplares
Para su diagramación se utilizó tipografía

de la familia Times New Roman. 

LAVS DEO






	Sin Titulo 1.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 4.pdf (p.9)
	Sin Titulo 14.pdf (p.10-30)
	Sin Titulo 16.pdf (p.31-33)

