




CLASSICA BOLIVIANA / XIV 
Revista de la Sociedad Boliviana 

de Estudios Clásicos (SOBEC)

Dirección y edición general
Andrés Eichmann Oehrli, Universidad Mayor de San Andrés, Bolivia

Subdirección y Secretaría general
Tatiana Alvarado Teodorika, Academia Boliviana de la Lengua, Bolivia

Comité de redacción
Débora Zamora Alcázar, investigadora independiente, Bolivia
Carla Salazar Benavides, investigadora independiente, Bolivia

Responsable de la sección reseñas
Laura Paz Rescala, Università Ca’ Foscari di Venezia, Italia

Coordinación de producción
Carolina Uría Paz, investigadora independiente, Bolivia

Comité científico
Pares evaluadores nacionales (Bolivia): 
Estela Alarcón Mealla, Universidad Nuestra 
Señora de La Paz 
Mario Castro Torres, Universidad San Francisco 
Xavier de Chuquisaca
Libardo Tristancho, Universidad Católica 
Boliviana  

Pares evaluadores internacionales: 
Antonio Alvar Ezquerra, U. de Alcalá de Henares, 
España
Josefa Álvarez, Le Moyne College, EE. UU.
Javier Andreu Pintado, U. de Navarra, España 
Antonio Barnés Vázquez, U. Complutense de 
Madrid, España
Alberto Bernabé, U. Complutense de Madrid, 
España
Mauricio Beuchot, U. Autónoma de México, 
México
Emiliano Buis, U. de Buenos Aires, Argentina
Javier Cabrero Piquero, U. Nacional de Educación 
a Distancia, España 

Cecilia Colombani, U. de Morón y U. de Mar del 
Plata, Argentina
Rafael Gallé Cejudo, U. de Cádiz, España 
Francisco García Jurado, U. Complutense de 
Madrid, España 
Fernando García Romero, U. Complutense de 
Madrid, España 
Ana María González de Tobia, U. Nacional de La 
Plata, Argentina
Andrew Laird, Brown University, EE. UU.
Fernando López Sánchez, Wolfson College, Reino 
Unido 
Ana Mª Martínez de Sánchez, U. Nacional de 
Córdoba, Argentina 
Ricardo del Molino García, U. Externado de 
Colombia, Colombia
Walter Redmond, Texas University, EE. UU. 
María Isabel Rodríguez López, U. de Castilla – La 
Mancha, España 
Álvaro Sánchez Ostiz, U. de Navarra, España 
Marcela Alejandra Suárez, U. de Buenos Aires, 
Argentina



Colaboraron además para el presente número: 
Yordan Arroyo, U. de Salamanca, España
Pablo Adrián Cavallero, U. de Buenos Aires, 
Argentina
Alexandre Costa e Leite, U. de Brasilia, Brasil
David García Pérez, U. Nacional Autónoma de 
México
Miguel Herrero de Jáuregui, U. Complutense de 
Madrid, España
Adrián Izquierdo, U. Rey Juan Carlos, Alcorcón, 
España

Carlos Mariscal de Gante Centeno, U. Nacional 
Autónoma de México
Javier de Navascués, U. de Navarra, España
Fernando Pancorbo, U. de Basel, Suiza
Ricardo Salas Venegas, U. de Chile
José Torres Guerra, U. de Navarra, España
Mónica Velásquez Guzmán, U. Mayor de San 
Andrés, Bolivia

Depósito Legal N.º 4-3-96-2023  
ISSN: 2313-5115 
ISSN-e: 2518-2587

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli y Tatiana Alvarado Teodorika

Portada: Lo mejor del Olimpo a precio de oferta. Guiomar Mesa (1996)

Edición fotográfica: Felipe Ruiz  

Contacto e informaciones:	 estudiosclasicosbolivia@gmail.com 
	 www.estudiosclasicosbolivia.org

© Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (SOBEC)

Manifestamos nuestro profundo agradecimiento a la Universidad Nuestra Señora de La Paz que, desde 
los inicios de la actividad de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos y desde la edición del primer 
número de Classica Boliviana, ha brindado un sostenido apoyo, desinteresado y generoso, para la elegante 
publicación en formato físico.
La Paz, diciembre de 2025



CLASSICA BOLIVIANA 
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número XIV





Índice

Presentación
Andrés Eichmann Oehrli.................................................................................. 9

Nuestra portada
Margarita Vila Da Vila.................................................................................. 17

Filología clásica

«No es posible que en todas las tareas un varón sea experto»  
(vv. 670-671): la alta moral de Ilíada 23
Elbia Haydée Difabio.................................................................................... 23

La perversión de los rituales en Antígona de Sófocles
Marcela Ristorto y Clara Racca.................................................................... 39

Filosofía

La doctrina de santo Tomás de Aquino sobre la restitución aplicada  
por Epifanio de Moirans al caso de la esclavitud negra
Fernando Rodrigues Montes D’Oca.............................................................. 65

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana 
de Rubio y el Cursus Artium Complutensis O. C. D.
Estéfano Elias Risso y Alfredo de J. Flores................................................. 103

Materia clásica

Figuras femeninas de la Odisea en la poesía hispánica 
contemporánea: una antología
María del Val Gago Saldaña........................................................................ 129

La lógica de la máxima entre Eurípides, Estobeo y Cormac McCarthy
Tomás Fernández......................................................................................... 153



Varia

La rabia en Filúmeno de Alejandría
Adolfo Alcoba Alcoba.................................................................................. 177

Culpa moral, justicia poética y caída trágica en el Edipo rey
Mauricio Montealegre Oblitas..................................................................... 189

Reseñas

Andrea Marcolongo, Etimologías para sobrevivir al caos. Viaje 
al origen de 99 palabras, Barcelona, Taurus, 2021, 336 pp., 
ISBN: 978-84-306-2383-9
Patricia García Zamora...............................................................................209

Tatiana Alvarado Teodorika y Theodora Grigoriadou (eds.), Voces 
helenas en la poesía hispánica, Toulouse, Presses Universitaires du 
Midi, 2024, 302 pp., ISBN: 978-2-8107-1273-1
Bruno Lloret.................................................................................................213

Steven Hunt & John Bulwer (ed.), Teaching Classics Worldwide. 
Successes, Challenges and Developments, Londres / Nueva York / 
Oxford / Delhi / Sydney, Bloomsbury Academic, 2025, XII+468 pp., 
ISBN: HB 978-1-3504-2762-4, PB 978-1-3504-2761-7, ePDF 978-1-
3504-2763-1, eBook 978-1-3504-2764-8
Rosa María Mariño Sánchez-Elvira............................................................217



FILOSOFÍA



103
Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 

ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de 
Rubio y el Cursus Artium Complutensis O. C. D.

Two 17th-Century Logic Manuals: Rubio’s Logica Mexicana 
and the Cursus Artium Complutensis OCD

Alfredo de J. Flores 
Universidad Federal de Río Grande del Sur, Porto Alegre (Brasil)

ajdmf@yahoo.com.br 
http://orcid.org/0000-0002-1854-3367

Estéfano Elias Risso 
Pontificia Universidad Católica de Río Grande del Sur (Brasil)

estefano.risso@outlook.com
http://orcid.org/0000-0002-7308-7000X

Fecha de recepción: 31-3-25
Fecha de aceptación: 18-7-25

Resumen
En los siglos XVI y XVII, tras el descubrimiento y desarrollo del Nuevo 
Mundo, hubo una gran preocupación por la cuestión de la enseñanza en el 
contexto ibérico y, más ampliamente, europeo. Las universidades y colegios 
menores y mayores del periodo, así como los seminarios recién fundados, 
comenzaron a componer y publicar textos para la lectura en las diversas 
disciplinas, como la de lógica. La lógica, o dialéctica, era una disciplina 
central en el así llamado triuium, que componía una parte central del currículo 
de los Cursos de Artes (filosofía), así como disciplina propedéutica para los 
demás cursos, por tratar de los términos, del raciocinio y de la argumentación. 
A principios del siglo XVII, dos cursos (manuales) de lógica se destacaron, 
ambos de cierto modo vinculados a la Universidad de Alcalá de Henares: la 



104

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Logica Mexicana (1603), del jesuita español Antonio Rubio, obra utilizada 
durante muchos años como libro de texto en la Universidad Complutense, y el 
Cursus Artium Complutensis (completado en 1628) de la Orden del Carmelo 
Descalzo (O. C. D.), que en varios tomos comentó e interpretó la opera 
aristotélica, dedicando su primer volumen al organon. Esta investigación 
pretende presentar algunos elementos históricos de la composición de los dos 
cursos, hitos de la filosofía y de la lógica española a principios del siglo XVII, 
así como comparar el modo en el que ambos han tratado el tema respecto de 
la relevancia de la lógica como disciplina del conocimiento, y de su necesidad 
frente a la capacidad natural del hombre de conocer, destacando la referencia 
hecha en ese tema por los carmelitas a la obra de Rubio. Al contextualizar 
este diálogo, el estudio ofrece una perspectiva más amplia sobre los debates 
escolásticos del mundo ibérico.

Palabras clave: Cursus Artium Complutensis, Orden del Carmelo Descalzo, 
Antonio Rubio, Logica Mexicana, Historia de la Lógica

Abstract
During the 16th and 17th centuries, following the discovery and development 
of the New World, there was significant concern regarding education in the 
Iberian context and, more broadly, across Europe. Universities, as well as 
minor and major colleges of the period, along with newly founded seminaries, 
began composing and publishing texts for instruction in various disciplines, 
including logic. Logic, or dialectics, was a central discipline in the so-called 
triuium, forming a core part of the curriculum in Arts (philosophy) courses, 
as well as a preparatory discipline for other fields, since it dealt with terms, 
reasoning, and argumentation. At the beginning of the 17th century, two logic 
courses (manuals) stood out, both in some way connected to the University of 
Alcalá de Henares: the Logica Mexicana (1603) by the Spanish Jesuit Antonio 
Rubio, a work used for many years as a textbook at the Complutense University, 
and the Cursus Artium Complutensis (completed in 1628) by the Order of 
Discalced Carmelites (OCD.), which in several volumes commented on and 
interpreted Aristotelian works, dedicating its first volume to the Organon. This 
research aims to present some historical elements of the composition of these 
two courses, landmarks of Spanish philosophy and logic in the early 17th 
century, as well as to compare how both addressed the relevance of logic as a 
discipline of knowledge and its necessity in relation to man’s natural capacity 
for understanding. Special attention is given to the Carmelites’ references to 



105

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Rubio’s work on this topic. By contextualizing this dialogue, the study offers 
insights into the broader scholastic debates of the Iberian world.
Keywords: Cursus Artium Complutensis, Order of Discalced Carmelites, 
Antonio Rubio, Logica Mexicana, History of Logic

1.	 Introducción
Las universidades experimentaron cambios significativos durante los siglos 
XVI y XVII en el contexto ibérico e iberoamericano. Este fue el período 
de los grandes descubrimientos y reformas: la protestante y la católica; la 
del crecimiento del humanismo y de la consolidación de la filosofía como 
área autónoma de la teología, así como, en otro polo, del surgimiento y 
consolidación de la Segunda Escolástica; del descubrimiento y organización 
de los gobiernos y territorios de América o Indias Occidentales.

Los cursos universitarios de Artes (Filosofía), en ese mismo periodo, 
aunque influenciados por el aristotelismo que había crecido desde el siglo 
XIII, atravesaban diversas transformaciones. En rigor, se puede decir que 
existían distintos aristotelismos y corrientes interpretativas en disputa, con 
interpretaciones de un Aristóteles leído a través de manuales y florilegios1, 
conocido mucho más por las traducciones latinas que por el original griego2, 
panorama que estaba siendo modificado por la influencia humanista.

En este contexto de la educación en los países de cultura católica, las 
órdenes religiosas tenían una gran influencia, especialmente en disciplinas 
como la filosofía y la teología. Además de influir directamente en la enseñanza 
universitaria, poseían sus propios colegios y programas de formación, los 
cuales seguían modelos de estudio semejantes a los universitarios. 

La importancia de esos colegios y conventos, así como de los seminarios 
fundados después del Concilio de Trento, difícilmente puede ser ignorada. 
Roma deseaba formar adecuadamente a su clero en el ámbito moral e intelectual, 
evitando que adquiriera costumbres y comportamientos incompatibles con su 
estado de vida. Esta formación pronto permitió el desarrollo de numerosas 
misiones evangelizadoras en el Nuevo Mundo3.

1	 J. Hamesse, 2015, p. 3.
2	 B. G. Dod, 1982, pp. 45-46.
3	 L. Pérez Puente, 2017, p. 35.



106

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Poseer instituciones educativas propias permitía a las órdenes religiosas 
establecer y consolidar una mayor autonomía, así como reforzar su carisma 
y modo de vida particular. En los colegios de las órdenes se enseñaba a los 
alumnos el currículo completo del triuium, además de una visión general 
(intentando no renunciar a la profundidad investigativa) de teología dogmática, 
teología moral y Sagradas Escrituras4. Dentro del currículo del triuium, la 
disciplina más destacada era la lógica (o dialéctica), ya que se consideraba 
una materia propedéutica para las demás disciplinas, incluidas las teológicas5. 

Los jesuitas, por ejemplo, se distinguieron por su influencia en la enseñanza 
y educación. En el escenario de la enseñanza de la Escolástica iberoamericana, 
el jesuita español Antonio Rubio de la Rueda (1548-1615) fue una de las 
figuras intelectuales más relevantes de la Compañía de Jesús en la segunda 
mitad del siglo XVI y la primera mitad del siglo XVII6. Habiendo trabajado 
en Alcalá de Henares y en el Virreinato de la Nueva España (México), enseñó, 
por ejemplo, Gramática Latina y Lógica en el Colegio Máximo de San Pedro 
y San Pablo (en las proximidades de la actual Ciudad de México).

Fue justamente durante ese periodo en el Nuevo Mundo que el autor 
había escrito la obra que se considera la más célebre, de título Comentarii 
in Universam Aristotelis Dialecticam [Comentarios sobre toda la dialéctica 
aristotélica], posteriormente publicada y reconocida en toda Europa como 
Logica Mexicana. Este manual fue escogido para servir de libro de texto para 
las cátedras de Lógica de la Universidad de Alcalá de Henares7.

Una situación similar ocurrió con los carmelitas descalzos: después de 
la Reforma Teresiana, que resultó en la fundación de la Orden Descalza, uno 
de sus primeros emprendimientos8 fue la creación de colegios menores en 
las ciudades universitarias españolas, como el Colegio Menor de San Cirilo, 
el Complutense, situado en la misma ciudad de Alcalá de Henares9. En este 
colegio, en particular, se organizó un gran curso de Filosofía, comentando 
las obras aristotélicas: el Cursus Artium Complutensis, concluido en 1628 y 
reeditado hasta el siglo XVIII. 

4	 D. de Lario, 2019, p. 33.
5	 V. Muñoz, 1954, p. 3.
6	 J. C. Torchia Estrada, 1996, p. 11.
7	 W. Redmond, 2022, pp. 43-44.
8	  J. Gracián, 2010, p. 184.
9	 A. Flores y E. Risso, 2023, pp. 205-208.



107

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Por esta razón, ciudades como Alcalá de Henares y Salamanca10, con 
sus colegios menores y mayores, desempeñaron un papel fundamental en 
el desarrollo del pensamiento peninsular e indiano en términos de filosofía 
especulativa y práctica, especialmente a través de la circulación de sus manuales 
filosóficos (o teológicos) y libros de texto para uso en la educación superior.

En términos genéricos, según queda claro en el caso de Rubio, se puede 
afirmar que esas prácticas educativas, que seguían al modelo ‘escolástico’, 
así como la influencia de los debates filosóficos y teológicos surgidos en la 
efervescente Europa de los siglos XVI y XVII, han impactado en el sistema 
educativo desarrollado en las Américas. 

De ahí se percibe que es notable la influencia de la Segunda Escolástica11 
y, en particular, de las grandes universidades ibéricas de la época –Salamanca, 
Alcalá y Coímbra– en la estructuración de las instituciones académicas 
indianas y, en consecuencia, en la formación de las élites regionales en la 
propia sociedad indiana, especialmente en lo que respecta a la enseñanza y la 
constitución de sus primeras instituciones sociales y políticas12.

En lo que atañe al método, es posible apuntar que los cursos filosóficos 
utilizaban predominantemente las denominadas disputationes, un modelo 
surgido en la Edad Media y característico de la filosofía medieval. El curso de 
los carmelitas, por ejemplo, clasificó las disputationes como un tipo de modelo 
argumentativo a ser analizado por la lógica, junto con el estudio clásico de los 
silogismos, aunque también haya recibido influencias humanísticas13.

Con esos elementos, la presente investigación pretende realizar una 
exposición del contexto histórico y del desarrollo de esas dos obras, con la 
finalidad de comprender por qué razón se componían manuales o cursos de lógica 
en los siglos XVI y XVII, y cómo la influencia humanística afectó en esos libros.

2.	 Antonio Rubio y la Logica Mexicana
La educación fue uno de los principales pilares de la Compañía de Jesús, 
incluso en el Nuevo Mundo14. Los colegios jesuitas fueron fundados en 

10	 M. Pena González, 2010, p. 57.
11	 R. Ramis Barceló, 2024, p. 27.
12	 Ver L. Pérez Puente, 2017.
13	 Ver L. Jardine, 1982.
14	 Ver I. Osorio Romero, 1979.



108

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

rápida sucesión ya en la década de 1540, en ciudades como París, Coímbra, 
Padua, Lovaina, Alcalá, Valencia e incluso en Goa. A inicios de la década 
de 1570, cuando los jesuitas llegaron a la Nueva España, ya existían 149 
colegios jesuitas distribuidos por toda Europa15. No obstante, en ese período 
inicial, aún no había un método de enseñanza completamente uniforme en 
la Compañía.

Por esa razón, se percibe que de tal experiencia educativa a lo largo del 
siglo XVI emergió uno de los debates internos más largos y fructíferos de 
la orden, el cual habría de culminar en la organización de lo que tal vez sea 
el modelo pedagógico más célebre de la era moderna, estructurado en un 
conjunto de directrices, reglas y principios: la Ratio atque Institutio Studiorum 
Societatis Iesu. Ese modelo jesuita de enseñanza, generalmente denominado 
simplemente Ratio Studiorum, fue publicado oficialmente en 1599; su vigencia 
oficial se mantuvo hasta la turbulenta supresión de la Compañía a finales del 
siglo XVIII en diversos países y territorios16.

En ese período, pocos estudiantes optaban por hacer de las Artes 
(Filosofía) su especialización, ya que las disciplinas filosóficas, consideradas 
«servidoras de la teología», eran frecuentemente vistas como un obstáculo a 
superar para alcanzar los estudios superiores. 

En los tres años del curso de Artes (Filosofía), en los que se estudiaban 
Lógica, Física (como Filosofía Natural) y Metafísica, el principal objetivo, 
desde el punto de vista pedagógico, consistía en trabajar con los jóvenes 
estudiantes conceptos ‘básicos’ como los del razonamiento y argumentación, 
que posteriormente serían utilizados en los cursos de Teología o incluso en los 
de Leyes o Cánones (las dos orientaciones en el área del Derecho).

Antonio Rubio (1548-1615) ingresó a la Compañía de Jesús aún joven, 
en 1569, habiendo estudiado durante siete años en Alcalá (tres años de artes y 
cuatro de teología). Fue enviado a la Nueva España (México) en 1576, lugar 
donde permaneció por 23 años: durante 12 años se dedicó a la enseñanza 
y a sus propios estudios y, tras 10 años, comenzó a escribir su proyecto de 
curso de filosofía. En ese período estudió y enseñó en la Real [y Pontificia] 
Universidad de México y fue formador de novicios en la fundación jesuítica 
de Tepotzotlán, en Puebla. En 1599, al ser elegido procurador de su provincia 
y teniendo clara su vocación intelectual, regresó a la Península y se instaló en 

15	 Ver A. Scaglione, 1986; P. Grendler, 2022, p. 352.
16	 W. Soto Artuñedo, 1999, p. 266; J. Loach, 2006, p. 66.



109

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

la ciudad de Alcalá, donde permaneció hasta su muerte, en 1615. Allí publicó 
las primeras ediciones de sus obras17.

Antonio Rubio afirma, en uno de los prólogos de su Logica Mexicana 
que, en la madurez, decidió regresar a los temas que había tratado al inicio 
de su trayectoria académica y que no dejó de ser cuestionado en torno a esa 
decisión. En su defensa, justificó esta elección argumentando que la madurez lo 
llevó a reconocer la relevancia de esos fundamentos iniciales –y, en particular, 
del estudio de la lógica– para el desarrollo intelectual de los estudiantes, 
perspectiva que parece bastante similar a la adoptada por la propia Compañía 
de Jesús en las definiciones de la Ratio18.

En lo que concierne a la Ratio Studiorum, antes de encaminar a los estudiantes 
en el aprendizaje de disciplinas como la lógica, se enfatizaba, en primer lugar, la 
formación en la gramática latina y griega, según la siguiente estructura:
	 I)	 En los años iniciales, los jóvenes debían dedicarse al estudio del 

latín y del griego. Las recomendaciones para la enseñanza del latín 
en el nivel básico incluían la lectura de las Epistulae ad familiares 
de Cicerón y el uso de un manual de gramática, recomendándose 
expresamente el De Institutione grammatica libri tres, obra del jesuita 
portugués Manoel Álvares, quien también se haría célebre por su 
participación en los Commentarii Conimbricenses sobre Aristóteles, 
un curso filosófico adoptado como libro de texto en diversos colegios 
jesuitas a lo largo del siglo XVII.

	 II)	 En los niveles medio y avanzado, los alumnos debían leer prácticamente 
a todos los autores de la Antigüedad, como César, Horacio y Virgilio; 
aunque, si el tiempo no lo permitía, el enfoque debía centrarse en la 
lectura de las obras de Cicerón19.

Ese estudio se desarrollaba juntamente con la enseñanza religiosa, en 
la que se han utilizado frecuentemente catecismos en lengua vernácula. En 
regiones de lengua itálica, se prefería el catecismo de Roberto Belarmino, 
en italiano, y en los territorios de lengua germánica, el de Pedro Canisio, 
publicado en alemán. En el Nuevo Mundo, por su parte, se adoptó la estrategia 
de traducir o componer catecismos en las más diversas lenguas indígenas, 
labor realizada muchas veces por jesuitas.

17	 W. Redmond, 2022, p. 32.
18	 W. Redmond, 2022, p. 38.
19	 Ratio Studiorum, 1616, pp. 129-143.



110

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Después de esos estudios, los alumnos que concluían sus estudios 
propedéuticos entre los 16 y 18 años, o aquellos que ya poseían un conocimiento 
mínimo de la lengua latina, iniciaban entonces los tres años de aprendizaje en 
Artes (Filosofía). Fue a esa clase de alumnos a quienes Antonio Rubio se 
dedicó principalmente a enseñar en sus primeros años en México, experiencia 
pedagógica que influenciaría enormemente en la posterior composición de su 
curso.

En el primer año de los tres dedicados a la filosofía, la Ratio exigía 
una dedicación al estudio de la lógica, recomendándose el estudio de las 
Categoriae, del Peri hermeneias, de los Analytica priora, de los Topica y de 
las Refutationes sophisticae, es decir, del Organon aristotélico. Sin embargo, 
estas obras debían estudiarse a partir de comentarios, y los libros de texto 
recomendados para este primer año de aprendizaje incluían la Introductio 
in dialecticam Aristotelis (1561), de Francisco de Toledo, y el Institutionum 
dialecticarum libri octo (1564), de Pedro da Fonseca, ambos jesuitas.

El método de enseñanza debía organizarse, tanto en la filosofía como en 
la teología, con base en cuatro tipos de actividades20:
	 a)	 repetición diaria de los temas abordados en clase 
	 b)	 lecciones / clases expositivas (lectiones)
	 c)	 presentaciones y debates sobre temas en disputa
	 d)	 una defensa pública (de carácter más formal) de ciertas tesis que 

debían ser realizadas por los estudiantes

Muchos profesores, como Rubio y los frailes carmelitas de Alcalá, 
preferían elaborar sus propios cursos y comentarios a las obras filosóficas de 
Aristóteles en lugar de emplear cursos ya existentes, como el recomendado 
curso de Toledo en la Ratio, aunque innegablemente se inspiraban en los 
trabajos de sus predecesores. 

En ese contexto, se puede afirmar que la Logica Mexicana de Rubio 
obtuvo un gran éxito: publicada por primera vez en 1603, en Alcalá, en dos 
volúmenes, fue rápidamente adoptada como libro de texto de lógica en la 
propia Universidad de Alcalá, el 28 de febrero de 160421.

La designación Logica Mexicana surgió a partir de la edición de 1605, 
publicada en Colonia, Alemania. De acuerdo con el inventario realizado por 

20	 P. Grendler, 2009, p. 387.
21	 W. Redmond, 2022, p. 36.



111

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Walter Redmond, la obra de Rubio fue publicada al menos 18 veces en ocho 
ciudades europeas, y en siete de esas ediciones recibió el título de Logica 
Mexicana. Estas ediciones se dividieron en tres versiones: el texto original 
(más amplio), un compendio elaborado a petición de los estudiantes y una 
revisión final del texto original22.

No debe sorprender que el título de la obra presente variaciones, alternando 
entre Comentarios sobre la dialéctica o sobre la lógica de Aristóteles, ya que 
ambos términos (lógica y dialéctica) eran intercambiables en la época. A pesar 
de ello, algunos autores preferían utilizar dialéctica para referirse al estudio de 
la llamada lógica mayor y lógica para el estudio de la lógica menor, formal, 
o summulae. 

Como se observa en la variación de los títulos de la obra de Rubio, ambos 
términos fueron empleados sin distinción, aunque la Logica Mexicana es, 
de hecho, una obra de lógica mayor, excluyendo deliberadamente los textos 
aristotélicos tratados en las disciplinas de summulae, como los Analytica 
priora23.

La obra, en su estructura, se divide en varias partes –dubia (dudas) y 
quaestiones– en las cuales se comentan fragmentos de la Isagoge de Porfirio, 
del libro de las Categoriae, del Perihermeneias, de los Analytica Posteriora 
y de las Summulae Logicales de Pedro Hispano. Sin embargo, como señala 
Quiles, Rubio gradualmente se apartó de los comentarios literales a Aristóteles, 
muchas veces llegando a no reproducir el texto original, sino procediendo 
mediante paráfrasis y reflexionando inmediatamente sobre los temas que 
consideraba relevantes24.

En ese sentido, Rubio demuestra ser consciente de los debates 
contemporáneos sobre el estatus de la lógica en el ámbito científico. Para el 
autor, la lógica enseñaría y proporcionaría los instrumentos del conocimiento 
(instrumenta sciendi) a las demás ciencias. Estos instrumentos consistirían en 
la capacidad de definir y clasificar las entidades estudiadas por cada ciencia 
y organizarlas en torno a un eje axiomático. Así, ella sería al mismo tiempo 
modus sciendi y scientia, si se la considera desde un punto de vista objetivo, y 
ars, si se la considera desde un punto de vista subjetivo.

22	 W. Redmond, 2022, p. 32.
23	 D. Henares, 1986, pp. 24-26.
24	 I. Quiles, 1951, p. 12.



112

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Los límites de cada ciencia, por lo tanto, estarían delimitados por los 
instrumentos proporcionados por la lógica, en conformidad con la visión 
aristotélica de que cada ciencia posee un objeto propio, y que dicho objeto 
requiere un método apropiado para su forma de investigación. Así, una ciencia 
no se ocuparía de verdades aisladas, sino de un conjunto de entidades y sus 
relaciones25.

Esta concepción está expuesta desde el inicio de la obra, en la sección de 
nombre Quaestiones prooemiales, en la cual Rubio presenta su visión de la 
lógica como ciencia y arte simultáneamente, dado que también poseería un 
carácter práctico al ser utilizada como instrumento para las diversas ciencias.

Él distingue dos tipos de discursos, los discursos naturales y los discursos 
adquiridos:

¿Se divide la dialéctica en natural y adquirida, como dicen algunos? Llaman 
dialéctica natural a los discursos que los hombres rústicos son capaces de 
desarrollar solamente bajo el influjo de la luz natural. A su vez, llaman dialéctica 
adquirida a aquella que se alcanza solamente a través del esfuerzo y del trabajo. 
Propiamente hablando, sin embargo, a partir de la naturaleza no tenemos una 
dialéctica, sino su inicio, pues la luz natural del intelecto, de la cual proceden los 
discursos inordenados, demasiado impropiamente es llamada dialéctica, que solo 
puede significar propiamente una facultad adquirida26.

El discurso natural abarcaría el uso espontáneo que los hombres simples 
y rústicos (como los nativos) hacen del lenguaje. Este tipo de discurso aún no 
sería capaz de ser objeto de una ciencia dialéctica, sino su inicio y principio, 
pues todo discurso adquirido (elaborado, desarrollado) comienza a partir del 
uso natural del lenguaje, que proviene de la luz natural de la razón.

El discurso adquirido, por su parte, emplearía silogismos y argumentaciones 
para alcanzar el conocimiento sobre determinada materia, lo que lo convierte 
efectivamente en un discurso más elaborado y artístico (artificial), objeto de 
lo que él entiende por dialéctica.

25	 Ver W. Redmond, 2008.
26	 «Dialecticam in Naturalem et acquisitam distinguunt quidam? Naturalem uocantes, discursos 

illos, quos solo naturali lumine efficere solent rustici etiam homines. Acquisitam uero eam, 
quam studio ac labore comparamus. Si tamen proprie loquendum est, non Dialecticam, sed 
quoddam eius initium a natura habemus, nempe naturale lumen intellectus, a quo discursos 
illi inordinati procedunt, qui satis improprie Dialectica uocantur: proprie uero pro facultate 
acquistia solum accipitur» (A. Rubio, Logica Mexicana, 1615, p. 1). Traducción propia.



113

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

La cuestión tratada en ese paso del curso es la del conocimiento efectivo, 
la episteme, que los latinos traducían por scientia. Desde esa perspectiva, 
Rubio expone algunas opiniones, como la de Crisóstomo Javelli en su Lógica 
aristotélica27, quien sostenía que el ser humano podría adquirir scientia 
independientemente de su conocimiento lógico, aunque admitía que eso hacía 
el camino hacia el conocimiento más difícil y arduo. Bastaría, en la posición 
de Javelli, que el sujeto llegara al conocimiento de las conclusiones verdaderas 
para poseer scientia de un punto de vista epistemológico.

Contrariamente a tal posición, Rubio expone que no bastaría llegar al 
conocimiento de las conclusiones sin saber reducirlas a sus principios, pues 
eso redundaría en una creencia o en una opinión, no en una verdadera ciencia 
o conocimiento efectivo. Por otro lado, conocer los principios sin tener 
certeza de las conclusiones resultaría en un conocimiento probable, no en un 
conocimiento cierto y evidente, como es propio de la scientia.

Además, añade Rubio, «el hombre puede razonar de modo imperfecto 
por la luz natural del intelecto y deducir una cosa de otra, pero de manera 
desordenada, sin conocer la dependencia que las conclusiones tienen respecto 
a sus principios»28. Y eso porque solo el arte puede enseñar el orden adecuado 
de los razonamientos y sus relaciones internas, después de haber sido adquirido 
por el sujeto como un hábito que se arraiga en su intelecto (radicatus in 
subiecto), y no como algo ocasional o eventual.

De este modo, él explica y desarrolla la opinión común atribuida por él a 
Soto y a Toledo, dos grandes lógicos del siglo XVI:

Entre estos dos extremos [el de que la lógica no es necesaria para adquirir alguna 
ciencia y el de que es absolutamente necesaria], es común la posición intermedia, 
defendida por Soto y el Cardenal Toledo, según la cual la dialéctica es necesaria 
para adquirir perfectamente las demás ciencias; pero para adquirirlas de manera 
imperfecta, no sería necesaria, sino útil29.

27	 El nombre de la obra es Compendium logicae, como lo referencia el propio A. Rubio: «His 
rationibus (...) tenuit Iauellus in Compendio suae logicae, tractatu I c.4 quem sequuntur alii»  
(A. Rubio, Logica Mexicana, 1615, p. 3).

28	 «Posse quidem hominem per lumen naturale intellectus, imperfecto quodam modo discurrere, 
unumque ex alio deducere, inordinate quidem; hoc est, non cognoscendo ordinem, ac 
dependentiam, quam habet conclusio ex principiis» (A. Rubio, Logica Mexicana, 1615, p. 
3). Traducción propia.

29	 «Communis sententia media uidetur inter has extremas, quam tenent Sotus et Cardinalis 
Toledus, nempe Dialecticam esse necessariam ad reliquas scientias perfecte acquirendas: 
sed ad comparandas modo imperfecto, non esse necessariam, sed utilem» (A. Rubio, Logica 
Mexicana, 1615, p. 2). Traducción propia.



114

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Así, para Rubio, es posible adquirir por la luz natural de la razón y por 
el uso del discurso natural una u otra conclusión de determinada ciencia, de 
manera que, desde ese punto de vista, la dialéctica no sería absolutamente 
necesaria para la adquisición de la scientia. De otro lado, para adquirir una 
ciencia de manera completa, relacionando todos sus principios y conclusiones, 
la dialéctica se volvería necesaria, pues sin ella sería imposible establecer la 
relación entre las conclusiones y su reducción a sus principios.

3.	 El Colegio Menor de San Cirilo y el Cursus Artium 
Complutensis

Expuesto el desarrollo del tratado de Rubio, así como su postura intermedia 
en relación con la necesidad de la lógica para la adquisición del conocimiento, 
tratemos del contexto en el que surgió el Cursus Artium Complutensis de los 
carmelitas.

Teresa de Ávila, desde la fundación de la Orden del Carmelo Descalzo, 
junto con su primer Provincial, fray Jerónimo Gracián, dentro del espíritu 
reformista carmelitano, comprendió que era fundamental que sus frailes fueran 
letrados, es decir, que tuvieran una sólida formación filosófica y teológica, 
además de dedicar un tiempo diario a la literatura y a las lecturas espirituales.

La formación espiritual, moral e intelectual era un elemento esencial en 
la educación de los religiosos, lo que se reflejó en las Constituciones de Alcalá 
de 1581, en las cuales se exigía que los frailes que ingresaran en la orden 
poseyeran un conocimiento suficiente de Gramática (latina), de modo que 
estuvieran aptos para avanzar en sus estudios y en su formación religiosa30.

Con tales directrices, se fundaron, entre otros, los colegios menores de 
San Cirilo, en Alcalá de Henares, y de San Elías, en Salamanca. En Alcalá, 
el Colegio y Convento de San Cirilo Constantinopolitano fue fundado el 1 
de noviembre de 1570 y representó, dentro de la Orden de los Carmelitas 
Descalzos, un centro dinámico de formación filosófica y teológica en el 
contexto de la Reforma Católica. Puede decirse que constituyó un intento 
inicial de independencia y desarrollo intelectual de la Reforma Teresiana 
frente a los Carmelitas de la Antigua Observancia, así como en relación con 
otras órdenes religiosas. Es en este contexto que fue escrito y publicado el 
Cursus Artium Complutensis [Curso de Artes Complutense], encargado por 

30	 Ver Florencio del Niño Jesús, 1962.



115

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

los superiores de la orden para los frailes que enseñaban en Alcalá y en otros 
colegios carmelitanos31.

Como el Colegio de San Cirilo tenía la pretensión de ser un colegio 
universitario vinculado a la universidad, permitiendo que sus estudiantes 
asistieran a las clases de la Universidad de Alcalá además de sus clases 
internas, se buscó elegir un primer rector que pudiera unir la vida de estudios 
con la vida de observancia32. Así, en abril de 1571, San Juan de la Cruz asumió 
el cargo de primer rector del Colegio Menor de San Cirilo, poco después de 
concluir sus estudios en Salamanca33.

Ambos colegios pertenecían a la recién fundada Congregación de San 
José de España de los Carmelitas Descalzos, cuyo territorio abarcaba también 
Portugal y México. Para la historiografía de la orden, ese dato es relevante, pues 
desde bastante temprano los descalzos se dividieron en dos congregaciones: 
en 1597, la Congregación de San Elías de Italia, de manera oficial, mediante 
el Breve Sacrarum Religionum del papa Clemente VIII, se volvió autónoma 
con respecto a la congregación española, comenzando a desarrollar su propia 
historia en el siglo XVII, en estrecha vinculación con la Congregatio de 
Propaganda Fide34.

Las dos congregaciones de la Orden del Carmelo Descalzo, a su vez, 
poseían un cierto carisma misionero: una actuaría en América, mientras que 
la otra lo haría en Europa y Asia. Desde el siglo XV, el concepto de misión o 
actividad misionera abarcaba tanto el trabajo de asistencia a los católicos que 
vivían en las fronteras –en regiones donde la jerarquía eclesiástica y civil de 
la «cristiandad» aún no estaba establecida–, como la asistencia a los católicos 
y cristianos perseguidos y la predicación a cismáticos, herejes, infieles (todas 
estas siendo categorías teológicas y canónicas) y paganos, como los nativos de 
las Indias Occidentales. Fue así como los italianos, en poco tiempo, fundaron 
seminarios de misiones, como, por ejemplo, el de Malta, donde los novicios 
aprendían la lengua árabe para actuar en territorios musulmanes35.

En el caso de los carmelitas descalzos españoles, su vocación intelectual, 
además de la contemplativa y misionera, también desempeñó un papel 

31	 Ver M. Casado Arboniés, 2005.
32	 Crisógono Jesús Sacramentado, 1960, p. 100.
33	 A. Flores y E. Risso, 2023, p. 206.
34	 A. Fernández de Mendiola, 2011, pp. 72-83.
35	 A. Fernández de Mendiola, 2011, pp. 677-682.



116

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

significativo en su carisma religioso. De hecho, los estudiantes de la orden eran 
sometidos a exámenes regulares; por ello, al término de los tres años del Curso 
de Artes (realizados, en su mayoría, internamente), debían ser examinados 
por el provincial, con el fin de verificar su aprovechamiento en los estudios. 
Solo aquellos que fueran aprobados podrían continuar con su formación; de lo 
contrario, serían enviados a conventos de otras órdenes.

En los colegios de artes había un lector (profesor) responsable de cada 
uno de los tres años del curso. Los lectores impartían, como mínimo, dos 
clases al día, con una duración de entre una hora y media y dos horas cada 
una. Además, según las primeras disposiciones capitulares de la provincia de 
Castilla la Nueva –que permanecerían inalteradas hasta su extinción en 1835–, 
los lectores no podían ejercer otras funciones: «Los que leen actualmente 
Gramática, Artes o Teología, no los ocupen en otros oficios de las casas. Iten 
los Lectores no se ocupen de predicar»36.

Como ya se ha mencionado, los estudiantes asistían a las clases de Artes 
y Teología en la Universidad de Alcalá de Henares, aunque no se encontrasen 
formalmente matriculados. Esto ocurría porque las constituciones de 1581 
prohibían a los carmelitas descalzos obtener los grados académicos de Maestro, 
Licenciado o Bachiller, así como disfrutar de los privilegios asociados a esos 
títulos, en conformidad con los ideales de reclusión y humildad de la Reforma 
Teresiana37. Solo en el siglo XVIII los estudiantes del Colegio de San Cirilo 
comenzarían a matricularse oficialmente en la universidad. En cuanto a los 
estudiantes del Colegio de San Elías, estos se matricularían en Salamanca a lo 
largo del siglo XVII, debido a cambios en sus directrices provinciales.

En el siglo XVII, la Congregación de San José de España, en sus 
constituciones de 1658, definiría formalmente la estructura de tres tipos de 
colegios: a) los colegios de Artes (Filosofía); b) los colegios de Teología 
Dogmática (Escolástica); c) los colegios de Teología Moral. En la misma línea 
de la necesidad de elaborar materiales didácticos propios para el estudio de las 
más diversas materias, esos colegios habían de desarrollar, a lo largo del siglo 
XVII, sus respectivos cursos filosóficos y teológicos38.

El Cursus Artium Complutensis, que aquí será analizado, tuvo su primer 
tomo publicado en 1624 y su cuarto y último en 1628; fue decretado en 1658 

36	 Florencio del Niño Jesús, 1962, p. 26.
37	 Ver D. de Lario, 1995.
38	 Ver Enrique del Sagrado Corazón, 1960.



117

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

como material de uso obligatorio en los colegios de la Orden del Carmelo 
Descalzo y fue reimpreso o reeditado en múltiples ocasiones tanto en el siglo 
XVII como en el siglo XVIII.

Según las crónicas de la orden, los objetivos que motivaron su elaboración 
fueron los siguientes39:

	 a)	 Establecer una doctrina sólida y común, «univocando a los lectores 
en un sentir».

	 b)	 Garantizar que esta doctrina común estuviera alineada con las 
doctrinas tomistas.

	 c)	 Eliminar futilidades y sutilezas en la enseñanza, enfatizando lo que 
fuera sólido y fundamental.

	 d)	 Facilitar el aprendizaje de los estudiantes, evitando que perdieran 
tiempo copiando las explicaciones del lector (profesor), permitiéndoles 
así un mejor aprovechamiento de las clases.

No hay un registro histórico exacto de la fecha en que los superiores de la 
orden determinaron oficialmente su composición, pero es probable que dicha 
decisión haya sido tomada en los Capítulos Generales de 1619 o 162240. En 
cuanto a la edición y publicación de los primeros tomos, esta comenzó, como 
queda dicho, en 1624, y finalizó en 1628. Sus títulos fueron:

	 I) 	Tomo I. Disputas (Disputationes) e introducción a la dialéctica 
aristotélica y su filosofía natural, 1624.

	 II) 	Tomo II. Disputas (Disputationes) sobre los ocho libros de la Physica 
(de Aristóteles), 1625.

	 III) 	Tomo III. Disputas (Disputationes) sobre los dos libros De Generatione 
et Corruptione, 1627.

	 IV) 	Tomo IV. Disputas (Disputationes) sobre el libro De Anima, 1628.

Los dos primeros tomos fueron editados inicialmente en Alcalá, lo cual no 
resulta sorprendente: entre 1502 y 1570, año de la fundación del Colegio de San 
Cirilo, se registraron al menos 526 impresos solo en el taller tipográfico de Alcalá, 
lo que representa un promedio de 75 publicaciones por década. Hasta el año 1600, 

39	 Florencio del Niño Jesús, 1962, p. 84.
40	 Florencio del Niño Jesús, 1962, pp. 84-86.



118

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

ese número aumentó con 233 registros adicionales, indicando un crecimiento 
en la producción editorial, sin contar el inmenso número de materiales que 
circulaban sin haber pasado por una edición impresa oficial41. Posteriormente, 
en muchas de sus reediciones, los tomos del Cursus Artium Complutensis fueron 
publicados también en Madrid, Lyon, Colonia Agripina (Köln) y Venecia.

En cuanto a la autoría de la obra, esta se llevó a cabo de manera 
colectiva, ya que fue una iniciativa de la Orden en su conjunto y no de un 
solo individuo, aunque algunos nombres se han destacado considerablemente 
en su composición. Hasta el momento, los historiadores han identificado tres 
autores de la obra42:

	 1.	 Fray Miguel de la Santísima Trinidad (1588-1661): fue profesor de 
Artes en Écija y de Teología en Baeza entre 1615 y 1628, periodo en el 
cual se cree que escribió el tomo I del curso y estructuró formalmente 
la obra con la ayuda de fray Juan de los Santos. Ocupó en varias 
ocasiones el cargo de Provincial en Andalucía.

	 2.	 Fray Antonio de la Madre de Dios (1583-1637): profesor de Artes en 
Segovia y posteriormente profesor de Teología en el Colegio de San 
Elías, donde permaneció hasta su muerte. Se le atribuye la autoría 
de los tomos III y IV, además de haber iniciado y estructurado el así 
llamado Curso de Teología Salmanticense.

	 3.	 Fray Juan de los Santos (1583-1654): profesor de Artes y Teología 
en el Colegio de San Cirilo, fue uno de los principales colaboradores 
de fray Miguel en la elaboración del proyecto inicial del curso. Es 
probable que, debido a su autoría, el curso haya recibido el nombre 
de Complutense.

La participación de fray Antonio de la Madre de Dios, sin embargo, alteró 
significativamente el esquema inicial de la obra organizada por fray Miguel 
de la Santísima Trinidad y fray Juan de los Santos, responsables principales 
del primer tomo, relativo a la lógica. Los tomos II, III y IV fueron casi 
enteramente escritos por él, ya que buscaba armonizar el Curso de Artes con el 
esquema que ya había preparado para el Curso de Teología, en el cual citaría y 
haría referencia en muchas materias al Curso de Artes, entendido por él como 
propedéutico al curso teológico.

41	 J. Catalina García, 1889, p. 163.
42	 Florencio del Niño Jesús, 1962, p. 43.



119

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

4.	 El curso de lógica complutense y su estructura
En cuanto al primer volumen del Cursus Artium Complutensis, que trataba 
el tema de la lógica, su nombre completo ofrece algunas informaciones 
relevantes para comprender la intención de sus autores: «Collegium 
complutense philosophicum hoc est artium cursus, siue disputationem in 
aristotelis dialecticam et philosophiam naturalem, iuxta angelici doctoris D. 
Thomae doctrinam et eius scholam».

Es decir, el curso fue escrito con la intención explícita de seguir la doctrina 
de «Tomás de Aquino y su escuela», ya que consideraban que su enseñanza 
se destacaba entre las demás por su «majestuosidad, claridad, corrección, 
profundidad y perfección»43. Además, los autores (en especial Antonio de la 
Madre de Dios) buscaron escribir un curso «en un estilo llano, claro, diáfano, 
sin adornos, buscando más la verdad que el ornamento»44. Ya la referencia a 
la filosofía natural en el título es una indicación clara de la materia que será 
tratada en los otros tres tomos del curso, más allá de la lógica45.

El Cursus Artium Complutensis, teniendo como primera intención servir 
como texto base para la enseñanza en los colegios de la orden, procuraba 
en la medida de lo posible simplificar las temáticas consideradas «difíciles y 
arduas» dentro del programa trienal. De ese modo, el curso se presentó en un 
texto ordenado y escrito con todas las cuestiones que los profesores carmelitas 
habían considerado como adecuadas para enseñar y explicar a sus alumnos.

En el primer tomo, los carmelitas comentaron los siguientes libros 
del Organon aristotélico: Categoriae, Peri hermeneias, Analytica priora, 
Analytica posteriora, Topica y Refutationes sophisticae, además de partes de 
la Isagoge de Porfirio. A diferencia de la Logica Mexicana de Rubio, ese curso 
no pretendía ser únicamente un curso de lógica mayor, sino también de lógica 
menor o formal, lo que queda evidenciado en el análisis de los Analytica 
priora, que fueron excluidos por Rubio de su curso.

Sin embargo, había más semejanzas que diferencias: junto a Rubio, 
los autores asumieron que la lógica podía ser entendida como ciencia, mas 

43	 Antonio de la Madre de Dios, Collegium complutense philosophicum…, 1629, f. 6.
44	 «Methodo frequente, et usitata in scholis utimur, stylo autem plano, perspicuo, non compto, 

id est, sine colore, aut fuco, delectum enim rerum, non uerborum exquirimus, de ueritate 
potius, quam de ornatu solliciti» (Antonio de la Madre de Dios, Collegium complutense 
philosophicum…, 1629, f. 7).

45	 Florencio del Niño Jesús, 1962, p. 116.



120

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

también como arte, aunque analógicamente. Antonio de la Madre de Dios, a 
partir de su lectura de los analíticos segundos, define scientia como «un hábito 
adquirido por la demonstración»46 y afirma:

En esta definición, scientia tiene en común con los demás hábitos intelectuales 
el hecho de ser un hábito, y se diferencia de ellos por ser un hábito adquirido, lo 
que la convierte en un hábito evidente, diferenciándose así de la fe divina, que, 
aunque cierta, es oscura. Y como la evidencia es manifestación de una certeza, 
por lo cual scientia es un hábito evidente, es un hábito que posee certeza, y por 
eso se distingue de la opinión. La certeza es, como afirma Santo Tomás, una firme 
adhesión de la mente a lo conocido, lo que no conviene a la opinión. Por el hecho 
de adquirirse mediante demostración, la scientia se diferencia de la prudencia y 
del arte, que versan sobre los singulares, y del hábito de los principios, que suele 
llamarse intelecto o inteligencia, y que no se adquiere por demostración47.

Así, dice que la lógica es la «scientia secundarum intentionum, quae sunt 
ueritatis ostensiuae», o sea, que ella es propiamente scientia, conocimiento 
que por medio de las demonstraciones lleva a la verdad, aun tratándose sobre 
las cosas probables, pues opera demostrativamente. Análogamente, también 
es llamada ars, arte, en cuanto se caracteriza por un cierto modo de operación 
del intelecto.

En cuanto a su objeto, la lógica no trataría directamente sobre las cosas, 
sino sobre las palabras, las uoces, tomadas como entes de razón. O sea, los 
autores han afirmado que las palabras podían ser estudiadas en tres niveles 
dentro del triuium:

	 a)	 Por su corrección gramatical (congruitas), estudio que pertenecería 
propiamente a la gramática.

	 b)	 Por su belleza u ornato (ornatus), estudio que pertenecería a la 
retórica.

46	 «Scientia est habitus per demonstrationem acquisitus». Antonio de la Madre de Dios, 
Collegium complutense philosophicum…, 1629, p. 72).

47	 «In qua quidem definitione scientia conuenit in esse habitus cum aliis habitibus 
intellectualibus; in eo autem quod sit per demonstrationem acquisitus, differt ab illis: nam 
ex hoc ipso est euidens, per quod a fide diuina differt, quae licet sit omnino certa, est tamen 
obscura. Et cum euidentia sit manifestatio certitudinis, eo ipso quod scientia est habitus 
euidens, est etiam certus: per quod differt ab opinione. Certitudo enim ex D. Th. 3. Dist. 
26. Q. 2. art. 4 est firma adhaesio intellectus suo intelligibili: ac proinde opinione repugnat. 
Ex hoc autem quod accquiratur per demonstrationem, differt scientia a prudentia et arte, 
quae uersantur circa singularia, et ab habitu principiorum, qui solet appellari intellectus, 
seu intelligentia, de quo constat non acquiri per demonstrationem». Antonio de la Madre de 
Dios, Collegium complutense philosophicum…, 1629, p. 72.



121

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

	 c)	 Por el discernimiento de lo verdadero y lo falso, a través de la 
comprensión del modo en que las palabras se relacionan entre sí y 
transmiten el contenido de la realidad, papel de la lógica48.

Este discernimiento entre lo verdadero y lo falso, entre premisas y 
conclusiones, podía darse, sin embargo, de dos maneras:

Los doctores comúnmente distinguen entre dos tipos de lógica: una natural y una 
técnica. Llaman lógica natural a aquella facultad o potencia por la cual cada uno, 
incluso los rústicos, pueden razonar, dividir o definir acerca de determinada cosa. 
Al fin y al cabo, hay en nosotros por naturaleza cierta semilla de las ciencias, así 
como de las virtudes. A esta semilla, que es el inicio de la ciencia y permite al 
hombre dividir y realizar definiciones, se le llama lógica natural. […] Otra es la 
lógica técnica, que es un hábito, una facilidad del intelecto que lo dirige a conocer 
perfectamente y sin error las cosas49.

Curiosamente, en el Cursus se percibe la influencia que la obra de Rubio 
había adquirido en el campo de la lógica, y cómo él ya se había convertido en 
una especie de autoridad a ser referenciada. Los carmelitas, por ejemplo, al 
haber optado por hablar de una lógica natural y otra lógica técnica, se encargan 
de señalar que su diferencia con el pensamiento de Rubio reside solo en el 
modo de expresión, y no en la realidad señalada, como se percibe fácilmente 
al comparar ambos textos:

No cabe duda de que existe en la naturaleza de las cosas una lógica natural, 
que es el propio intelecto, mientras posee determinados principios de la lógica 
conocidos por la luz natural, mediante los cuales todos pueden razonar. Nadie 
que posea el uso de la razón, por ejemplo, ignora que de «Pedro camina» puede 
concluirse que «Pedro se mueve», y similares. Por lo tanto, ciertamente existe 
una lógica natural. La única diferencia posible es en cuanto al modo de expresión, 
ya que algunos, como Rubio, no llaman lógica a este inicio de la lógica, aunque 
muchos otros emplean esta forma de expresión50.

48	 Antonio de la Madre de Dios, Collegium complutense philosophicum…, 1629, p. 2.
49	 «Circa quod Doctores communiter duplicem distinguunt Logicam: naturalem aliam, aliam 

artificialem. Appellant Logicam naturalem facultatem illam, seu potentiam, qua quisque, 
etiam agrestis, potest circa res aliquas ratiocinari, diuidere, seu definire: insunt enim nobis 
a natura quaedam semina scientiarum; sicut etiam in naturalibus quaedam semina uirtutum. 
Et semen istud, seu initium scientiae, circa definitiones, diuisiones etc., appelant logicam 
naturalem. [...] Alia est Logica artificialis, et est habitus, seu facilitas intellectus dirigens 
illum, ut res perfecte, et sine errore cognoscat» (Antonio de la Madre de Dios, Collegium 
complutense philosophicum..., 1629, pp. 554-55).

50	 «De hac igitur Logica non potest esse dubium existere in rerum natura: est enim ipse 
intellectus, prout prae habet quaedam Logica principia lumine naturali nota; ex quibus 
quilibet ratiocinari potest: nemo enim est ita rationis expers, qui nesciat colligere, ex eo quod 



122

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Más allá de esta cuestión del lenguaje natural y del uso universal de la 
razón, el análisis del modelo de la disputatio es también un elemento novedoso 
contenido en el curso, ya que los carmelitas reconocieron una necesidad 
metodológica de analizar ese desarrollo en el método de investigación científica 
y filosófica escolástica. Es decir, una necesidad de examinar el propio método 
que aplicarían en la composición de su curso, permitiendo que los estudiantes 
comprendieran formalmente el procedimiento utilizado no solo en los cursos 
de artes, sino también en las demás ciencias.

5.	 Conclusión
Como se observó, la historia de América no puede ignorar la influencia 
significativa de las órdenes religiosas en los más diversos campos, incluyendo 
la educación. Sin embargo, aunque no siempre hubiera uniformidad entre las 
diferentes órdenes en lo que concierne al pensamiento filosófico y teológico –lo 
que resultaba en enfoques distintos y en el desarrollo de pedagogías diversas–, 
en muchos casos, estas órdenes convergían en determinados aspectos de sus 
pensamientos, como herederas del escolasticismo. 

De esta forma, la presente investigación tiene por objetivo arrojar luz 
sobre los estudios históricos del periodo, especialmente en lo que concierne a 
la enseñanza y a la circulación de saberes y conocimientos. Las similitudes en 
la organización de esos dos cursos de lógica analizados, ambos publicados en 
Alcalá de Henares e influyentes en su época, así como el desarrollo intelectual 
del Carmelo Descalzo y de un jesuita en el Nuevo Mundo, proporcionan indicios 
sobre las relaciones intelectuales que se desarrollaron en el siglo XVII.

Estas obras, que sintetizaron sus pensamientos filosóficos, pretendían 
servir de base propedéutica para las disciplinas mayores, como la teología y 
el derecho, así como para la predicación y para la retórica sagrada adoptadas 
por sus respectivas órdenes a lo largo del siglo XVII, tanto en Europa como 
en América.

En uno de los prólogos de su obra, Rubio afirmó que uno de los objetivos 
de su Curso era de carácter pedagógico: evitar que los alumnos perdieran 
tiempo excesivo escribiendo lo que era dictado en clase. Así, la Ratio Studiorum 

Petrus ambulat, quod moueatur, et similia: ergo uere datur Logica naturalis. Solum potest 
esse dubium in modo loquendi, utrum scilicet istud initium logicae debeat appelari Logica 
naturalis: id enim negat Rubio. Sed licet ipse pluris faciant modum loquendi» (Antonio de 
la Madre de Dios, Collegium complutense philosophicum…, 1629, p. 55).



123

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

exigía que la enseñanza fuera organizada por medio de lecciones y cuestiones 
disputadas, lo que constituye precisamente el núcleo de la organización de la 
Logica Mexicana.

La división de su libro en «dudas» (dubia) y «cuestiones» (quaestiones) 
posibilitó su uso directo en el aula en diversas ocasiones, independientemente 
del tipo de actividad didáctica a realizarse. El objetivo era, por tanto, presentar 
a los estudiantes –incluyendo a los indígenas– un material suficientemente 
conciso, que pudiera ser utilizado a lo largo del curso de lógica y que cubriera 
lo esencial, sin perder tiempo con minucias irrelevantes para principiantes.

Por esa razón, su obra se inició con una definición general de la naturaleza 
de la lógica, considerada la única disciplina capaz de enseñar y proporcionar 
los instrumentos del conocimiento (instrumenta sciendi) para las demás 
ciencias. Él consideraba necesario justificar el lugar de la lógica entre las 
demás disciplinas y la razón por la cual un área tan abstracta –distinta de 
la gramática y de la retórica, de carácter más práctico– ocupaba un espacio 
destacado en la formación de la juventud y de todas las personas, incluso de 
los laicos.

El primer volumen del Cursus Artium Complutensis no fue diferente: 
siguiendo un estilo muy similar, comenzó por justificar la necesidad de su 
composición, su entendimiento sobre lo que sería la lógica, y su función doble 
como scientia y modus sciendi, así como su origen a partir de la luz de la razón 
natural, presente en todo hombre, incluso los naturales de las Américas.

Las similitudes entre los dos cursos –a pesar de las diferencias 
terminológicas en algunos casos, lo que fue notado directamente por los 
carmelitas– constituyen evidencia incontestable de que el Nuevo Mundo 
fue capaz de proporcionar, en el caso de Rubio, un ambiente de trabajo y de 
formación intelectual competitivo en relación con Europa. 

La Logica Mexicana rápidamente se había convertido en el siglo XVII 
en una referencia ineludible para quien quisiera saber el status quaestionis 
de la lógica en el período, pasando a ser citada –sea de manera positiva, para 
reforzar determinada posición, o para ser contestada– por las obras de lógica 
posteriores, como es el caso del Cursus Artium Complutensis.



124

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Bibliografía	
Antonio de la Madre de Dios, Collegium complutense philosophicum 

hoc est artium cursus, sive disputationem in Aristotelis dialecticam et 
philosophiam naturalem, iuxta angelici doctoris D. Thomae doctrinam et 
eius scholam, Iohannes Theobaldum, Frankfurt, 1629. 

Casado Arboniés, Manuel, «Los carmelitas descalzos del Colegio-Convento 
de San Cirilo de la Universidad de Alcalá de Henares y su paso a la Nueva 
España a finales del siglo XVI», en Permanencia y cambio: Universidades 
hispánicas, 1551-2001, Enrique González y González y Leticia Pérez 
Puente (eds.), México, UNAM, 2005, pp. 483-524.

Catalina García, Juan, Ensayo de una Tipografía Complutense, Madrid, 
Imp. y Fundición de Manuel Tello, 1889.

Crisógono Jesús Sacramentado, Vida y Obras de San Juan de la Cruz, 
Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos (BAC), 1960.

Dod, Bernard G., «Aristotelis Latinus», en The Cambridge History of 
Later Medieval Philosophy: From the Rediscovery of Aristotle to the 
Disintegration of Scholasticism, 1100–1600, Norman Kretzmann, 
Anthony Kenny & Jan Pinborg (eds.), Cambridge, Cambridge University 
Press, 1982, pp. 45-79.

Enrique del Sagrado Corazón, «El Colegio Salmanticense O. C. D. y la 
Universidad de Salamanca», Ephemerides Carmeliticae, vol. 11, n. 1, 
1960, pp. 127-175.

Fernández de Mendiola, Ángel, El Carmelo Teresiano en la Historia: una 
nueva forma de vida contemplativa y apostólica, vol. III, Roma, Istituto 
Storico Teresiano, 2011.

Florencio del Niño Jesús O. C. D., Los Complutenses, su vida y su obra, 
Salamanca, Universidad Pontificia de Salamanca, 1962.

Flores, Alfredo de Jesús y Estéfano Elias Risso, «El Colegio Menor de San 
Cirilo de la Orden Carmelita Descalza: Fundación y formación (siglo 
XVI)», Classica Boliviana. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios 
Clásicos, n. XII, 2023, pp. 193-213.

Gracián, Jerónimo, Peregrinación de Anastasio, Roma, Biblioteca Mística 
Carmelita (BMC), 2010.

Grendler, Paul F., Humanism, Universities, and Jesuit Education in Late 
Renaissance Italy, Leiden / Boston, Brill, 2022.



125

Dos manuales de lógica del siglo XVII: la Logica Mexicana de Rubio 
y el Cursus Artium Complutensis O.C.D.

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

---, The University of Mantua, the Gonzaga & the Jesuits, 1584-1630, 
Baltimore, The Johns Hopkins University Press, 2009.

Hamesse, Jacqueline, «Des Parvi Flores aux Auctoritates Aristotelis», en Les 
Auctoritates Aristotelis, leur utilisation et leur influence chez les auteurs 
médiévaux, Jacqueline Hamesse et José Meirinhos (eds.), Barcelona / 
Madrid, FIDEM, 2015.

Henares, Domingo, «La Lógica Mexicana del Rodense Antonio Rubio», Al-
Basit: Revista de estudios albacetenses, vol. 14, 1984, pp. 5-42.

Jardine, Lisa, «Humanism and the teaching of logic», in The Cambridge 
History of Later Medieval Philosophy: From the Rediscovery of Aristotle 
to the Disintegration of Scholasticism, 1100–1600, Norman Kretzmann, 
Anthony Kenny & Jan Pinborg (eds.), Cambridge, Cambridge University 
Press, 1982, pp. 797-807.

Lario, Dámaso de, «El Requisito de Pobreza en los Colegios Mayores 
Españoles», Pedralbes: Revista d’historia moderna, vol. 15, 1995, pp. 
153-172.

---, Escuelas de Imperio: La formación de una élite en los Colegios Mayores 
(siglos XVI-XVII), Madrid, Universidad Carlos III de Madrid, 2019.

Loach, Judi, «Revolutionary Pedagogies? How Jesuits Used Education to 
Change Society», in The Jesuits II: Cultures, Sciences, and the Arts, 
1540-1773, John W. O’Malley, Alexander Bailey, Steven Harris & Frank 
Kennedy (eds.), Toronto, University of Toronto Press, 2006, pp. 66-85.

Muñoz, Vicente, «La Enseñanza de la Lógica en Salamanca durante el Siglo 
XVI», Salmanticensis, vol. 1, 1954, pp. 1-35.

Osorio Romero, Ignacio, Colegios y profesores jesuitas que enseñaron latín 
en Nueva España (1572-1767), México, UNAM, 1979.

Pena González, Miguel Anxo, «La Universidad de Salamanca y el control 
de la teología a través de la Summa (Siglos XVI-XVII)», Salmanticensis, 
vol. 57, 2010, pp. 53-84.

Pérez Puente, Leticia, Los cimientos de la Iglesia en la América Española: 
los seminarios conciliares, siglo XVI, México, UNAM, 2017.

Quiles, Ismael, «Ubicación de la filosofía del P. Antonio Rubio S. I., dentro de la 
Historia de la Escolástica», Revista Ciencia y fe, vol. 7, n. 27, 1951, pp. 7-46.



126

Alfredo de J. Flores / Estéfano Elias Risso 

Classica Boliviana, XIV, 2025, pp. 103-126, 
ISSN: 2313-5115, ISSN-E: 2518-2587, https://doi.org/10.62774/RcbXIV1022

Ramis Barceló, Rafael, La Segunda Escolástica: Una propuesta de síntesis 
histórica, Madrid, Dykinson, 2024.

Ratio studiorum, Roma, Collegium Romanum, 1616.

Redmond, Walter, «Instrumenta Sciendi: Lógica y ciencia en Antonio Rubio», 
Tópicos, n. 34, 2008, pp. 105-139.

---, «Uma nota histórica à “Lógica Mexicana” de Antonio Rubio», Revista 
da Faculdade de Direito da UFRGS, n. 48, Porto Alegre, abril 2022, pp. 
29-52.

Rubio, Antonio, Logica Mexicana, Sebastianus Chappelet, Paris, 1615. 

Scaglione, Aldo, The Liberal Arts and the Jesuit College System, Amsterdam 
/ Philadelphia, John Benjamins, 1986.

Soto Artuñedo, Wenceslao, «La Ratio Studiorum: la pedagogía de la 
Compañía de Jesús», Proyección, n. 46, 1999, pp. 259-276.

Teodoro do SS. Sacramento, El «Curso Moral Salmanticense»: estudio 
histórico y contenido jurídico, Salamanca, Universidad Pontificia de 
Salamanca, 1963.

Torchia Estrada, Juan Carlos, «El Padre Antonio Rubio y la enseñanza 
filosófica de los jesuitas en la Nueva España», Anuario de Filosofía 
Argentina y Americana, n. 13, 1996, pp. 11-44.



Este número de Classica Boliviana 
se terminó de imprimir

en el mes de diciembre de 2025
en los talleres de PPi color impresores.

Su edición consta de 300 ejemplares
Para su diagramación se utilizó tipografía

de la familia Times New Roman. 

LAVS DEO






	Sin Titulo 1.pdf (p.1-8)
	Sin Titulo 3.pdf (p.9)
	Sin Titulo 12.pdf (p.10-33)
	Sin Titulo 16.pdf (p.34-36)

