


CLASSICA BOLIVIANA 
Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos

Número IX



CLASSICA BOLIVIANA IX. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos 
(SOBEC)

Dirección y edición general: Andrés Eichmann Oehrli – Subdirección y secretaría 
general: Tatiana Alvarado Teodorika – Coordinación general: Carla Salazar – Comité 
de redacción: Carla Salazar (Biblioteca del Bicentenario de Bolivia), Mary Carmen 
Molina Ergueta (Universidad Mayor de San Andrés), Marc Gruas (Universidad de 
Toulouse Jean-Jaurès, Francia).

Comité de Evaluación (y sus universidades): Antonio Alvar Ezquerra (Universidad 
de Alcalá de Henares, España), Juan Antonio López Férez (Universidad de Educación 
a Distancia, España), Ángel Ruiz Pérez (Universidad de Santiago de Compostela, 
España), Francisco Montes (Universidad de Sevilla, España), Fernando Guzmán 
(Universidad Adolfo Ibáñez, Chile), Paola Corti (Universidad Adolfo Ibáñez, 
Chile), Jesús de la Villa (Universidad Autónoma de Madrid, España), Fernando 
García Romero (Universidad Complutense de Madrid, España), Pere Fàbregas 
Salis (Universidad de Barcelona. España), Marina del castillo Herrera (Universidad 
de Granada, España), Luis Alfonso Hernández Miguel (Universidad de Alcalá de 
Henares, España), Joaquín García-Huidobro (Universidad de Los Andes, Chile), David 
Sánchez Rubio (Universidad de Sevilla, España), Felipe González Vega (Universidad 
del País Vasco, España), Ana María González de Tobiá (Universidad Nacional de 
La Plata, Argentina), Marcelo Villena Alvarado (Universidad Mayor de San Andrés, 
La Paz), Ramón Enrique Cornavaca (Universidad Nacional de Córdoba, Argentina), 
María Claudia Ale (Universidad Nacional de Tucumán, Argentina), José Manuel 
Floristán, (Universidad Complutense, Madrid), Juan Signes Codoñer (Universidad de 
Valladolid), Inmaculada Pérez Martín (CSIC)

Editores responsables: Andrés Eichmann Oehrli, Tatiana Alvarado Teodorika

Portada: Grifo. Fresco del coro de la iglesia de Carabuco (Depto. de La Paz). 
Foto: Norma Campos Vera

El grifo que reproducimos en la portada se funde, en la pintura mural, con los colores 
y las figuras de fondo: flores y hojas de color rojo ladrillo, verde y ocre. Hemos optado 
por oscurecer el fondo para resaltar mejor la figura mitológica.

Edición fotográfica de Felipe Ruiz: 

Contacto e informaciones:  estudiosclasicosbolivia@gmail.com 
    www.estudiosclasicosbolivia.org

© Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos (SOBEC)
© Editorial Marigalante

La Paz, diciembre 2018



Índice

Presentación................................................................................................5 

Nuestra portada
Margarita Vila Da Vila...............................................................................11

Lingüística

La rama filológica alejandrina y su incorporación en el 
De lingua Latina de Varrón 
Caterina Anush Stripeikis...........................................................................15

Estudio sobre el simbolismo sonoro en palabras con
la secuencia -γγ- [ŋg] en el griego antiguo
William Alcides Rodríguez García..............................................................37

¿Aprender es agarrar? Metáfora etimológica y estructura léxica 
en el término aprendizaje
Beatriz Carina Meynet................................................................................49

Filología y literatura

Acarnenses: uma poética dionisíaca da comédia de Aristófanes? 
Ana Maria César Pompeu...........................................................................91

Penélope e Lisístrata: uma abordagem comparativa sobre a construção e 
reconstrução da imagem da boa esposa
Francisca Patricia Pompeu Brasil.............................................................103



Filosofía

Um estudo filosofico comparado sobre o conceito de Guerra Justa 
em F. de Vitoria, J. Solórzano Pereira e G. W. F. Hegel 
Gonzalo Tinajeros Arce..............................................................................121

Materia clásica

Las sibilas del antiguo retablo mayor de Copacabana: 
fuentes estilísticas e iconográficas 
Margarita Vila Da Vila..............................................................................153



5

Presentación

Nuestra revista, abierta a las propuestas de especialistas a nivel interna-
cional, cuenta por primera vez, en este número, con tres artículos en portu-
gués, y con ellos esperamos iniciar una nueva etapa en la que se amplíe poco 
a poco el abanico de idiomas de los trabajos en Classica Boliviana. El latín y 
el griego antiguo están constantemente presentes, por supuesto, pero sea ésta 
una oportunidad para hacer llegar una invitación a quienes deseen enviar sus 
artículos en francés, en inglés o en italiano. 

Otra de las novedades de las que el lector asiduo a nuestra revista se 
habrá podido percatar, es que la Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos ha 
adoptado un nuevo logotipo. El primero fue propuesto por Teresa Gisbert, a 
quien siempre recordaremos con admiración y agradecimiento. Ése representa 
uno de los afanes que nos motivaba como colectivo desde 1998, pues estaba 
inspirado en un keru (un vaso ceremonial indígena) del siglo XVII, de la zona 
del lago Titicaca, conservado en uno de los museos municipales de La Paz. 
Lo escogimos para modelo de nuestro primer logo porque el artista indígena 
plasmó motivos griegos en su superficie: una hidra, una sirena y un centauro 
con rasgos de chuncho, selvícola del norte de La Paz. En este sentido, dicho 
keru era una de las manifestaciones del rico diálogo intercultural que en estas 
tierras dio lugar a producciones e invenciones novedosas, de alta calidad 
estética. El nuevo logotipo es también una pieza representativa de la recepción 
de motivos clásicos en la población indígena (invitamos a leer la explicación de 
la Dra. Margarita Vila, dedicada a la portada de este número). Esta vez se trata 
de una obra del siglo XVIII. La Sociedad Boliviana de Estudios Clásicos cobra 
un nuevo impulso con este grifo de alas batientes. Debemos la fotografía (tanto 
para el logotipo como para la cubierta de este número) a Norma Campos Vera; 
el elegante diseño, a la generosidad de Cecilia Mariaca en lo que al logotipo se 
refiere; y a la de Felipe Ruiz Vidal el de la cubierta de este número.

Classica Boliviana IX presenta cuatro secciones en este número. La 
primera, dedicada a la Lingüística, cuenta con tres contribuciones. La primera 
de ellas, de Caterina Anush Stripeikis, se centra en la obra De linga Latina 
de Varrón, quien (como muchos autores romanos) se muestra tributario de 
tradiciones teóricas griegas, en este caso, de la tradición filosófica estoica y 



6

la tradición gramatical en la que el alejandrinismo deja su principal impronta. 
Pero el reatino no es receptor pasivo, sino que su labor crítica lo llevó a una 
teoría lingüística sin precedentes. La escuela alejandrina tenía como meta final 
la crítica del texto poético (su fijación textual, la justificación de sus variantes, 
etc.). En De lingua Latina el exégeta literario dará paso al lingüista sistemático, 
prestando atención primero a la impositio (creación de neologismos) y luego 
a la declinatio uoluntaria (transformación de palabras por derivación), 
ambas resultado de autor consciente. Todo ello no sólo en textos poéticos 
(alejandrinismo) sino en cualquier tipo de género. Stripeikis explica que Varrón 
resuelve la discrepancia entre analogistas (alejandrinos) y anomalistas (algunos 
filósofos estoicos). Y aquí el reatino vuelve a hacer un aporte original, no al 
servicio de la exégesis poética sino al de una teoría lingüística. Considera la 
declinatio uoluntaria responsable de la anomalia mientras que la declinatio 
naturalis (transformación natural de las palabras, o «alteración morfo-fonética 
del paradigma») seguiría mayormente el camino de la analogia. Además, 
desarrolla modelos matemáticos que presentan distintas formas de proporción, 
con las que sistematiza fenómenos de la morfología latina.

Por su parte, William Alcides Rodríguez García aborda la posibilidad de 
que exista un fenómeno de fonosimbolismo en el grupo consonántico compuesto 
por nasal velar sonora y oclusiva velar, especialmente sonora. Clasifica un 
corpus de palabras en tres categorías, y recurre a fuentes etimológicas que le 
permiten comprobar la asociación del grupo con las realidades designadas por 
dichas palabras. A las fuentes etimológicas suma otras, como una descripción 
que hace Aristóteles de una de tales realidades, o la utilización del mismo 
grupo consonántico por parte de Aristófanes, en la comedia Las Aves, para 
significar otra, y llega muy convincentemente a establecer el significado del 
grupo consonántico, que funcionaría como un sintagma nominal compuesto de 
sustantivo y adjetivo. Rastrea también el origen de este fonosimbolismo, pre-
griego, indoeuropeo, al menos en la asociación de una de las consonantes del 
grupo con uno de los miembros del mencionado sintagma. El lector tendrá el 
placer de descubrir lo que progresivamente desvela el autor, suspense incluido.

El artículo de Beatriz Carolina Meynet utiliza, entre otras, herramientas 
de la lingüística sistémico-funcional y de la lingüística cognitiva para 
identificar las condiciones y los mecanismos que propician y explican los 
cambios experimentados por las palabras en su aspecto semántico. Examina 
el largo y complejo camino que desemboca actualmente en el registro 
disciplinar de las Ciencias de la Educación aprendizaje a partir del verbo 



7

latino apprehendo (agarrar). Reconstruye los cambios diacrónicos al interior 
del sistema lingüístico: primero se ocupa del étimo latino, registrando la 
metáfora conceptual planteada en el título de su trabajo sobre todo a partir del 
latín tardío. Continúa por la misma vía con el término castellano, a la vista 
de los procesos sociales y discursivos que motivaron el uso de las palabras a 
través del tiempo. Seguidamente estudia la estructura léxica del término y las 
relaciones clasemáticas que se dan con otros conceptos adyacentes, lo cual 
se complejiza a medida que surgen diversas perspectivas en las disciplinas 
humanísticas en las que entra en consideración la palabra y sus referentes. 
Finalmente, establece el tipo de metáfora que supone el uso de la palabra, como 
registro disciplinar propio (principalmente) de las Ciencias de la Educación 
y también fuera de dicho registro. Meynet indica que resulta apropiada al 
integrarse en una metáfora sistemática recogida por Lakoff y Johnson, la de 
«entender es capturar», con la carga de control y manipulación que ello supone. 
Resultan notables los motivos por los que la metáfora conceptual analizada 
se diluye en determinados momentos y ámbitos disciplinares, por ejemplo 
cuando no incluye la noción de voluntariedad consciente por parte del sujeto, 
como ocurre en el siglo XVIII al ingresar la palabra al castellano desde el 
francés; también cuando se considera el aprendizaje como proceso, y más si 
éste es concebido como actividad en la que intervienen dos sujetos, es decir 
si se inserta el concepto en la metáfora del canal. Muy lúcida es una de las 
observaciones finales, al afirmar la autora que entre los aportes de más interés 
de la teoría de las metáforas conceptuales está su utilidad como guía de los 
mapas conceptuales que establece el hablante; y también aquella otra según la 
cual los cambios semánticos resultan en una gran complejidad de significados 
al estar «enmascarados por una continuidad nominal».

La segunda sección, dedicada a la de Filología clásica, se abre con el 
trabajo de Ana María César Pompeu, autora de otros muchos trabajos centrados 
en Aristófanes. En esta ocasión presenta un acercamiento a los Acarnienses 
como paradigma de la comedia antigua, como obra que destaca aspectos de 
la «conciencia dionisíaca» de la fiesta cívica clásica. Conciencia también de 
su origen rústico, para lo cual pone en diálogo los Acarnienses (donde un 
megarense hace una suerte de «comedia rústica megárica» en el mercado que 
instala Diceópolis frente a su casa) con la Poética de Aristóteles, en el que el 
filósofo registra el hecho de que los megarenses consideran que la comedia 
nació entre ellos. Por otro lado, señala las parodias de canción y procesión 
fálica de las fiestas Dionisias rurales, a lo que se suman otros artificios que 



8

aumentan la densidad cómica, y que a la vez funcionan como medio eficaz para 
relacionar la paz (tan anhelada por los ciudadanos y por el propio Aristófanes) 
con la justicia, sugiriendo que la suspensión de la ambición reemplazaría la 
guerra fratricida por la feliz convivencia y el disfrute de los abundantes frutos 
del campo, como ocurre con las fiestas Leneas, en las que Diceópolis gana en 
el concurso de borrachera.

En el segundo estudio de esta segunda parte, a cargo de Francisca Patrícia 
Pompeu Brasil, se presenta el análisis de modelos femeninos en la literatura 
griega clásica (si bien tales modelos no son privativos de Grecia, como nos 
recuerda con citas de Coulanges, autor que atiende al conjunto indoeuropeo). 
Señala los dos estereotipos con que se definió frecuentemente a la mujer en 
gran parte de las obras literarias: por un lado, el de la mujer virtuosa, honesta, 
cuyo espacio es el hogar, y de la que se espera la sumisión al marido, el 
cuidado de los hijos y el gobierno de los esclavos domésticos. Por otro, el de la 
mujer incapaz de gobernarse a sí misma, que acarrea todo tipo de desgracias. 
La autora muestra algunos ejemplos del primer tipo (Penélope, Alcmena, 
Alcestes) y del segundo (Pandora, Helena, Medea). A continuación, a partir 
de la Odisea observa la construcción literaria de Penélope como imagen de 
la buena esposa, recordando que los textos épicos se caracterizan por ser 
exhortativos, ya que están al servicio de la educación para la vida en sociedad. 
Seguidamente, para presentar un personaje que sirva de contraste, se ocupa de 
la construcción aristofánica de Lisístrata, que rompe con los estereotipos. De 
la mano de Bourdieu analiza las características de la dominación masculina 
vigente en la sociedad de entonces y la reacción de las mujeres lideradas por 
Lisístrata en la comedia. En ese mundo al revés de la comedia, donde a menudo 
ocurren las cosas que todos desean, son las mujeres las que acaban con la 
guerra del Peloponeso y con la violencia en el seno de la ciudad, sometiendo 
a los maridos, negándose a complacerlos sexualmente y a ocuparse del hogar, 
haciéndose fuertes en la Acrópolis y pasando a la acción en la esfera pública. 
Ponen con ello en riesgo la paz doméstica, necesaria para la conservación de 
la pólis, en una calculada apuesta cuya meta es poner fin a la guerra y restaurar 
el espacio familiar. La autora propone una sugerente interpretación, según la 
cual el personaje cómico ofrece una deconstrucción de la imagen de la buena 
esposa para conseguir un cambio de paradigma que, a la vez, resulta favorable 
al bien común.



9

En la tercera sección, de Filosofía, contamos con el artículo de Gonzalo 
Tinajeros Arce, un estudio comparativo entre el concepto de «guerra justa» 
que desarrollan dos pensadores de la escolástica moderna, Francisco de Vitoria 
y Juan de Solórzano Pereira, y el mayor representante del idealismo alemán, 
Friedrich Hegel. Apunta que la guerra, en el pensamiento de estos pensadores, 
viene a remediar una situación en la que se ve amenazado el «bienestar 
público», expresión que varía de los escolásticos a Hegel, pero que resulta afín 
al agustiniano de «salud pública». De ello derivan las principales coincidencias. 
La diferencia más importante entre los dos primeros y Hegel pareciera ser que 
Vitoria y Solórzano buscan una perspectiva desde la cual pueda pensarse en 
el bien general de todos los pueblos, cometido que deberían asumir también 
los Estados, mientras que para el pensador alemán un Estado ha de buscar el 
bienestar particular de su propio pueblo, ya sin abarcar una visión universal.

Por último, en la sección dedicada a la materia clásica, Margarita Vila Da 
Vila analiza las sibilas representadas en una obra extraordinaria, el retablo que 
comenzó siendo el mayor de Copacabana, a orillas del lago Titicaca, y que ahora 
se encuentra como retablo lateral del santuario, en la pared norte. Comienza 
su artículo corrigiendo datos de la historia del retablo, no conocidos con 
precisión, debido sobre todo a una inscripción que llevó a equívocos a autores 
anteriores. Ahora puede decirse que quedan aclaradas las fechas y lo (poco) 
que puede saberse de momento acerca de quienes intervinieron en la factura. 
Para encarar el análisis iconográfico, recuerda las nociones indispensables en 
torno al canon sibilino, desde la Antigüedad pre-cristiana (Varrón), pasando 
por su incorporación en la literatura cristiana y de ahí a pinturas, primero 
sueltas (a partir del siglo XII) y más tarde, desde el siglo XV, en series más o 
menos amplias. Su análisis iconográfico y epigráfico le permite establecer con 
exactitud, en cada caso, los grabados que tuvo a la vista el maestro que realizó 
las tallas y el que pintó las inscripciones. Se trata, en un sentido particularmente 
interesante, de una obra pionera absoluta en todos los reinos administrados por 
la corona española y, a la vez, muestra la rapidez de circulación en América de 
textos y grabados producidos en Europa.

Agradecemos a cada una de las personas que han hecho posible Classica 
Boliviana IX. En primer lugar, a los autores de los trabajos y a los evaluadores 
del Comité Científico, que han dado prueba de paciencia en la ida y vuelta 
de trabajos, críticas y comentarios. A los miembros del Comité de Redacción, 
tan atentos como siempre a las normas editoriales y a todos los aspectos que 
les llamaron la atención. A Felipe Ruiz (iVox) y quienes intervinieron en el 



10

aspecto gráfico y en la diagramación, con la sucesión de galeradas hasta lograr 
el producto acabado. A Jorge Paz Navajas, rector de la Universidad Nuestra 
Señora de La Paz, por el apoyo para la impresión del presente número. A los 
responsables de la editorial Marigalante, cuya mirada puesta en los detalles es 
consecuencia de su decidida voluntad de alcanzar un acabado primoroso.

Andrés Eichmann Oehrli 
Tatiana Alvarado Teodorika



FILOSOFÍA





121

Um estudo filosofico comparado sobre o conceito de 
Guerra Justa em F. de Vitoria, J. Solórzano Pereira e    

G. W. F. Hegel

Dr. Gonzalo Tinajeros Arce
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, becario CNPq.

gonzalo.tinajeros@gmail.com

Resumo

Neste estudo, faço a tentativa de elaborar uma analise de filosofia política 
comparada sobre o conceito de guerra justa, nos pensamentos de três filósofos 
eruditos da política: Francisco de Vitoria (século XVI), Juan de Solórzano 
Pereira (século XVII) e Georg Wilhelm Friedrich Hegel (século XIX). O foco 
da análise textual é elaborar uma discussão filosófica sobre o conceito de guerra 
justa «iustum bellum» entre duas escolas filosóficas: Escolasticismo Moderno 
ou Escolasticismo Iberoamericano, de F. Vitoria, J. Solórzano Pereira, e o 
Idealismo Moderno ou Idealismo Especulativo, de Hegel. Ambas as escolas 
filosóficas iniciaram suas pesquisas políticas a partir da doutrina medieval 
do direito das gentes (direito natural «secundum aliquid»). Esta é a moldura 
conceitual que apanha as regras específicas e precisas para compreender o 
conceito de guerra justa destes três filósofos do direito internacional moderno.

Conceptos Claves: Guerra justa - Derecho de Gentes - Escolasticismo 
moderno - Idealismo Especulativo 

Abstract

In this study, I attempt to elaborate a comparative analysis about the 
concept of just war in the thinking of three erudite political philosophers: 
Francisco de Vitoria (16th century), Juan de Solórzano Pereira (17th century) 
and Georg Wilhelm Friedrich Hegel (19th century). The focus of textual 



122

Gonzalo Tinajeros arce

analysis is to elaborate a philosophical dispute about the concept of just war 
«iustum bellum» between two philosophical schools: Modern Scholasticism or 
Ibero-American Scholasticism by F. Vitoria, J. Solórzano Pereira and Modern 
Idealism or Speculative Idealism by G.W.F Hegel. Both philosophical schools 
started their political investigations from medieval doctrine of ius gentium 
(natural law «secundum aliquid»). This conceptual pattern gave specific and 
precise rules for understanding the concept of just war to these three modern 
philosophers of law.

Keywords: Just war - International law - Modern Scholasticism - Speculative 
Idealism

Introdução

O presente escrito almeja produzir um estudo comparado de filosofia 
política sobre a noção de guerra justa no pensamento de três filósofos eruditos, 
sutis e inovadores, nas suas reflexões sobre o direito internacional moderno. 
Vitoria, Solórzano Pereira, e Hegel, utilizam fundamentações convergentes 
sobre o direito de guerra que cabe às repúblicas ou Estados para se defenderem 
de injúrias e agressões violentas de outras entidades políticas; assim também 
utilizam fundamentações divergentes em relação aos alcances possíveis e 
reais da legitimidade e legalidade no direito internacional moderno, na hora de 
se defrontar com o direito de guerra demandada pelas repúblicas ou Estados 
soberanos, quando esses não encontrarem na diplomacia a forma política 
idônea para solucionar pacíficamente suas controvérsias e atritos.

O desafio de realizar um estudo comparativo entre pensadores da 
escolástica moderna e do idealismo alemão não é trabalho fácil, precisa de 
inovação filosófica especulativa e articulação categorial de problemas que 
podem ser tratados comparativamente através da linguagem lógica e de 
referenciais teóricos comuns à temática a ser abordada, neste caso o direito de 
guerra como um direito à guerra justa.

As linguagens políticas de Vitoria, Solórzano Pereira, e Hegel, convergem 
no tratamento conceitual sobre aquilo que é o direito de guerra justa através 
dos atributos que lhe seriam próprios, a saber:

(a) O mando soberano dos príncipes ou cabeças do Estado (ou das 
repúblicas), em assuntos de guerra.
(b) A autonomia internacional plena dos Estados nacionais ou repúblicas 
para declarar a guerra e a paz. 



123

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

(c) A distinção dos conflitos armados em: justos, injustos, defensivos, 
ofensivos e de conquista, segundo as classificações dos princípios do 
direito das gentes, do direito natural e do direito divino.
(d) As causas da guerra justa: injúria à honra, injúria física, atos de guerra. 
(e) As obrigações internacionais dos Estados: respeito às embaixadas e 
a todas as formas de comunicação entre povos; liberdade das repúblicas 
ou principados para realizar o exercício pleno do comércio exterior; livre 
trânsito de pessoas por todos os territórios do mundo (fonte do Direito 
Divino); reconhecimento dos direitos de acolhida, hospedagem e residência 
a pessoas estrangeiras; não agressão direta e injustificada contra a vida 
privada dos cidadãos de um povo com o qual se luta contingentemente.
(f) Os usos, os costumes, os tratados e as leis internacionais pertencentes 
à esfera jurídica do ius gentium e que são necessariamente compartilhados 
por todos os reinos ou repúblicas em ordem global (res publica est pars 
totus orbis), sendo, as situações políticas de guerra justa, contempladas 
especialmente dentro do ordenamento jurídico internacional.

1. Prolegómenos ao conceito de guerra justa na escolástica moderna e no 
idealismo moderno

Os escolásticos modernos, Francisco de Vitoria e Juan de Solórzano 
Pereira, pensadores do período colonial nas Índias Ocidentais, conferiram 
fundamentações teóricas ao Reino da Espanha, no intuito de legitimar e 
outorgar status legal e internacional às atividades diplomáticas e militares da 
Espanha no novo mundo com a declaração de guerra justa «iustum bellum» 
aos reinos absolutistas indígenas. A fim de que os princípios naturais e civis do 
direito das gentes passassem a vigorar politicamente para os povos do mundo 
recém descoberto, e no âmbito espiritual em que a tolerância religiosa fosse 
possível, o desenvolvimento teórico desses pensadores permitiu fundamentar 
a pregação da religião cristã-católica de forma livre em terras governadas por 
senhores infiéis.

Francisco de Vitoria foi atento ao demonstrar na sua Relección I de los Indios 
recientemente descubiertos1 os conflitos essenciais das relações internacionais 
entre espanhóis e indígenas. Os espanhóis estariam em situações excepcionais 
de risco e hostilidade devido às injúrias cometidas pelos indígenas contra 
os princípios do ius gentium, o que levou os conquistadores à necessidade 

1 F. de Vitoria, 2007, pp. 58-70. 



124

Gonzalo Tinajeros arce

de utilizar o direito legítimo (licitum bellum) de realizar guerras defensivas 
contra as contínuas violações do direito das gentes por parte dos governantes 
indígenas; tais como: a) o não respeito das vidas de embaixadores, religiosos, 
comerciantes, etc.; b) o impedimento à comunicação entre seres humanos, 
não permitindo que os espanhóis entrassem em contato com os homens do 
novo mundo; c) o bloqueio a qualquer tipo de relações comerciais entre povos, 
forma de troca e, também, forma preventiva de realização de guerras entre 
povos e poder econômico para assegurar a paz; d) limitação do livre trânsito 
de pessoas, violando assim o direito natural e o direito divino; e) impedimento 
com a violência à pregação livre e tolerante da religião cristã; f) realização 
de sacrifícios humanos de vítimas indefensas desrespeitando seus direitos 
enquanto seres humanos, etc.

Seguindo o método especulativo do pensamento de Tomás de Aquino, 
Vitoria considera que a causa de uma guerra justa origina-se a partir das 
injúrias proferidas e realizadas por um agressor (moral ou físico) contra um 
povo soberano; uma vez que é violado o direito (natural e civil) das gentes, 
se faz obrigatório a utilização do direito de guerra no intuito de conservar a 
segurança e a paz nacional:

Se prueba. Porque la causa de la guerra justa es rechazar y vengar una injuria, como 
queda dicho siguiendo a Santo Tomás; pero los bárbaros, negando el derecho de 
gentes a los españoles, les hacen injuria, luego si es necesaria la guerra para adquirir 
su derecho pueden lícitamente hacerla. Pero debe notarse que, como dichos bárbaros 
sean por naturaleza medrosos [...] movidos por este temor se lanzan a expulsar o matar 
a los españoles, les es ciertamente lícito a éstos el defenderse, pero sin excederse y 
guardando la moderación de una justa defensa [...]2.

Nessa passagem, Vitoria sustenta que a causa para declarar uma guerra 
justa deve ser vingar e rejeitar, com o uso da força, uma grave injúria; no caso 
concreto, analisado na Relectio Prior, a injúria é cometida pelos indígenas 
americanos negando os fundamentos essências do direito das gentes aos 
espanhóis, razão pela qual os ibéricos tiveram que empreender guerras a fim 
de readquirir seus direitos de maneira lícita, seguindo o jus ad bellum.

Vitoria e Solórzano Pereira não descuidaram dos argumentos filosóficos, 
políticos, jurídicos e religiosos para caracterizar, de maneira erudita, aquilo que 

2 F. de Vitoria, 2007, p. 63.



125

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

seria a guerra justa3 e suas situações de legitimidade e legalidade, levando a 
termo suas fundamentações, para fazer compreender, racionalmente, quando e 
por que se tornaria necessário a um Estado intervir militarmente num conflito 
armado, o qual não apresenta nenhuma forma de resolução pacífica. Afinal, 
é através de uma guerra justa que se pode retomar, mais tarde, a uma nova 
situação de paz entre Estados. 

Em determinados momentos, a situação transitória de guerra permite 
repelir, legal e legitimamente, qualquer agressão ou mal exterior que for 
provocado por um Estado inimigo, soterrando o bem interior de outro Estado, 
e prejudicando, assim, diretamente a vida cotidiana dos cidadãos e suas 
liberdades manifestas na segurança e na identidade cultural, política e religiosa 
de um povo civilizado cristão. Portanto, ambos os pensadores enxergam a 
situação de guerra como algo que é real, empírico e existente no mundo; ela 
está irremediavelmente presente ao longo da história da humanidade desde as 
suas origens. A partir daí, as repúblicas cristãs deverão saber como conduzir 
a guerra de maneira justa e, igualmente, como findá-la, procurando sempre 
a paz, a segurança, e, saírem vitoriosos (no âmbito jurídico, militar, político 
e religioso) dos conflitos armados. No que diz respeito ao domínio militar, 
as batalhas testam e provam, periodicamente, a disposição espiritual das 
civilizações4, que se enfrentam em função das relações internacionais.

3 A primeira acepção filosófica de guerra justa podemos encontrá-la na antiguidade clássica 
em Aristóteles, quem fornece a esta de Naturalidade e de Poder adquisitivo para aqueles 
homens políticos intrépidos que conquistam e caçam a homens bárbaros e selvagens: «Por 
consiguiente, si la naturaleza no hace nada imperfecto ni en vano, es necesario que todos 
eses seres existan naturalmente para utilidad del hombre. De modo que también el arte de la 
guerra será en cierto modo un arte adquisitivo, puesto que la caza es una parte suya. Y ésta 
debe practicarse frente a los animales salvajes y frente a aquellos hombres que, si bien han 
nacido para ser gobernados, se niegan a ello, en la convicción de que esa guerra es justa por 
naturaleza.» Política – Libro I, 8 (1256 b), 2010, p. 59.

4 Esse tipo de realismo político, que se eleva sobre preconceitos simples, sejam eles éticos, 
políticos, religiosos e morais, permite compreender de forma mais aprofundada os conflitos 
políticos presentes nas relações internacionais entre Estados nos termos do direito moderno 
das gentes. Igualmente, ele permite a abertura da discussão filosófica com outros autores 
mais próximos a nós no tempo, como, por exemplo, G.W. F. Hegel, o grande pensador 
racionalista do Estado moderno e que reflete sobre a existência do fenômeno da guerra na 
historia da vida ética (Sittlichkeit). G. W. F. Hegel, Filosofia do Direito (FD), São Leopoldo, 
RS, UNISINOS, 2010, §§ 321 - 340, com especial atenção o papel da «disposição política» 
(politische Gesinnung) da «individualidade substancial» dos cidadãos (substantielle 
Individualität) nos conflitos armados modernos.



126

Gonzalo Tinajeros arce

O direito de um Estado soberano — de declarar e empreender 
uma guerra justa contra outro Estado ou outros Estados — para Vitoria, 
Solórzano Pereira e Hegel, emana da inteira potestade autônoma, autoridade 
principesca ou consular-republicana de um Estado livre. Nessa base, após 
avaliar o governo de um Estado particular, essa tem a função de decidir com 
sabedoria5prática qual a gravidade das injúrias cometidas pelo Estado ou 
pelos Estados agressores. Assim, uma república soberana pode vir a decidir 
operar estratégias diplomáticas e militares mais idôneas para salvaguardar, 
no contexto internacional, a existência de seu bem-estar público; bem que 
é o mais próprio ou substancial de cada Estado, sendo esta uma entidade 
independente e soberana no contexto internacional, e que age e se comporta, 
fundamentalmente, seguindo a lei suprema que é seu próprio bem-estar 
público:

El bienestar sustancial del Estado es su bienestar en cuanto Estado particular en su 
interés y situación determinados y en las circunstancias externas igualmente propias, 
juntamente con la relación particular de los tratados; el gobierno es por tanto una 
sabiduria particular, no la providencia universal (cf. § 324 nota), así como la finalidad 
en la relación con otros Estados y el principio para la justicia de las guerras y de los 
tratados no son un pensamiento universal (filantrópico), sino el bienestar efectivamente 
ofendido o amenazado en su particularidad determinada. [...] el bienestar de un 
Estado tiene una justificación completamente distinta de la del bienestar del individuo, 
y que la sustancia ética, el Estado, tiene su existencia (Dasein), es decir su derecho, 
inmediatamente en su existencia (Existenz) no abstracta sino concreta [...]6.

O bem-estar público é uma noção cuja conotação assemelha-se às noções 
de bem da saúde pública e bem da utilidade pública, que aparecem nos 
escritos políticos dos escolásticos. Sabe-se que o bem considerado como a 
saúde pública da comunidade política é uma noção que vem da tradição cristã 
de Agostinho, a que promove entre os cristãos, discursivamente, a defesa 
militar do Estado face às agressões e injúrias estrangeiras:

5 Hegel. FD (§ 337): «[...] die Regierung ist somit eine besondere Weisheit, nicht die 
allgemeine Vorsehung (vgl. § 324 Anm.) - so wie der Zweck im Verhältnisse zu anderen 
Staaten und das Prinzip für die Gerechtigkeit der Kriege und Traktate nicht ein allgemeiner 
(philanthropischer) Gedanke, sondern das wirklich gekränkte oder bedrohte Wohl in seiner 
bestimmten Besonderheit ist.». Hegel Werke, 2000.

6 Hegel. FD (§ 337). Traducción de María del Carmen Paredes Martín, 2010. (As itálicas nos 
termos alemães são nossos).



127

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

sed quia sciebat eos, cum haec militando facerent, non esse homicidas, sed ministros 
legis, et non ultores iniuriarum suarum, sed salutis publicae defensores eis: Neminen 
concusseritis, nulli calumniam feceritis, sufficiat uobis stipendium uestrum (Luc 3,14)7.

Como os escolásticos da tradição cristã de Santo Agostinho, Hegel 
aproxima-se conceitualmente à noção clássica de salus publica e reinterpreta-a 
modernamente na sua ideia der sittlichen Gesundheit der Völker; analisando 
que, no momento ético da guerra (der sittliche Moment des Krieges8), os 
cidadãos de um Estado particular têm de ser sacudidos e estremecidos 
integralmente das suas vidas ordinárias para que se tornarem defensores 
do espírito público, seguindo obedientemente às ordens necessárias e 
extraordinárias do seu governo, mantendo, assim, saudável e viva a eticidade 
pública com suas deliberações: 

Para no dejarlos arraigar y fijarse rígidamente en ese aislamiento, con el que el todo se 
desmoronaría y el espíritu se disiparía, el gobierno tiene que estremecerlos de cuando 
en cuando en su interior por medio de la guerra, tiene que herir y trastornar así el orden 
que ellos se han organizado y el derecho de autonomía, mientras que a los individuos 
que ahondándose en ello arrancan del todo y aspiran a un inviolable ser-para-sí y la 
seguridad de la persona, al imponerles ese trabajo (Arbeit), les hace sentir que es su 
señor, la muerte (ihren Herrn, den Tod)9.

Na situação de guerra, o governo deve agir, incansavelmente, como um 
vento que remove, com força extrema a vitalidade, águas inertes que, de 
outra forma, apodreceriam10 na estagnação absoluta. A quietude asfixiante das 
águas elimina a saúde pública dos Estados mediante a permanência em apegos 
singulares, imediatos e unilaterais dos cidadãos nas suas vidas exclusivamente 
privadas, onde velam, ordinária e unicamente, pela satisfação dos seus 
interesses particulares, incapazes de perceber a importância da saúde pública 
para suas próprias vidas. 

7 Agustín, Escritos antimaniqueos, traducción Pio de Luis, Madrid: BAC, Tomo XXXI, 
1993, XXII, 74, pp. 604-605.

8 Hegel. FD (§ 324), Tradução de: Paulo Meneses, 2010.
9 Hegel. Phänomenologie des Geistes- «Die sittliche Welt. Das menschliche und göttliche 

Gesetz, der Mann und das Weib». Hegel Werke, 2000, p. 393 – da primeira edição de 1807. 
Hegel (FE) em espanhol, p. 537. (As itálicas nos termos alemães são nossas).

10 «como o movimento dos ventos preserva os mares da putrefação na qual uma calma 
duradoura os extinguiria, como o faria para os povos uma paz duradoura, a fortiori, uma 
paz perpétua». G. W. F. Hegel, Sobre as maneiras científicas de tratar o direito natural, 
Tradução de Agemir Bavaresco e Sérgio B. Christino, 2007, p. 84.



128

Gonzalo Tinajeros arce

Assim, por outro lado, o bem-estar público, considerado dentro da noção 
clássica de utilidade pública, foi retomada por nossos três filósofos a partir da 
tradição romano-pagã, de Cícero, que vê na utilidade pública o fim superior 
da vida em comunidade, em que a pátria, a qual pertence cada cidadão, exige 
deles o máximo esforço, vigor, engenho, inteligência, ânimo, etc., para a 
realização e a preservação do bem comum ou «coisa pública» (res publica):

Neque enim hac nos patria lege genuit aut educauit, ut nulla quasi alimenta exspectaret 
a nobis ac tantum modo nostris ipsa commodis seruiens tutum perfugium otio nostro 
suppeditaret et tranquillum ad quietem locum, sed ut plurimas et maximas nostri animi, 
ingenii, consilii partis ipsa sibi ad utilitatem suam pigneraretur tantumque nobis in 
nostrum priuatum usum, quantum ipsi superesse posset, remitteret11.

Nesse sentido, a categoria de bem público expressa a forma mais concreta 
na qual os cidadãos podem exercer diariamente as suas liberdades, tanto 
privadas como públicas, através da proteção do direito e das instituições do 
Estado.

Com a intenção de interpretar com maior sutileza intelectual, as conexões 
categoriais e as distinções de raciocínios que se expressam nas linguagens 
políticas de Vitoria, Solórzano Pereira, e Hegel, no presente estudo, se almeja 
aprofundar as posições convergentes e as posições divergentes sobre o direito 
de guerra; por semelhante modo, quer-se comparar o sentido conceitual 
escolástico de Vitoria e Solórzano Pereira com o sentido conceitual-idealista 
de Hegel sobre o direito de guerra mediante os atributos que lhe seriam 
próprios, a saber: 

(a) O mando soberano dos príncipes ou cabeças do Estado (ou das 
repúblicas), em assuntos de guerra12.

11 M. T. Cícero, De la República, traducción de Julio Pimentel Álvarez, 2010, p. 5.
12 Hegel. FD (§ 329): «Seine Richtung nach außen hat der Staat darin, daß er ein individuelles 

Subjekt ist. Sein Verhältnis zu anderen fällt daher in die fürstliche Gewalt, der es deswegen 
unmittelbar und allein zukommt, die bewaffnete Macht zu befehligen, die Verhältnisse mit 
den anderen Staaten durch Gesandte usf. zu unterhalten, Krieg und Frieden und andere 
Traktate zu schließen». Hegel Werke, 2000.



129

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

(b) A autonomia internacional plena dos Estados nacionais ou repúblicas 
para declarar a guerra e a paz13. 

(c) A distinção dos conflitos armados em justos, injustos, defensivos, 
ofensivos e de conquista14, segundo as classificações dos princípios do 
direito das gentes, do direito natural e do direito divino.

(d) As causas da guerra justa: injúria15 à honra, injúria física, atos de 
guerra. 

(e) As obrigações internacionais dos Estados: respeito às embaixadas e 
a todas as formas de comunicação entre povos; liberdade das repúblicas 
ou principados para realizar o exercício pleno do comércio exterior; livre 
trânsito de pessoas por todos os territórios do mundo (fonte do Direito 
Divino); reconhecimento dos direitos de acolhida, hospedagem e residência 
a pessoas estrangeiras; não agressão direta e injustificada contra a vida 
privada16 dos cidadãos de um povo com o qual se luta contingentemente.

(f) Os usos, os costumes, os tratados e as leis internacionais pertencentes 

13 Hegel. FD (§ 338): «Darin, daß die Staaten sich als solche gegenseitig anerkennen, bleibt 
auch im Kriege, dem Zustande der Rechtlosigkeit, der Gewalt und Zufälligkeit, ein Band, 
in welchem sie an und für sich seiend füreinander gelten, so daß im Kriege selbst der 
Krieg als ein Vorübergehensollendes bestimmt ist. Er enthält damit die völkerrechtliche 
Bestimmung, daß in ihm die Möglichkeit des Friedens erhalten». Hegel Werke, 2000.

14 Hegel. FD (§ 326): «Zwiste der Staaten miteinander können irgendeine besondere Seite 
ihres Verhältnisses zum Gegenstand haben; für diese Zwiste hat auch der besondere, der 
Verteidigung des Staates gewidmete Teil seine Hauptbestimmung. Insofern aber der Staat 
als solcher, seine Selbständigkeit, in Gefahr kommt, so ruft die Pflicht alle seine Bürger 
zu seiner Verteidigung auf. Wenn so das Ganze zur Macht geworden und aus seinem 
inneren Leben in sich nach außen gerissen ist, so geht damit der Verteidigungskrieg in 
Eroberungskrieg über». Hegel Werke, 2000.

15 Hegel. FD (§ 337): «Überdem kann der Staat als Geistiges überhaupt nicht dabei 
stehenbleiben, bloß die Wirklichkeit der Verletzung beachten zu wollen, sondern es kommt 
die Vorstellung von einer solchen als einer von einem andern Staate drohenden Gefahr 
mit dem Herauf- und Hinabgehen angrößeren oder geringeren Wahrscheinlichkeiten, 
Vermutungen der Absichten usf. als Ursache von Zwisten hinzu». Hegel Werke, 2000.

16 Hegel. FD (§ 338): «[…] der Krieg als ein Vorübergehensollendes bestimmt ist. Er enthält 
damit die völkerrechtliche Bestimmung, daß in ihm die Möglichkeit des Friedens erhalten, 
somit z. B. die Gesandten respektiert, und überhaupt, daß er nicht gegen die inneren 
Institutionen und das friedliche Familien- und Privatleben, nicht gegen die Privatpersonen 
geführt werde». Hegel Werke, 2000.



130

Gonzalo Tinajeros arce

à esfera jurídica do ius gentium17 e que são necessariamente compartilhados 
por todos os reinos ou repúblicas em ordem global (res publica est pars 
totus orbis), sendo, as situações políticas de guerra justa, contempladas 
especialmente dentro do ordenamento jurídico internacional.

Esses atributos citados darão conformação ao núcleo conceitual das 
fundamentações sobre a guerra justa em Francisco de Vitoria, Juan Solórzano 
Pereira e G.W.F. Hegel; de modo que serão estudados comparativamente a 
partir das obras De indis recenter inuentis relectio posterior18 (Vitoria); De 
Indiarum iure, Liber II (De acquisitione Indiarum, capítulos: iv, vi-ix19) 
(Solórzano Pereira); Grundlinien der Philosophie des Rechts. B. Das äußere 
Staatsrecht (Hegel).

2. Estudo comparado sobre o Direito de Guerra em F. Vitoria, J. Solórzano 
Pereira, e G.W.F. Hegel

Francisco de Vitoria inicia sua exposição sobre o direito de guerra na 
Relectio posterior, apresentando quatro questões centrais que tratarão sobre 
o direito dos espanhóis para guerrear contra os «bárbaros» indígenas. A 
primeira questão determina se é lícito aos cristãos fazerem guerra; a segunda, 
especifica a quem reside a autoridade para declarar e fazer a guerra; a terceira, 
define os limites da guerra justa, determinando quais podem e devem ser as 
causas consideradas; finalmente, a quarta, indaga sobre os atos lícitos contra 
os inimigos na situação de guerra justa. 

17 Hegel. FD (§ 333): «Der Grundsatz des Völkerrechts, als des allgemeinen, an und für sich 
zwischen den Staaten gelten sollenden Rechts, zum Unterschiede von dem besonderen 
Inhalt der positiven Traktate, ist, daß die Traktate, als auf welchen die Verbindlichkeiten 
der Staaten gegeneinander beruhen, gehalten werden sollen. Weil aber deren Verhältnis ihre 
Souveränität zum Prinzip hat, so sind sie insofern im Naturzustande gegeneinander, und 
ihre Rechte haben nicht in einem allgemeinen zur Macht über sie konstituierten, sondern 
in ihrem besonderen Willen ihre Wirklichkeit. Jene allgemeine Bestimmung bleibt daher 
beim Sollen, und der Zustand wird eine Abwechslung von dem den Traktaten gemäßen 
Verhältnisse und von der Aufhebung desselben». Hegel Werke, 2000.

18 Essa Relectio, ditada em 1539, tem uma primeira edição em 1557 (de Jacobus Boyerius). 
Um exemplar não estudado se encontra registrado no catálogo do reconhecido bolivianista 
J. M. Barnadas, 2008, pp. 62 e 65. 

19 A obra De Indiarum iure terminou de ser redigida em 1626, último ano de permanência de 
Juan Solórzano Pereira no vice-reinado do Peru, com residência na cidade de Charcas (hoje 
Sucre), na atual Bolívia. Juan Solórzano Pereira foi Ouvidor da Real Audiência de Charcas. 
O primeiro tomo do De Indiarum iure foi publicado em Madri em 1628, e o segundo tomo 
em 1639. 



131

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

O primeiro tópico tratado por Vitoria é o da polêmica religiosa sobre a 
licitude ou não de os cristãos irem à guerra. Vitoria primeiramente apresenta 
as passagens bíblicas que proibiriam aos cristãos empreenderem batalhas e 
de que tanto Fausto (maniqueu)20 quanto Lutero21 se serviram no intuito de 
questionar a participação dos cristãos em qualquer guerra – passagens tais 
como: Romanos 12. V.19 (Vulgata), Mateus 5. V.39, Mateus 26. V.52 e Lucas 
6. V.29. Em contrariedade a isso, Vitoria responde à questão com um primeiro 
raciocínio22 que o levará a uma conclusão assentada nos costumes católicos 
(tal como na opinião de doutores como Agostinho na obra Cidade de Deus23 
e Tomás de Aquino na sua Summa theologiae IIa-IIae24) de que existem 
circunstâncias necessárias em que é possível aos cristãos empreender guerras 

20 Juan Solórzano Pereira compartilha do argumento de Vitoria contra os maniqueus e os 
luteranos, que não aceitam em nenhuma hipótese a existência de causas para declarar uma 
guerra justa, seja ela sustentada pelo direito natural, pelo direito divino ou pelo direito civil 
contratual: «Etenim licet damnemus et explodamos, ut re ipsa damnamus et explodimos 
manichaeorum haeresim a lutheranis renovatam, qui ob nullam causam bellum etiam 
adversus turcas, haereticos et alios fidei hostes infere licere affirmarunt, quam evidentibus 
rationibus et testimoniis convincunt Alfonsus a Castro, Sebastianus Medices, Conradus 
Lancellotus, Antonius Rubeus». J. Solórzano Pereira, 1999, p. 196.

21 Francisco de Vitoria analisa, na sua De indis recenter inventis relectio posterior ou De 
indis, siue de iure belli hispanorum in barbaros, relectio posterior, aqueles argumentos 
religiosos e políticos apresentados, segundo ele, pelos luteranos e anteriormente pelos 
maniqueus, que teriam proibido, em qualquer situação política, fazer uma guerra ou 
produzir um levantamento armado de uma nação contra outras nações. Os argumentos 
desses não contemplariam com a devida profundidade política, segundo Vitoria, as 
situações extremas, que surgem de atos hostis realizados pelos inimigos externos de uma 
república e que trazem consequências diretas para a estabilidade do ius gentium. Já no 
âmbito da reflexão religiosa sobre a guerra, Francisco de Vitoria expressa o seu respeito 
pelos usos mais antigos da Igreja Católica, especialmente pelos usos que foram instaurados 
e refletidos cuidadosamente por autoridades tais como Agostinho, Ambrósio, Tomás de 
Aquino: «Posset uideri quod omnino bella sint interdicta Christianis, prohibitum enim 
uidetur eis se defendere, iuxta illud: «Non uos defendentes, carissimi, sed date locum irae»; 
et Dominus in Euangelio: «Si quis te percusserit in dexteram maxillam tuam, praebe illi et 
alteram» et «Ego dico uobis non resistire malo» et «Omnes qui acceperint gladium gladio 
peribunt» […]. In contrarium est sententia omnium doctorum et usus receptus in Ecclesia. 
Pro quaestionis explicatione notandum quod, licet inter catholicos satis conueniat de hac re, 
Lutherus tamen, qui nihil incontaminatum reliquit, negat Christianis etiam aduersus Turcas 
licere arma sumere, innixus tum locis Scripturae supra positis, tu metiam quod, si Turcae 
inuadant christianitatem, illa est uoluntas Dei, cui resistire non licet». F. de Vitoria, 1917, p. 
418 (A Photographic reproduction of Simon’s edition of 1696). 

22 F. de Vitoria, 1917, p. 418.
23 Agustín, 2010, p. 407 ss, capítulo XIX.
24 Tomás de Aquino, 2009, pp. 337-342, II-II (a) Cuestión 40. (1-4).



132

Gonzalo Tinajeros arce

justas e legítimas. Por exemplo, é permissível empreender batalhas contra 
os «bárbaros» que, por seus costumes violentos, injustos e incivilizados, 
inflamam conflitos; sobretudo em razão das injúrias que cometem, uma 
vez que não respeitam a paz, a vida, a liberdade, o comércio, a segurança 
e a religião que regem a vida dos Estados civilizados ocidentais. Segundo a 
alegada concepção dos doutores da igreja, os cristãos deveriam empreender 
guerras em determinadas circunstâncias de risco extremo a si, sendo, assim, 
necessárias à subsistência da religião e dos Estados e «justas» pelo comando 
da autoridade suprema de Deus25.

Francisco de Vitoria conclui seu argumento enfaticamente afirmando 
que é lícita, sim, a participação de Estados cristãos em conflitos bélicos26. 
Essa conclusão é extraída das reflexões de Santo Agostinho apresentadas 
nos escritos Contra Faustum manichaeum, em que Agostinho estipula que 
as ordens de Deus devem ser acatadas com obrigatoriedade, pois o Senhor 
sabe quando e quem deve executar a guerra contra os inimigos de um povo 
para atingir a paz. A ordem para ir à guerra pode ser dada pela autoridade de 
Deus ou por uma autoridade cujo poder legítimo é derivado de Deus, tal como 
aconteceu com a liderança de Moisés na guerra contra os egípcios:

El obedecer a la orden de Dios que conoce cuándo, a quiénes permite o manda algo, 
que conviene hacer o sufrir a cada uno, no se extrañe o sienta horror de que Moisés 
haya llevado a cabo guerras, porque si siguió respecto a ellas las órdenes divinas no lo 
hizo por crueldad, sino por obediencia, igual que tampoco Dios se mostraba cruel al 
ordenarlas, sino que daba lo que merecían a quienes lo merecían y aterraba a los dignos 
[…] Con frecuencia, por mandato ya de Dios, ya de otro legítimo poder, los buenos 
emprenden guerras contra la violencia de los que resisten, para castigar conforme a 
derecho tales vicios […] mas como sabía que al hacer todo eso en el servicio a las 
armas no eran homicidas sino servidores de la ley ni vengadores de las injurias sufridas 
por ellos sino defensores de la salud pública […] Lo que sí interesa es el motivo y bajo 
qué autoridad los hombres emprenden la guerra. Aquel orden natural conformado para 
que los mortales tengan paz reclama que la autoridad y la decisión de emprender una 
guerra recaiga sobre el príncipe, mientras que los soldados tienen el deber de cumplir 
las órdenes de guerra en beneficio de la paz y salvación común. En cambio, la guerra 
que se emprende bajo la autoridad de Dios, no es lícito dudar que sea justo aceptarla 

25 «Bellum autem, quod gerendum Deo auctore suscipitur, recte suscipi dubitare fas non est 
uel ad terrendam uel ad obterendam uel ad subiugandam mortalium superbiam, quando 
ne illud quidem, quod humana cupiditate geritur, non solum incorruptibili Deo». Agustín, 
Escritos antimaniqueos – Contra Fausto, in: Agustín, Obras completas, traducción Pio de 
Luis, Madrid: BAC, Tomo XXXI, 1993, XXII, pp. 605-606.

26 F. de Vitoria, 2017, p. 419 (A Photographic reproduction of Simon’s edition of 1696).



133

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

para atemorizar, o aplastar o subyugar la soberbia de los mortales […] Reinaron aquí, 
pues los patriarcas y los profetas, para mostrar que estos reinos los otorga y los quita 
Dios; no reinaron aquí los apóstoles y los mártires para manifestar que hay que desear 
más bien el reino de los cielos. Aquellos llevaron a cabo guerras, como reyes que eran, 
para que se viera que tales victorias eran otorgadas por voluntad de Dios; estos al no 
ofrecer resistencia fueron asesinados, para enseñar que era una victoria mejor el perder 
la vida por la fe en la verdad27.

Os argumentos apresentados por Santo Agostinho no seu escrito 
antimaniqueo (Contra Fausto, Livro XXII, subtítulos 74, 75 e 76), são 
cruciais a toda tradição cristã católica sobre o tema da guerra justa. Nesses 
três subtítulos, são apresentados (tal como vemos na citação acima transcrita) 
três mandamentos que regulamentam a guerra considerada justa: 1) mando 
de Deus; 2) autoridade legítima do príncipe; 3) guia político-espiritual de 
patriarcas, mártires, profetas e apóstolos cristãos. Vitoria retomou as ideias 
de Agostinho, que, por sua vez, interpretou as palavras de João Batista no 
Evangelho de Lucas (3.14), quando se dirigiu a soldados proibindo-os de ferir 
e cometer injúrias – sob pena de se tornarem passíveis de reação violenta. 
Disso se deduz que, se a religião cristã tivesse proscrito totalmente as guerras, 
então teria de aconselhar os soldados a abandonarem completamente as armas; 
antes, assim insiste Vitoria, o conselho é o de que os soldados não maltratem 
aos vencidos, contentando-se com o seu soldo.

Juan Solórzano Pereira compartilha da conclusão de Vitoria relativa 
à possível licitude da guerra por parte de entidades políticas cristãs. Ele, 
assim, entende que pode haver uma declaração de guerra justa dos espanhóis 
aos indígenas do Novo Mundo, os quais, alegadamente, injuriaram, em 
ocasiões diversas, os princípios e os valores religiosos, humanos e políticos 
civilizados, assentados no direito divino, no direito natural e no ius gentium28. 

27 Agustín, Escritos antimaniqueos - Contra Fausto: XXII, 74, p. 604; XXII, 75, pp. 605-606; 
XXII, 76, pp. 608-609.

28 «El ius gentium al estar fundado de manera principal en el derecho natural y en ocasiones 
en el consenso humano, legitima el uso de la fuerza hacia aquella nación que viole las 
instituciones del ius gentium con el fin de que vuelvan a ser restablecidas. El uso legítimo de 
la fuerza es la guerra justa: una institución de derecho natural fundado en el derecho natural 
a la conservación que poseen los seres humanos como individuos y como ciudadanos. 
Entramos a la teoría Vitoriana de la guerra justa. Conviene puntualizar que, ayer como 
hoy, siendo la guerra un instrumento legítimo de los Estados para la restitución de la “paz 
y la seguridad” enajenada por las acciones de otro Estado, para Francisco de Vitoria es un 
recurso de “necesidad extrema” y del que solo cabe hacer uso una vez que se han agotado 
todas las vías de resolución pacífica». Á. P. González, 2014, p. 147.



134

Gonzalo Tinajeros arce

Como é sabido, esses direitos regiam a vida das nações europeias desde a 
antiguidade; a autoridade do império romano, mesmo quando a religião cristã 
fora promovida pelos imperadores Constantino e Justiniano, organizou, 
juridicamente, a vida dos povos europeus segundo as regras do direito civil e 
do direito das gentes. 

O «encontro» dos espanhóis com os indígenas do Novo Mundo, de certo 
modo, foi mais um desencontro do que um “encontro” de valores civilizatórios, 
uma vez que o ius gentium, por exemplo, sendo o direito que deveria ter 
regido as relações dos europeus com os indígenas, era absolutamente 
desconhecido ou não reconhecido pelos indígenas; afinal, poder-se-ia alegar 
que, esses últimos, desde o início, não permitiram o estabelecimento lícito 
de representação de embaixadores, sacrificando29 os primeiros representantes 
políticos, espanhóis e portugueses, com a prática ritual da antropofagia. 
Semelhantemente, o comércio internacional com os indígenas não foi viável, 
fossem esses índios do caribe, chiriguanos, chichimecas, incas, maias, etc., 
uma vez que não foi possível desenvolver, nos primeiros períodos, aquela 
forma preventiva e eficaz de conter um conflito (armado) entre povos 
distintos. Com efeito, mostrou-se impossível a pregação livre da fé cristã30, 
desnudando o fato de que os diversos povos indígenas não tinham instaurado 
dentro das suas civilizações os valores da tolerância religiosa. Em muitas 
ocasiões, ganhou-se conhecimento de que foram sacrificados os missionários 

29 A prática religiosa e militar dos sacrifícios humanos era um costume generalizado entre 
vários povos indígenas das Américas Central e da América do Sul. José de Acosta no seu 
famoso livro: Historia natural y moral de las Índias en que se tratan las cosas notables 
del cielo y elementos, metales, plantas, y animales dellas y los ritos, y ceremonias, leyes 
y govierno, y guerras de los indios (Capítulos XIX, XX e XXI), 1590, pp. 348-356. Versão 
digitalizada em:<http://www.memoriachilena.cl/602/w3-article-8652.html>, e, <http://
www.iberoamericadigital.net/BDPI/>. Explicita os detalhes ritualísticos dos distintos tipos 
de sacríficos humanos realizados no Peru e no México, no período pré-colombiano. Os 
rituais em questão incluíam sacrifícios de crianças, de cativos de guerra, de estrangeiros 
considerados hostis, etc., tanto em tempos de guerras quanto em tempos de festividades 
religiosas e civis, tais como o «Racaxipe» e o «Valiztli».

30 «Los cristianos tienen derecho de predicar y de anunciar el Evangelio en las provincias de 
los bárbaros [...] Porque si tienen derecho de peregrinar por aquellos lugares y comerciar 
com sus gentes, pueden también enseñar la verdad a los que quieran oír; mucho más 
tratándose de lo concerniente a la salvación y felicidad que de lo que atañe a cualquier 
otra humana disciplina [...] porque son prójimos, como se há dicho arriba; pero a cada 
uno confió Dios el cuidado de su prójimo; luego toca a los cristianos instruir em las cosas 
divinas a aquellos que las ignoran». F. de Vitoria, 2007, pp.64-65. (Itálicas nossas).



135

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

ou os pregadores cristãos, devido à selvageria e brutalidade31 dos seus 
captores.

Por essas causas, Solórzano Pereira apela às tradições jurídicas e cristãs 
para legitimar e legalizar o justo título da conquista espanhola mediante a 
definição e justificação da guerra justa32 contra os denominados bárbaros 
do Novo Mundo. Diante das normas e dos costumes do ius gentium, e da 
licitude de os cristãos participarem em uma guerra justa, Solórzano Pereira 
fundamenta, em seu De Indiarum iure, a guerra de conquista da seguinte 
maneira:

[...] nos tamen, qui illud tantum iustum et legitimum iudicamus quod iure, legibus et 
ratione ex omni sui parte subsistit, nullatenus uolumus huius Noui Orbis imperium ob 
solam acquisitionem bellicam, de qua ultimo loco tractauimus, regibus nostris asserere, 
nisi prius eadem bella iuste, legitime indis inferri potuisse probauerimus33.

Para esse filósofo do direito, o título de domínio das Índias Ocidentais só 
pode ser derivada do que é legítimo, justo, legal e racional – ou seja, a partir 
de argumentos inteletuais probatórios. Os reis espanhóis têm o direito ao 
domínio dos novos reinos e vice-reinos porque declararam, de maneira justa 
e legítima, as guerras de conquista contra os indígenas bárbaros americanos. 
Assim, Solórzano Pereira, seguindo uma classificação originalmente dada por 
José de Acosta, divide os povos americanos em três classes, segundo graus 
de civilização e de educação; ele reconhece o direito da monarquia espanhola 
de aquisição dos territórios e dos Estados dos povos indígenas de segunda e 
terceira classes. Assim, seria legítima a reivindicação da administração dos 
territórios americanos pela coroa espanhola, tendo por fundamento a guerra 
justa desencadeada em razão das injúrias cometidas pelos habitantes do 

31 As opiniões de Juan Solórzano Pereira sobre a ferocidade e a brutalidade dos índios 
americanos se devem a diversos livros influentes na Espanha da época, de autores como 
João Botero, Antônio de Herrera, José de Acosta, Agostinho d’Ávila, João de Torquemada 
e Jerônimo Benzoni; e também aos códices ilustrados, Tudela, Laud, Magliabechiano, do 
século XVI.

32 No tocante à guerra justa, Francisco Suárez (mestre influente de Juan Solórzano Pereira em 
Salamanca), in: De legibus– IV- De iure gentium, Madrid: C.S.I.C., 1973, Parte II – 19, p. 
134 (linhas 10-13), escreve suas reflexões dentro de uma linha estritamente juridicista sobre 
a legalidade do direito de guerra e as sanções e reparações que se exigem do Estado infrator 
no ius gentium: «Lo mismo pienso del derecho de guerra. Parece pertenecer propiamente 
al derecho de gentes en cuanto se basa en el poder que tiene el Estado o la monarquía para 
imponer castigos o sanciones y exigir reparaciones por injurias que le ha inferido otro 
Estado».

33 J. Solórzano Pereira, 1999, Caput VI, p. 196.



136

Gonzalo Tinajeros arce

continente (com seu grau de barbarismo e violência) quando da descoberta 
dos seus territórios34.

No período da conquista militar espanhola, os soldados da coroa 
mostraram nas batalhas, segundo os cronistas, valentia, coragem e disposição 
à vitória contra guerreiros bem treinados, experimentados e superiores em 
número – incas, maias, astecas. Esses últimos eram considerados, devido aos 
seus desenvolvimentos políticos, militares e religiosos, pertencentes a uma 
segunda classe civilizatória: não eram plenamente selvagens e desprovidos de 
qualquer Estado e autoridade, mas também não eram plenamente civilizados, 
porque não tinham desenvolvido, com adequada racionalidade, governos com 
leis e instituições bem estruturadas em suas cidades, nem tinham suprimido 
dos seus costumes religiosos e políticos os sacrifícios humanos, a servidão 
laboral e a feroz crueldade aplicada contra os inimigos capturados em guerra:

Et insignis illius numquamque satis laudati ducis Ferdinandi Cortesii, qui exigua 
ualde militium manu tot nobiles uictorias saepissime reportauit et tandem maximum 
illum Mexicani imperii monarcham Motezumam tercentis et amplius suorum millibus 
stipatum intra propriam urbem prostrauit et in uincula coniecit totiusque imperii summa 
pari breuitate ac felicitate potitus fuit. Quod idem in hoc Peruano Regno strenuo alteri 
duci Francisco Pizarro cum Atahualpa supremo eius dominatore apud Chacamarcam 
contigisse comperimus, de quibus et similibus aliis euentibus pleni sunt libri Petri 
Martyris, Petri Ciezae, Gomarae, Oueti, Ioaniis Metelli, Leuini Apollonii, Antonii de 
Herrera, Garcilasi Incae et aliorum […]”35.

Perante ferozes inimigos, o exército espanhol de cristãos fiéis levava, nas 
incursões militares da conquista dos reinos do Novo Mundo, os emblemas do 

34 J. Solórzano Pereira, De Indiarum iure– Liber II: De acquisitione Indiarum,Caput IX, 
p. 334: «Ergo ubi semel haec indorum et hispanorum respublica iuncta esse coepit et ad 
christianum et uere politicum uiuendi modum institui, induci etiam oportuit et debuit 
ut illi a nobis, non uero nos ab illis gubernaremur; cum indi omnes, ut diximus, non 
solum tertiae uerum etiam secundae classi, etsi aliquali iudicio praestarent, longe tamen 
hispanis imbecilliores et imprudentiores existerent, et hoc fini praedicationis et propagationis 
euangelii, quae desiderabatur, omnino expediret; quae docet non debere stultos melioris 
conditionis esse quam sapientes et peritos».

35 J. Solórzano Pereira, 1999, Caput VI, p. 136.



137

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

apóstolo SãoTiago36 e dos anjos da milícia celestial37, que foram a fortaleça 
espiritual e militar das campanhas em períodos de avanço e retrocesso dos 
domínios territoriais coloniais. As representações desses guerreiros celestiais 
com arcabuzes38 e vestimentas completas de nobres soldados espanhóis da 
época, acompanharam os exércitos da coroa ao longo das campanhas de 
conquista. Com efeito, esses guerreiros celestes eram reverenciados em função 
do apoio que concediam nas batalhas cruciais, a partir do que os combatentes 
erguiam igrejas e capelas, como forma de agradecimento, nos mais recônditos 
lugares onde se desenvolveram combates importantes. Esses aspectos constam 
nas imagens dos anjos «arcabuzeiros»; anjos portadores de atributos e 

36 Iconografia Virreinal do Perú e da Audiência de Charcas sobre o Apóstolo São Tiago, nos 
séculos XVII-XVIII. A finais do século XVI teve no virreinato do Perú a rebelião religiosa 
de «Taqui Onqoy» dos indígenas contra os espanhois, tropas do Inca Manco II tinham 
cercado Cuzco e o exército espanhol estava refugiado em Sunturhuasi. Conta a história que: 
“[los españoles] invocaban a su patrono Santiago mientras que los indígenas los perseguían 
con flechas incendiarias. En este preciso instante, estalló una tormenta que apagó las llamas. 
Los indígenas reconocieron en la tempestad al dios Illapa, mientras que los españoleas 
atribuyeron su victoria a Santiago y a la Virgen María (María de la Victoria). A partir de 
entonces, Santiago y el dios de los rayos se confundieron. La antigua representación de 
Illapa como serpiente de fuego desapareció, salvo en el arte textil; fue remplazada por la 
imagen de Santiago, a veces como vencedor de los indígenas pero más a menudo como un 
simple apóstol sobre un caballo blanco”. T. Gisbert, 2006, p. 120. 

37 Sobre a representação iconográfica dos anjos da milicia celestial, o renomado pintor 
sevilhano Francisco Pacheco (1564-1644) escreveu no seu tratado «El arte de la pintura. 
Su antigüedad y grandeza», as seguintes dicas estéticas para reconhece-los: «Suele suceder 
que los ángeles tomen el atuendo de capitán, soldado en armas, viajero peregrino, guía o 
pastor, guardían y ejecutor de la justicia divina, embajador o mensajero portador de buenas 
nuevas […] El color blanco corresponde a su inocencia y pureza; llevan sobre la túnica 
el cinturón mantenido por lujosas hebillas sembradas de pedras preciosas, signos de su 
prontitud para servir al Señor e indicio de su castidad». É. Pommier, 2006, p. 39.

38 «El fusil y el gran sombrero de plumas, tomados de los pertrechos de los señores colonos, 
indican que pertenecen a la iglesia militante y abren fuego para repandir la fe católica. 
Tanto más sorprendente es, pues, ver a estos mosqueteros disfrazados de donceles o, por 
qué no decirlo, de doncellas [...] Zapatos com hebilla, medias de seda, nudos de cintas em 
la rodilla, levita bordada, orgía de puños y de cabujones: el perfecto disfraz del lechuguino. 
Lujo aristocrático, arrogancia guerrera, propaganda religiosa, afeminamiento, dandismo; 
no ha habido otro alarde de contrastes que haya proclamado con tanto brillo la esencia 
misma del angelismo, esa coincidentia oppositorum, signo de la divinidad triunfante [...]». 
D. Fernández. «Donceles y Soldados», artigo publicado no livro de J. de Mesa Figueroa y 
N. Campos, 2006, p. 42. 

* Anjos arcabuzeiros séculos XVII-XVIII, Iconografía criada pelo Mestre de Calamarca e 
baseada no escrito sobre os anjos de Dionisio Aeropagita e tratados militares do século 
XVII.



138

Gonzalo Tinajeros arce

hierarquias militares, e que aparecerão nas igrejas de Calamarca39,Carabuco, 
Peñas, San Martín Potosí, do século XVII; século em que Solórzano Pereira 
escreveu seus textos sobre a guerra a poucos quilômetros daqueles lugares 
religiosos:

Et similiter certum est auxilia caelitus missa in eisdem bellis frequentissime interuenisse. 
Nam Diuus Iacobus Hispanie nostrae gloriosissimus fidissimusque patronus [...] Sic 
etiam multoties in his Indiis Occidentalibus uisus est non minori cura dimicare pro 
nostris ualde a barbaris oppressis et in maximo periculo constitutis ensem, quem manu 
gestabat, aduersus eos acerrime mouens et illorum animis ingentem terrorem[...]40.

Imagens: Apóstolo São Tiago e Anjos arcabuzeiros41. Séculos XVII-XVIII -Audiência de 
Charcas-.

39 «las series angélicas y de determinados ángeles como protectores y propulsores espirituales 
del Imperio Español de los siglos XVI-XVII, explican de alguna manera la abundancia de 
éstos ejemplos angélicos; más curiosa aún es la presencia de las compañías de ángeles 
militares o “arcabuceros”, no conocidas en la iconografía europea y que aparecen el el siglo 
XVII em la región andina. La compañia de “Arcabuceros de Calamarca” pueblo situado a 
60 km. de La Paz en Bolivia, formado por 10 ángeles con nombres curiosos como “Osiel 
dei” y “Laeiel Dei” constituyeron la primera serie conocida y hasta hoy son el prototipo del 
género “Ángeles Arcabuceros”». J. de Mesa,  2006, p. 108. (Itálicas nossas).

40 J. Solórzano Pereira, 1999, Caput VI, p. 136.
41 J. de Mesa y N. Campos, 2006; Museo Nacional de Arte, 2005.

El retrato de Felipe V 
convertido en Santiago es 
una pintura anónima del 
siglo XVIII. Actualmente 
se exhibe en el Museo 
Nacional de Arte, La Paz- 
Bolivia. 

Los Ángeles de Calamarca son pinturas anónimas del 
siglo XVII. Actualmente se sospecha que podrían ser 
pinturas de José López de los Ríos (posible maestro 
de Calamarca).



139

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

Retomando e detalhando a concepção religiosa e jurídico-política sobre 
o direito de guerra dos espanhóis contra os indígenas americanos, Solórzano 
Pereira resgata a Francisco de Vitoria, na Relectio posterior (De iure belli), 
onde se apresentam outras provas que determinam a licitude e a justiça da 
guerra. Além da argumentação já examinada –sobre a licitude moral de cristãos 
participarem em conflitos bélicos e praticarem guerra–, Francisco de Vitoria 
apresenta sete provas que completam estruturalmente a sua teoria: (2) é lícito 
aos cristãos fazer uso de espadas e armas contra inimigos exteriores, como se 
depreende das Escrituras Sagradas, em diversas passagens42. (3) A guerra ganha 
licitude a partir da lei natural, e isso desde os relatos escriturísticos do Gênesis, 
em que se reconhece a luta justa de Abraão contra quatro reis. Por semelhante 
modo, na lei escrita se tem também os exemplos de lutas justas de Davi e 
dos Macabeus43. (4) Em quarto lugar, prova-se a licitude da guerra ofensiva, 
sempre que reivindica satisfação pela injuria recebida44. (5) Os inimigos 
que tentaram ou fizeram uma injúria devem receber represálias imediatas e 
proporcionais, para que não se motivem a praticar novamente injúrias45. (6) 
Em sexto lugar, a finalidade da guerra é a paz e a segurança das repúblicas ou 
dos principados, e essas são obtidas também evitando injúrias dos inimigos e 
causando-lhes o temor de sofrer uma guerra ofensiva46. (7) Para o bem-estar e a 
felicidade de todo o mundo, não se pode tolerar tiranos, ladrões e raptores, que 
cometem injúrias, oprimem e maltratam pessoas inocentes. A guerra ofensiva 
dos Estados governados por líderes políticos prudentes e virtuosos é legítima 
e justa: é um meio para libertar pessoas inocentes e justas das mãos daqueles 
que as oprimem47. (8) Finalmente, deve-se enfatizar a autoridade dos santos e 
homens considerados justos, que não só defenderam a sua pátria com guerras 
defensivas, mas também vingaram com a guerra ofensiva as injúrias que os 
inimigos fizeram – novamente, com diversas passagens de prova, tiradas 
das Escrituras48. Dentre as autoridades cristãs, consta essa mesma atitude 

42 F. de Vitoria, 2017, p. 420. (A Photographic reproduction of Simon’s edition of 1696).
43 F. de Vitoria, 2017, p. 420.
44 «quarto probatur etiam de bello offensivo, i. e., in quo non solum defenduntur aut etiam 

repetuntur res, sed ubi petitur uindicta pro iniuria accepta». de Vitoria, 2017, p. 420. (A 
Photographic reproduction of Simon’s edition of 1696). 

45 F. de Vitoria, 2017, pp. 420-421.
46 F. de Vitoria, 2017, p. 421.
47 F. de Vitoria, 2017, p. 421.
48 F. de Vitoria, 2017, p. 422.



140

Gonzalo Tinajeros arce

em Constantino, Teodósio e outros imperadores cristãos, que empreenderam 
guerras defensivas e ofensivas, e esses tinham ótimos conselheiros, a saber, 
bispos santíssimos e doutíssimos no direito natural, no direito divino e no 
direito de gentes49.

Hegel se aproxima filosoficamente de F. Vitoria e J. Solórzano Pereira, 
ao considerar o direito das gentes (Völkerrecht) como direito natural, humano 
e racional. Direito que, para Hegel, é essencialmente um direito filosófico (§ 
3 da FD)50, porque nele a ideia científica do direito se desdobra dialética e 
especulativamente a sua própria configuração conceitual como sendo a coisa 
mesma do direito (§ 2 da FD)51, que no seu processo de devir racional produz 
a prova da sua verdade efetiva no mundo humano (§ 1 da FD)52.

Na visão hegeliana, o direito das gentes (Völkerrecht) é um direito filosófico 
universal, válido racionalmente em si e para si entre os Estados soberanos (§ 333 
da FD); direito que outorga a licitude e a legitimidade internacional para que 
cada Estado possa, perante a irrupção de um conflito armado, fazer o exercício 
soberano do direito de guerra (ius ad bellum) e someter-se às regras do direito 
que exigem a consciência de estar em guerra (ius in bello); regras racionais 
fundamentais que obrigam a respeitar os canais de diálogo entre os Estados para 
possibilitar a Paz através do trabalho político das embaixadas. Assim também, 
o direito das gentes contém o fundamento natural de proibir ataques militares 
contra instituições civis internas: hospitais, escolas, igrejas, etc., e proibir 
ataques contra a vida privada e familiar da população civil não combatente:

49 F. de Vitoria, 2017, p. 422.
50 «Porque el derecho natural o el derecho filosófico es distinto del derecho positivo, sería un 

gran malentendido trastocar esto convirtiéndolos en contrapuestos y contradictorios entre 
sí; más bien aquél se encuentra en relación con éste como las Instituciones lo están con 
el Pandectas». Hegel. FD (§ 3), traducción de María del Carmen Paredes Martín, 2010. 
(Itálicas nossas). 

51 «Tiene por lo tanto que desarrollar, a partir del concepto, la Idea como aquello que es la 
razón de un objeto, o lo que es lo mismo, obervar el proprio desarrollo inmanente de la cosa 
misma. En tanto que parte, tiene un punto de partida determinado, que es el resultado y la 
verdad de lo que precede y que constituye lo que se denomina su prueba». Hegel, FD (§ 2), 
traducción de María del Carmen Paredes Martín, 2010.

52 «La ciencia filosófica del derecho tiene por objeto la Idea del derecho, el concepto del 
derecho y de su realización efectiva. [...] la configuración que el concepto se da en su 
realización efectiva es, para el conocimiento del concepto mismo lo otro de la forma de ser 
sólo como concepto: distintos momentos esenciales de la Idea». Hegel, FD (§ 1), traducción 
de María del Carmen Paredes Martín, 2010.



141

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

la guerra está determinada como algo que debe ser transitorio. Ella contiene por tanto 
la determinación del derecho de gentes por lo que en ella se mantiene la posibilidad 
de la paz -así, por ejemplo, los embajadores son respetados- y, en general, que no se 
dirija contra las instituciones internas y la pacífica vida privada y familiar, ni contra las 
personas privadas53.

Outro tema que aproxima Hegel a Vitoria e Solórzano Pereira tem a 
ver com a guerra de conquista dos cristãos europeus aos infiéis selvagens 
do novo mundo, na medida em que os selvagens foram considerados pelos 
três autores como sendo homens com menor grau de civilização e cultura, 
pelo qual foram facilmente dominados em pouco tempo por exércitos 
cavalheirescos: espanhóis, portugueses e britânicos, os quais através da 
utilização da violência, adquiriram territórios, poderes políticos e econômicos 
no continente americano. Além dessa presença, também as ordens religiosas 
foram fortes no continente americano, já que elas começaram a instaurar novos 
valores civilizatórios para os povos indígenas mediante o trabalho formativo 
espiritual organizado a partir das missões religiosas:

En general todo el mundo americano ha ido a la ruina, desplazado por los europeos. Las 
tribus de la América septentrional han desaparecido o se han retirado al contacto de los 
europeos. [...] En la América del Sur se ha conservado una mayor capa de población, 
aunque los indígenas han sido tratados con más dureza y aplicados a servicios más 
bajos, superiores a veces, a sus fuerzas. [...] Las órdenes religiosas los han tratado como 
convenía, imponiéndoles su autoridad eclesiástica y dándoles trabajos calculados para 
incitar y satisfacer, a la vez, sus necesidades. Cuando los jesuitas y misioneros católicos 
quisieron habituar a los indígenas a la cultura y moralidad europea (es bien sabido 
que lograron fundar un Estado en el Paraguay [Las Misiones] y claustros en Méjico 
y California) fueron a vivir entre ellos y les impusieron, como a menores de edad, las 
ocupaciones diarias, que ellos ejecutaban – por perezosos que fueran- por respeto a los 
padres. Construyeron almacenes y educaron a los indígenas en la costumbre de utilizarlos 
y cuidar provisoriamente del porvenir. Esta manera de tratarlos, es indudablemente, la 
más hábil y propia para elevarlos; consiste en tomarlos como a niños54. 

Sem dúvida, apesar de concordar, nas suas Lições da Filosofia da História, 
com a dominação europeia no novo mundo, Hegel, na Filosofia do Direito, 
se afasta e discorda dos escolásticos da escola de Salamanca a respeito das 
temáticas centrais de guerra justa e, também, sobre a positividade efetiva 
dos Tratados internacionais. Para o filósofo alemão, os Estados soberanos 

53 Hegel, FD (§ 338), traducción de María del Carmen Paredes Martín, 2010.
54 Hegel, Lecciones sobre la filosofía de la historia universal, traducción de José Gaos, 1982, 

pp. 171-172.



142

Gonzalo Tinajeros arce

procuram seu bem-estar particular a todo momento, o qual claramente está 
definido por seus interesses próprios como sendo estes os valores da sua 
eticidade nacional no contexto internacional; contexto onde a astúcia da 
razão política é o saber que rege todas as relações entre Estados soberanos. 
A razão estatal ou (sabedoria particular) impossibilita a existência de 
um preceito universal de validade absoluta internacional, seja este moral, 
religioso55 ou de direito positivo contratual, capaz de expressar, com exatidão 
racional, as fundamentações universais de uma guerra justa entre Estados 
soberanos; essa declaração, para Hegel, será sempre particular e expressará 
os interesses e o bem-estar particular de um Estado concreto e histórico. 
Da mesma forma, os tratados positivos internacionais, nos fatos históricos, 
dependem unicamente da importância que eles têm para cada Estado soberano 
e reside exclusivamente neles “respeitá-los ou abandoná-los” dependendo dos 
seus interesses particulares e não de um ponto de vista moral ou universal 
filantrópico:

El bienestar sustancial del Estado es su bienestar en cuanto Estado particular en su 
interés y situación determinados y en las circunstancias externas igualmente propias, 
juntamente con la relación particular de los tratados; el gobierno es por tanto una 
sabiduría particular, no la providencia universal (cf § 324 nota), así como la finalidad 
en la relación con otros Estados y el principio para la justicia de las guerras y de los 
tratados no son un pensamiento universal (filantrópico), sino el bienestar efectivamente 
ofendido o amenazado en su particularidad determinada. [...] el bienestar de un 
Estado tiene una justificación completamente distinta del bienestar del individuo, y 
que la sustancia ética, el Estado, tiene su existencia (Dasein), es decir su derecho, 
inmediatamente en una existencia no abstracta, sino concreta, y que sólo esta existencia 
concreta, y no uno de los muchos pensamientos generales tenidos por mandamientos 
morales, puede ser principio de su actuación y comportamiento. La opinión de la 
presunta ilicitud que la política siempre debe tener en esta presunta oposición se basa 
mucho más aún en la superficialidad de las representaciones sobre la moralidad, sobre 
la naturaleza del Estado y de sus relaciones con el punto de vista moral56.

A concepção de guerra justa, para Hegel, depende essencialmente da 
posição política que um Estado soberano adota, e que considera, por meio 
das suas máximas autoridades, o que é melhor e mais justo para esse povo. 
Estado que, em determinado momento da sua história, desconhece como 

55 Hegel, FD (§ 333): «welche auf moralischen, religiösen oder welchen Gründen und 
Rücksichten, überhaupt immer auf besonderen souveränen Willen beruhte und dadurch mit 
Zufälligkeit behaftet bliebe». Hegel Werke, 2000.

56 Hegel, FD (§ 337), traducción de María del Carmen Paredes Martín, 2010. (A itálitica do 
termo em alemão é nossa).



143

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

será o desenlace da guerra, já que essa se encontrará integralmente ligada à 
contingência (Zufälligkeit) dos arbítrios, paixões, vícios e virtudes dos seus 
combatentes. Por outro lado, em relação a visão contratualista e positivista 
do direito das gentes, Hegel rompe com os escolásticos de Salamanca e com 
os iluministas modernos, pois considera que o direito das gentes se aplica 
dentro do estado de natureza, situação viva e efetiva da relação entre Estados. 
Por essa razão, Hegel pensa que o direito das gentes é efetivo, à medida que 
os Estados particulares articulam, não somente maneiras contratualistas de 
constituir Tratados e Instituições multilaterais internacionais, como, também, 
produzem conteúdos concretos entre eles mediante processos diplomáticos 
de articulação, mediação, determinação e reconhecimento mútuo, a fim de 
propiciar a constituição de vínculos estáveis – equilíbrios políticos–  e atenuar 
conflitos violentos, próprios do estado de natureza, costume internacional que 
vive nos sentimentos e nos pensamentos dos soberanos:

El principio fundamental del derecho de gentes, como derecho universal que debe 
valer en sí y para sí entre Estados, a diferencia del contenido particular de los tratados 
positivos, es que los tratados en cuanto en ellos descansan las vinculaciones de los 
Estados entre sí, deben ser respetados. Pero como su relación tiene por principio la 
soberanía, ellos están entre sí en un estado de naturaleza y sus derechos tienen su 
realidad efectiva no en una voluntad universal constituida en poder por encima de ellos, 
sino en su voluntad particular. Aquella determinación se queda por tanto en un deber ser 
y la situación se convierte en un intercambio de la relación conforme a los tratados y de 
la abolición de la misma. No hay ningún pretor, a lo sumo árbitros y mediadores entre 
los Estados, y eso también sólo de un modo accidental, es decir, por voluntad particular. 
[...] hiciera imposible la decisión por medio de la guerra, presupone la concordia de los 
Estados, la cual descansaría en fundamentos y consideraciones morales, religiosos o 
de cualquier otra clase, en general siempre en la voluntad soberana y por ello seguiría 
afectada por la contingencia57.

O direito das gentes tem por princípio regulamentar as relações entre 
Estados soberanos. A vontade particular de cada Estado é o fundamento da 
sua liberdade; assim, cabem a este as decisões de acordar ou abolir tratados 
internacionais. A efetividade do direito das gentes depende, para Hegel, 
exclusivamente das vontades soberanas. As tentativas de impor, universal e 
coercitivamente, instituições e tratados internacionais a todos os Estados do 
mundo é uma imposição jurídica do dever ser (abstrato), já que o ius gentium 
surgiu naturalmente como sendo o princípio fundamental de um direito 
universal, que vale em si e para si entre Estados, mas que unicamente se realiza 

57 Hegel, FD (§ 333), traducción de María del Carmen Paredes Martín, 2010.



144

Gonzalo Tinajeros arce

quando a soberania política de cada Estado é necessariamente respeitada.

Hegel não concorda com os escolásticos de que os fundamentos religiosos 
ou morais (como a concórdia, a caridade58, etc.) possam realmente tornar 
impossível a guerra como forma de resolução das relações internacionais; 
isso porque elas não são de índole religiosa senão principalmente política. Os 
bons sentimentos morais não garantem o bem-estar dos Estados no contexto 
internacional, onde as diversas disputas de interesses e valores culturais se 
encontram opostas entre si de forma soberana. 

Em relação a um tribunal soberano internacional, seu pretor, suas 
arbitragens e mediadores, Hegel considera essas instâncias criadas pelo direito 
positivista moderno como acidentais e contingentes para decidir efetivamente 
conflitos armados, pois o fundamento natural do ius gentium é o poder 
deliberativo dos Estados soberanos, e a história mundial tem efetivamente 
mostrado aos povos de todas as épocas que o único e verdadeiro tribunal dos 
Estados é o espírito do mundo, é quem extrai o justo do injusto na história do 
espírito humano, cheia de conflitos bélicos e de transições pacíficas na vida 
dialética dos povos que se configuram como históricos perante os outros:

En la relación de los Estados entre sí, puesto que en esto son como particulares, entra en 
el juego sumamente móvil de la particularidad interna de las pasiones, de los intereses, 
fines, de los talentos y virtudes, del poder, de la injusticia y del vicio, así como de 
la contingencia externa, en la mayor dimensión del fenómeno: un juego en el que la 
totalidad ética misma, la independencia del Estado, está expuesta a la contingencia. 
Los principios de los espíritus de los pueblos, a causa de su particularidad, en la que 
tienen su realidad efectiva objetiva y su autoconciencia como individuos existentes, son 
limitados en general y sus destinos y sus hechos en sus relaciones de los unos hacia los 
otros son la dialéctica fenoménica de la finitud de estos espíritus a partir de la cual el 
espíritu universal, el espíritu del mundo, se produce precisamente como ilimitado, tanto 
más cuanto que él es quien ejercita su derecho –y su derecho es el supremo de todos– 
sobre ellos en la historia del mundo, como tribunal del mundo59.

58 Santo Tomás, Tratado da Caridade - Summa theologiae IIaIIae qq, 23-46.
59 Hegel, FD (§ 340), traducción de María del Carmen Paredes Martín, 2010.
 *Sobre o caratér teleológico da história mundial no pensamento hegeliano, o espírito 

do mundo é esse espírito universal objetivo que aparece nas guerras afirmando-se como 
vitorioso, na medida em que ações contrapostas, políticas e militares, de potências éticas, 
buscam defender moral e físicamente os princípios fundamentais de Estados soberanos 
particulares no contexto mundial. E somente será o avanço da história mundial, o progredir 
em distintos níveis avançados da liberdade humana, que a filosofia da história se posicionará 
como o Tribunal racional do mundo, julgando com a frieza da sabedoria prática as atuações 
políticas de cada Estado histórico no mundo real.



145

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

Na perspectiva hegeliana, o direito das gentes estabelece os limites 
jurídico-racionais básicos para que os Estados soberanos desenvolvam 
suas múltiplas relações de paz e, também, para que não realizem excessos 
irracionais e autodestrutivos como, por exemplo, acontecem nas guerras de 
extermínio (bellum internecinum), com a perpetração de crimes de guerra e 
de crimes contra a humanidade. Hegel enxerga no direito das gentes o direito 
público internacional no qual os processos de reconhecimento recíproco 
entre Estados produzem-se mediante conteúdos vivos (em negociações, 
articulações, mediações, e decisões políticas e militares sobre a guerra e a paz 
entre Estados) que a história mundial, enquanto entroniza o espírito do mundo 
como tribunal do mesmo, vê desfilar fenomenologicamente os espíritos dos 
povos como num cálice cheio de conteúdo espiritual:

Del cáliz de este reino de los espíritus
Le rebosa la espuma de su infinitud60.

3. Considerações finais

Nos argumentos construídos por Vitoria, Solórzano Pereira, e Hegel, 
percebe-se o esforço por enquadrar a atividade da guerra dentro de uma 
concepção de direito internacional, em que os Estados soberanos são repúblicas 
ou principados e declaram, de acordo com o ius gentium, a guerra contra outros 
Estados com os quais não encontraram mecanismos de resolução preventiva de 
conflitos. Nesse caso, a guerra é realizável apenas se é a única solução possível 
para reagir a injúrias manifestas por uma das partes; isto é, se esse conflito 
é necessário como último recurso. A guerra torna-se, assim, um momento 
político que permite manter a soberania externa de um Estado, permitindo-lhe 
resguardar a sua independência e as suas fortalezas institucionais e morais, 
frente a um poderio hostil de outras potências estrangeiras.

Vitoria, Solórzano Pereira, e Hegel, convergem na consideração de que 
o direito das gentes (ius gentium/Völkerrecht) é um direito natural, humano e 
racional. Direito que essêncialmente para Hegel é um direito filosófico, porque 
nele a ideia científica do direito se desdobra dialética e especulativamente a 
sua própria configuração conceitual como sendo a coisa mesma (das Sache 
selbst) do direito, que no seu processo de devir racional produz a prova da sua 
verdade efetiva no mundo humano.

60 G. W. F. Hegel, Fenomenología del Espíritu - VIII «El Saber Absoluto», traducción de 
Antonio Gómez Ramos, 2010, p. 921.



146

Gonzalo Tinajeros arce

Outra temática na qual também convergem argumentativamente Hegel, 
Vitoria, e Solórzano Pereira, tem a ver com a guerra de conquista dos cristãos 
europeus aos infiéis indígenas do novo mundo enquanto povos com menor 
grau de civilização, que foram dominados em pouco tempo por exércitos 
cavalheirescos: espanhóis, portugueses e britânicos, os povos europeus - que 
no continente americano adquiriram territórios, poderes políticos e econômicos 
- começaram a instaurar novos valores civilizatórios para os povos indígenas 
mediante o trabalho formativo espiritual das missões religiosas.

Contudo há também algumas divergências na concepção hegeliana de 
guerra justa em relação à concepção dos escoláticos modernos de Salamanca. 
Para Hegel a concepção política de guerra justa depende essencialmente 
da posição política que um Estado soberano «particular» adota, aquilo que 
considera melhor e mais justo para seu povo, portanto não existe uma visão 
escolástica universal, única e plena, seja essa: moral, política, religiosa 
(caritativa), para todos os Estados do mundo, já que a visão sobre a guerra 
justa depende do posicionamento particular de cada Estado soberano frente 
aos atritos que lhe contornam. Por outro lado, em relação à visão contratualista 
e positivista do direito das gentes, Hegel rompe com os neo-escolásticos de 
Salamanca, pois considera que o direito das gentes se aplica dentro do estado 
de natureza, situação viva e efetiva da relação entre Estados. Hegel pensa que 
o direito das gentes é efetivo, à medida que os Estados particulares articulam, 
não somente maneiras contratualistas de constituir Tratados e Instituições 
multilaterais internacionais, como, também, produzem conteúdos concretos 
entre eles mediante processos diplomáticos de articulação, mediação, 
determinação e reconhecimento mútuo, a fim de propiciar a constituição de 
vínculos estáveis –equilíbrios políticos– e atenuar conflitos violentos, próprios 
do estado de natureza, costume internacional que vive nos sentimentos e nos 
pensamentos dos soberanos.
Fecha de recepción: 30/11/2017
Fecha de aceptación: 25/02/2018



147

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

Referências bibliográficas

agustín san, Escritos antimaniqueos - Contra Fausto, in: Agustín, Obras 
completas, Tomo XXXI, traducción de Pio de Luis, Moisés Ma. Campelo, Teo-
doro C. Madrid y José Oroz Reta, Madrid, Editora BAC, 1993.  

aquino, Tomás, Suma de Teologia, Traducción de la IIaIIae por Ovidio Calle 
Campo y Lorenzo Jiménez Paton, Madrid, Biblioteca de autores Cristianos, 
2009. 

aristóteles, La Política, Introducción, traducción y notas por Carlos García 
Gual y Aurelio Pérez Jiménez, Madrid, Alianza, 2010.

Bourgeois, Bernard, Le droit naturel de Hegel (1802-1803) Commentaire, 
Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 1986.

cicerón Marco tulio, De la República, Introducción, traducción y notas de 
Julio Pimentel Álvarez, México, Editora da UNAM, 2010. 

Fernández, Dominique, «Donceles y soldados» Artigo publicado no livro: 
El retorno de los ángeles - barroco de las cumbres de Bolivia, La Paz, Editora 
Unión Latina, 2006, pp. 41-47.

ginés de sepúlveda, Juan, Aristóteles sobre la República - libro I, Edición 
académica y compilación de Felipe Castañeda y Andrea Lozano-Vásquez, 
Bogotá, Edições Uniandes, Universidad de los Andes, 2015.

gisBert, Teresa, «El elemento indígena en el arte colonial», Artigo publicado 
no livro: El retorno de los ángeles - barroco de las cumbres de Bolivia, La 
Paz, Editora Unión Latina, Bolivia, 2006, pp.119-126.

grotius, Hugo, O Direito da guerra e da paz, Brasil, Editora Unijuí, 2004.

Hegel G.W.F., Werke, Seitenangabe der Textvorlage Hegel Werke in zwanzig 
Bänden, Suhrkamp Verlag, 1970, Berlin: Hegel-Institut, Talpa Verlag, 2000, 
CD-ROM.

---, Líneas fundamentales de la Filosofia del Derecho, traducción y notas de 
M.a del Carmen Paredes Martín, Madrid, Gredos, 2010.

---, Fenomenología del Espíritu, Edición bilingüe de Antonio Gómez Ramos, 
Madrid, Abada Editores, 2010.

---, Lecciones de la Filosofía de la Historia, traducción y notas de Josep Maria 
Quintana Cabanas, Madrid, Editorial Gredos, 2010.



148

Gonzalo Tinajeros arce

---, Sobre as maneiras Cientificas de tratar o direito natural, Tradução de 
Agemir Bavaresco e Sérgio B. Christino, São Paulo Brasil, Edições Loyola, 
2007. 

HoFMeister picH, Roberto, «Revisiting the Topic of the “Law of War”: The 
Comments on Thomas Aquinas’ Summa theologiae IIaIIae q.40 aa.1-4 by 
Fernando Pérez (16th Century)», Artigo publicado no livro: Right an Nature 
in the first and second Scholasticism, Edited by Alfredo Santiago Culleton and 
Roberto Hofmeister Pich, Turnhout, Publishing by Brepols, 2014, pp. 249-
270.

---, Sobre Guerras e Religiões (Org), 2016, <http://www.editorafi.org/
xxrobertopich>. Fecha de consulta: 21-XI-2017.

Kant, Imanuel, Hacia la paz perpetua - Un proyecto filosófico, traducción, 
selección bibliográfica y notas de Macarena Marey y Juliana Udi, Quilmes, 
Editora Prometeo libros, 2007, 

loaiza BeJarano, Beatriz, «Notas sobre las pinturas coloniales», Notas 
publicadas no livro: El retorno de los ángeles - barroco de las cumbres de 
Bolivia, La Paz, Editora Unión Latina, 2006.

Mesa, José de y Norma Campos (Curaduría), El retorno de los ángeles - 
barroco de las cumbres de Bolivia, La Paz, Editora Unión Latina, 2006.

Mesa, José de, «La pintura virreinal en la Bolivia andina siglos XVI-XVIII», 
Artigo publicado no livro: El retorno de los ángeles - barroco de las cumbres 
de Bolivia, La Paz, Editora Unión Latina, 2006, pp. 107-111.

Museo Nacional de Bolivia, Obras Maestras del Museo Nacional de Arte, La 
Paz, Museo Nacional de Bolivia, 2005.

oliveira e silva, Paula, «The Sixteenth-Century Debate on the Thomistic 
Notion of the Law of Nations in Some Iberian Commentaries on the Summa 
theologiae IIaIIae q.57 a3: Contradiction or Paradigmatic Shift?», Artigo 
publicado no livro: Right an Nature in the first and second Scholasticism, 
Edited by Alfredo Santiago Culleton and Roberto Hofmeister Pich, Publishing 
by Brepols, Turnhout, 2014, pp. 157-186.

pertille pinHeiro, José, «O estado racional Hegeliano», Revista Veritas V.56, 
N. 3, Porto Alegre, set./dez 2011, pp. 9-25, <http://revistaseletronicas.pucrs.
br/ojs/index.php/veritas/article/viewFile/9782/7311>. Fecha de consulta: 21-
XI-2017.



149

Um estUdo filosofico comparado sobre o conceito de GUerra JUsta...

poMMier, Edouard, «El ángel, del Génesis a Bossuet», Artigo publicado no 
livro: El retorno de los ángeles - barroco de las cumbres de Bolivia, La Paz, 
Editora Unión Latina, 2006, pp. 23-40.

poncela, Ángel, «Filosofía del derecho en sentido pragmático: Francisco de 
Vitoria y la escuela de Salamanca», Artigo publicado no livro: Right an Nature 
in the first and second Scholasticism, Edited by Alfredo Santiago Culleton and 
Roberto Hofmeister Pich, Turnhout, Publishing by Brepols, 2014, pp. 125-
156.

rosenField, Denis, Política e Liberdade em Hegel, São Paulo, Editorial 
Brasilense, 1983.

solórzano pereira, Juan, De Indiarum iure - Liber II: De acquisitione 
Indiarum, Madrid, Editorial CSIC, 1999.

storcK, Alfredo, «Molina in a Spanish Treatise against Machiavelli», Artigo 
publicado no livro: Right an Nature in the first and second Scholasticism, 
Edited by Alfredo Santiago Culleton and Roberto Hofmeister Pich, Turnhout, 
Publishing by Brepols, 2014, pp. 389-402.

Textos Patrísticos, Los ángeles en los padres de la Iglesia, Edición preparada 
por Guillermo Pons, Madrid, Editorial Ciudad Nueva, 2003. 

tinaJeros arce, Gonzalo, «El lenguaje especulativo de Hegel y San 
Anselmo en las pruebas de la existencia de Dios», Artigo publicado na revista 
de estudos hegelianos, 2015, <http://revista.hegelbrasil.org/wp-content/
uploads/2015/12/2-TINAJEROS-pre-print.pdf>. Fecha de consulta: 23-XI-
2017.

---. «Sobre o Direito de Guerra no pensamento de Francisco de Vitoria e Juan 
Solórzano Pereira», Artigo publicado no livro: Sobre Guerras e Religiões, 
2016, <http://www.editorafi.org/xxrobertopich 2016>. Fecha de consulta: 23-
XI-2017.

tosi, Giuseppe, «Sins Against Nature as Reasons For a “Just War”: Sepúlveda, 
Vitoria and Las Casas», Artigo publicado no livro: Right an Nature in the first 
and second Scholasticism, Edited by Alfredo Santiago Culleton and Roberto 
Hofmeister Pich, Turnhout, Publishing by Brepols, 2014. 

vacant, A. et E. Magenot (direction), Dictionnaire de Théologie Catholique 
- Tome IX, Paris-VI Librairie Letouzey et ané 87, Paris, Boulevard Raspail, 
87, 1925.



150

Gonzalo Tinajeros arce

vitoria, Francisco de, De indis, siue de iure belli hispanorum in barbaros, 
relectio posterior, Edited by James Brown Scott (A photographic reproduction 
of Simonʼs edition of 1696), Carnegie Institution of Washington, 1917. 

---, Relección I de los Indios recientemente descubiertos, Edición de Antonio 
Gómez Robledo, México, Editorial Porrúa, 2007.


	Sin Titulo 1.pdf (p.1-11)
	Sin Titulo 9.pdf (p.12-43)

